# بقوشياره

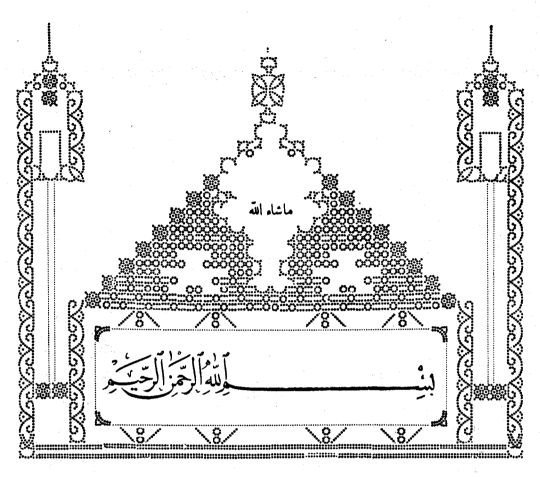
# المالية المالي

لحاتمة المحققين وعمدة المدققين مرجع أهل العراق ومفتى بنداد العلامة أبي الفضل شهاب الدين السيد محود الالوسى البغدادى المتوفي سنة ١٢٧٠ ه ستى الله ثراه صبيب الرحمة وأفاض عليه سجال الاحسان والنعمة

## الجزم التاسع والعشرون

عنيت بنشره و تصحيحه والتعليق عليه للمرة الثانية باذن من ورثة المؤلف بخط (وامضاء علامة العراق المرحوم السيد محمود شكرى الألوسي البغدادي)

اِدَارَة إِلْظِبَتَاعَة المَنْ عُنْ يَعِيدًا وَلَرُ الْمِياء الْتِرَارِبُ الْاِرَايِ عيدة بناه



### حيي سورة الملك كيم

وتسمى تبارك والمانعة والمنجية والمجادلة فقد أخرج الطبر انى عن ابن مسعود قال كنا نسميها على عهدرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم المانعة وأخرج الترمذى وغيره عن ابن عباس قال ضرب بعض أصحاب النبي صلى الله تعالى عليه وسلم خباه على قبر وهو لا يحسب أنه قبر فاذا قبر انسان يقرأ سورة الملك حتى ختمها فأتى النبي صلى الله تعالى عليه وسلم فأخبره فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام هي المانعة هي المنجية تنجيه من عذاب القبر وأخرج العابراني والحاكم وابن مردوبه وعبد بن حيد في مسنده واللهظ له عن ابن عباس أنه قال لرجل الا أتتحفك بحديث تفرح به قال بلى قال اقرأ تبارك الذي بيده الملك وعلمها أهلك وجميع ولدك وصبيان بيتك وجيرانك فانها المنجية والمجادلة يوم القيامة عند ربها لقارئها وتطلب الانتجيه من عذاب النار وينجوبها ساحبها من عذاب القبر الخبر وفي جال القراء تسمى أيضا الواقية المناعة وهي مكية على الاصح وقيل غير ثلاث أيات منها وأخرجه ابن جويبر في تفسيره عن الضحاك عن ابن عباس وفي مكية على الاصح وقيل غير ثلاث أيات منها وأخرجه ابن جويبر في تفسيره عن الضحاك عن ابن عباس وفي الله تمالى قريبا ما يرجحه ووجه مناسبتها لما قبلها انه تعالى لما ضرب مثلا المسكفار بدينك المرأنين المحتوم لهما بالشقاؤة وان كانتا تحت نبيين عظيمين ومثلا المؤمنين با سية ومويم وها محتوم لهما بالسعادة وان أكثر قومهما كفار افتتح هذه بما يدل على احاطته عز وجل وقهره وتصرفه في ملكم على ما سبق به قضاؤه قومهما كفار افتتح هذه بما يدل على احاطته عز وجل وقهره وتصرفه في ملكم على ما سبق به قضاؤه

وقبل أن أول هذه متصل بقوله تعالى آخر الطلاق الله الذي خاق سبع سموات لما فيه من مزيد البسط لما يتملق بذلك وفصل بسورة التحريم لأنها كالقطعة من سورة الطلاق والتتمة لها وقد جاء في فضلها أخبار كثيرة منها ما مرآنفا ومنها ما أخرج الامام أحمد وأبو داود والرمذي والنسائي وابن ماجه والحاكم وصححه وغيرهم عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ان سورة من كـتاب الله ماهي الا ثلاثون آية شفعت لرجل حتى غفرله تبارك الذي بيده الملكومنها ما جاء في حديث رواه الطراني وابن مردويه بسند جيد عنان مسعود وآخر رواه عنه جماعة وصححه الحاكم من قرأها في ليلة فقد أكثر وأطيب وأخرج ان مردويه عن عائشة أن الني صلى الله تعالى عليه و سلمكان يقرأ المتنزيل السجدة وتبارك الذي بيده الملك كل ليلة لا يدعهما سفر ولا حضر ولهذا ونحوه قيل يندب قراءتها كل ليلة والحمد لله الذي وفقني لقراءتها كذلك منذ بلغت سُن التمييز الى اليوم وأسأل الله تعالى التوفيق لما بعسد والقبول ورأيت في بعض شزوحالبخارى ندب قرامتها عند رؤية الهلال رجاء الحفظ من المسكار، في ذلك الشهر بركة آيها الثلاثين واللة تعالى الوفق (بسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ تَبَارَكُ الذي بِيدِهِ المُلْكُ ) البركة النماء والزيادة حسية كانت أو عقلية وكثرة الحير ودوامه ونسبتها الى الله عز وجل على المعنى الاول وهو الاليق بالمقام باعتبارة باليه جل وعلا عما سواه في ذاته وصفاته وأفعالهوصيفة النفاعللمبالغة في ذلك كما في نظائره مما لا يتصور نسبته اليه تعمالي من الصيغ كالتمكر وعلى الثاني باعتبار كثرة ما يفيض منه سبحانه على مخلوقاته من فنون الحيرات والصيغة حينئذ يجوز أن تسكون لافادة نمساء تلك الحسيرات وازديادها شيئا فشيئا وأنَّما فآنَا بحسب حدوثها أو حدوث متعلقاتها قيل ولاستقلالها بالدلالة على غاية السكال وانبائها عن نهاية التمظيم لم يجز استمهالها في حق غيره سبحانه ولا استمال غيرهامن الصيغ في حقه تبارك وتعالى وقدم تمام الكلام في هذا المقام واسنادها الى الموصول للاستشهاد بما في حير الصلة على تحقق مضمونها لأن المرادبذلك أنه سيحانه كامل الاحاطة والاستيلاء بناء على أن بيده الملك استعارة تمثيلية لذلك ولا تجوز في شيء من مفرداته أو ان الملك على حقيقته واليد مجاز عن الاحاطة والاستيلاء كما قيل ولاستدعاء ذلك استغنساه المتصف به مع افتقار الغير اليه في وجوده وكالات وجوده كان له اختصاص بالموجود وكذلك في العرف المائي لا يطلق الملك على ما ليس كذلك فلذا قيل هناني بيان معنى الآية تعالى وتعاظم بالذات عن كل ماسواء ذاتا وصفة وفعلاالكامل الاحاطة والاستبلاء على كل موجود وقوله تعالى ﴿ وَهُوَّ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۗ ﴾ تكيل لذلك لان القرينة الاولى تدل على التصرف التام في الموجودات على مقتضى ارادته سبحانه ومشيئته من غير منازع ولا مدافع لامتصرف فيها غيره عز وجل كايؤذن به تقديم الظرف وهذه تدلعلي القدرة الكاملة الشاملة ولواقتصرعلي الاولى لأأوهم أنتصرفه تعالى مقصورعلي تغيير أحوال الملككا يشاهد منتصرف الملاك المجازى فقرنت بالثانية ليوذن بانه عز سلطانه قادر على التصرف وعلى ايجاد الاعيان المتصرف فيها وعلى إيجاد عوارضها الذاتية وغيرها ومن ثمعةب ذلك بالوصف المتضمن للموارضوهذا مااختاره العلامة العليي وصاحب الكشاف اختار في القرينة الاولى ماذكرناه فيها من التخصيص بالموجود فقال أي تصالى وتماظم عن صفات المخلوقين الذي بيده الملك على كل موجود لما سممت وفي الثانية التعنصيص بالمعدوم فقال وهُو على كل ما لم يوجد مما يدخل تجت القدرة قديرووجهه على مافي الكشف إن الشيء وان كان عاما في كل مايصح أن يعلم ويخبر عنه لكن الحاقر نبالقدرة اختص بالمعدوم لاستغناه الموجود عن الفاعل عند جهور المتكلمين القائلين بان علة الاحتياج الحسدوث وعليمه الزمخشري وأصحابه وأما عنمد

القائلين بان علة الاحتياج الامكان كالمحققين فلان الاختيار يستدعى سبق العدم وجيء بالقرينة الثانية عليه تكميلا أيضًا لأن الاختصاص بالموجود فيه الهام نقص واختار صاحب التقريب ان قوله تسالى الذى بيده الملك مطلق وقوله سبحانه وهوعلى كل شيءقد يرعاملا وضع له الشيء فيكون قد قصدبيان القدرة أولا وعمومها ثانيا ولميرتض منيم الزمخشرى ونظر فيهبان الشيءاماان يختص بالموجودأ ويشمل الموجود والمعدوم وعلى المذهبين فلا وجه لتخصيصه بمالم يوجد مع انضام كل اليه اناهم الا أن يقال خصصه بهليغاير ماقبله اذ خصصه بالموجود وفيه ايضا نظر اذ لو عمم الثاني لنحقق التغاير ايضاً مع ان اليد مجاز عن القدرة فان تخصصت به كما هو مذهبه تخصص الأول بالمدوم وان لم تتخصص لم يتخصص الشاني بالمعدوم وادعى صاحب الكشف سقوطه بما نقلناه عنسه واعترض عليه وأجبب بما لايخلوا عن نظر فليتا مل ومن الناس من حمل ألملك على الموجودات وجمل اليه مجازا عن القدرة فيكون المني في قدرته الموجودة وتعقبه بعضهم بان فيه ركاكة وأشار الى ان الحلاص منها الما يجعل اليدمجازا عن التصرف أوبتفسير الملك بالتصرف وقيل المراد من كون الملك بيده تعالى انهءزوجل مالكه فمنى بيده الملك مالك الملكوفسر الراغب الملك في مثل ذلك بضبط الشيء المتصرف فيه بالحكم وشاع تخصيصه بعالم الشهادة ويقابله حينئذ الملكوت وليس بمراد هُنَا كَمَا لَايَخْفِىوقُولُهُ تَمَالَى ﴿ الَّذِي خُمَّاتَى المَوْتَ وَ الحَيْوَةَ ﴾ شروع في تفصيل بمض احكام الملكوآثار القدرة وبيانابتنائهما على قوانين الحكم والمصالح واستتباعهما لغايات جليلة والموصول بدل من الموصول الاول وصلته كصلته في الشهادة بتعاليه عز وجل وجوز الطبرسي كونه خبر مبتــدا محـــذوف أى هو الذي الح والموت على ماذهب الكشير من أهل السنة صفة وجودية تضاد الحساة واستندل على وجوديته بتعلقُ الحلق به وهو لايتماق بالمدمى لازلية الاعدام وأما ماروى عن ابن عباس من انه تعالى خلق الموت في صورة كبش أماح لايمر بشيء لامات وخلق الحياة في صورة فرس بلقاء لاتمر بشيء ولا يجد رائحتها شىء الاحيى فهوأشبه شيء بكلام الصوفية لايمقل ظاهره وقيل هو وارد علىمنهاج التمثيلوالتصوير وذهب القدرية وبعض أهل السنة الى أنَّه أمر عدمي هوعدمالحياة عما هي من شا"نه وهوالمتبادر الأقرب وأجبب عن الاستدلال بالآية بان الحاق فيها بمنى التقدير وهو يتعلق بالمدمى كما يتعلق بالوجودي أوان الموت ليس عدما مطلقاصرفا بل هوعدم شيء مخصوص ومثله يتعلق بهالحلق والايحاد بناه على انه اعطاء الوجود ولولافير دون أعطاء الوجود للشيء في نفسه أوأن الحاقبمني الانشاء والاثبات دون الايجادوهوبهذا المني يجرى في المدميات أوانالكلام، على تقدير مضاف أي حاق أسيابً الموت أوان المراد بخلق الموتوالحيَّاة خاق زمان ومدة معينة لهما لا يعلمها الا الله تعسالي فالجادها عبارة عن البجاد زمانهما مجازا ولا يعخني الحال في هذه الاحتمالات ومن الغريب ما قيل أنه كني بالموت عن الدنيا إذ هو واقع فيها وبالحياة عن الآخرة من حبث لا موث فيها فــكأنه قيلاالذي خلق الدنيا والآخرة والحق انهما بمعناها الحقيقي والموت على ما سمعت والحياة صفة وجودية بلا خلاف وهي ما يصح بوجوده الاحساس أو منى زائد على العلم والقدرة يوجب للموصوف به حالاً لم يكن قبله من صحة العلم والقدرة وتقديم الوت على تقدير كونه عدما مطلقا أعنى عدم الحياة عما هيمنشانه ظاهر لسبقه على الوجود وعلى تقدير كونه العدم اللاحقكا هو الانسببالاردة هُنَا أَعْنَى عَدَمُ الحِياةُ عَمَا الصَّفِيمَا فَلَانَ فَيهُ مَزَيْدَ عَظَةً وَلَذَكَرَةً وَرْجِرَ عَنِ ارتبكابِ المعاصي وحث على حسن المملولذا ورد أكثروا من ذكرها ذم اللذات والحياة وإن كانت داعيةلذلك ضرورةأن من عرف انها نمعة عظيمة وكان ذابصيرة عمل شكرالله تعالى عليهالكنهاايست بمثابة الموت فيذلك فمن زعم إنها لاداعية فيها أصلاوانما

ذكرت باعتبار توقف العمل عليهالم بدقق النظر وأل في الوضعين عوض عن المضاف اليه أى الذي خلق موتكم الطارىء وحيانكم أيها المكلفون ﴿ لِيَبْلُو كُمْ ﴾ أى ليماملكم معاملة من بيختبركم ﴿ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ أَى أَصُوبِه وأَخْلُصِه فَيْجَازِيكُمْ عَلَى مُرَاتِبِ مَتْفَاوِتَةَ حَسَبِ تَفَاوْتُ مُرَاتِبِ أَعْمَالُكُمْ وأَصُلُ البِـلاءُ الاختبار ولانه يقتضي عدم العلم بما أختبره وهو غير صحيح في حقه عز وجل حمل الكلام على ما ذكر ويرجع ذلك الى الاستعارة التمثيلية وأعتبار الاستعارة التبعسية فيه دونهما دون في البلاغة والمراد بالعمل ما يشمل عمل القلب وعمل الجوارح ولذا قال صلى الله تمالى عليه وسلم في الآية أيكم أحسن عقلا وأورع عن محارم الله تسالى وأسرع في طاعة الله عز وجل أى أيكم أتم فهما لما يصدر عن جناب الله تعالى وأكمل ضبطا لما يؤخذ من خطابه سبحانه وايراد صيغة النفضيل مع أن الابتلاء شامل للمكلمفين باعتبار أعمالهم المنقسمة الى الحسن والقبيح أيضاً لا الى الحسن والاحسن فقط للايذان بان المراد بالذات والمقصد الاصلى من الابتلا. هو ظهور كمال أحسان المحسنين مع تحقق أصل الايمان والطاعة في الباقين أيضا لكمال تماضد الموجبات له وأما الاعراض عن ذلك فبممزل من الأندراج تحتالوقوع فضلاعن الانتظام في سلك الغاية أوالفرض عندمن يراه لافعال الله عز وجل وأنميا هو عمل يصدر عن عامله لسوء اختياره من غير مصحح له ولا تقريب وفيه من الترغيب في الترقى الى معارج العلوم ومدارج الطاعات والزجر عن مباشرة نقائصها مالا يخني وجمل ذلك من بابالزيادة المطلقة أو من باب أى الفريقين خير مقاما ليس بذاك وأيكم أحسن مبتدا وخبروالجملة في محل نصب على انها مفعول ثان ليبلوكم وذلك على ما في الكشاف لتضمنه معنى العلم وهل يسمى نحو هذا تعليقًا أم لا قيل فيه خلاف فغي البحر لابي حيان نقلا عن أصحابه أنه يسمى بذلك قال اذا عدى الفعل الى اثنين ونصب الاول وجاءت بعده جملة استفهامية أو مقرونة بلام الابتداء أو بحرف نفي كانت الجملة معلقاً عنها الفعل وكانت في موضع نصب كما لو وقعت في موضع المفعولين وفيها ما يعلق الفعل عن العمل وفي الكشافهنا لايسمى تعليقاأنما التعليق أن يوقع بعد الفعل الذي يعلق ما يسدمسد المفعولين جميعا كقولك علمت أيهما زيد وعلمت أزيد منطلق واما اذا ذكر بعده أحد المفعولين نحو علمت القوم أمهم أفضل فلا يكون تمليقاوالا يتمن هذا القييل واعترضه صاحب انتقريب بان العلم مضمر وهو المملق كماقال الفراء والزجاج ولا يلزم ذكر المفعول معهبل التقدير ليبلوكم فيعلم أيكم أحسن وأيضا لاتقع الجملة الاستفهامية مفعولا ثانيا لعلمت وانما تقع موقع المفعولين في علمت أيهم خرجلان المعنى علمت جوّاب هذا الاستفهام ولا معنى لتقدير مثله في علمته أيهم خرج وأجيب بان التضمين يغنى عن الاضهار وكون الجملة الاستفهامية لانقع مفعولا ثانيا ضعيف لانها اذًا وقعت مفعولا أولا في نحو لننزعن من كل شيعة أيهم أشد على منى لننزعن الذين يقال فيهم أيهم أشدكما قال الحليل فلم يمتنع وقوعها مفمولا ثانيا بتأويل ليملمكم الذين يقال في حقهم أيهم أحسن واليه ذهب الطبي ثم قال وقد أنصف صاحب الانتصاف حيث قال التعليق عن أحد المفعولين فيه خلاف والاصح هوالذي اختاره الزمخشري وهذا النحو عشه فيهيدرج وبدريكيف يدخل ويخرج انتهى والذى ذكره في سورة هود أن فى الآية تعليقا لما في الاختبار من منى العلم لانه طريق اليه ومثله بقوله أنظر أيهم أحسن وجها فجملوا بين كلاميه تنافيا وفي الكشف ان كلامه هناك صريح بان التعليق فيه بمعنى تعليق فعل القلب على ما فيه استفهام وهو بهذا المعنى خاص بفعل القلب من غير تخصيص بالسبعة المتعدية الى مفعولين وفي الاستفهام خاصة دون مافيــه لام الابتداء ونحوها صرح به الشيخ ابن الحاجب نصا فلا ينافي ماذكر في هـــذه السورة من أنه ليس بتعليق فانما نني التعليق بالمعنى المشهور وأما

الحُمَلُ عَن الاضار في آية هود والتضمين في آية الملك للتفنن فلا وجه له بعــد تصريحه بانه استمارة انتهى وكذا على هذا لاوجه لكون ماهناك اختياراً لمذهب الفراء والزجاج وماهنا اختيار لمذهب ا آخر فتدبر وتذكر فالهكثيرا مايسثل عنذلك قديما وحديثا والله تعالى الموفق ﴿ وَهُو ٓ الْعَزْ يَزُ ﴾ أى الغالب الذي لايسجز . عقاب من أساء ( العَقُورُ ) لن شاء منهم أو لمن تاب على مااختار ، بعضهم لا به أنسَب بالمقام (الدي ) ﴿ خَلَقَ كَمَا عُمَا مَ وَاللَّهِ مُولِهِ هُو نَعْتَ لَا عَزِيزَ الْفَقُورُ أَوْ بِيَانَأُوبِدَلُ وَاخْتَارُ شَيْخُ الْأَسْلَامُ أَنَّهُ نَصْبُأُورُفَعُ عَلَى المدح وتسلق بالموصولين السابقين ممنى وان كان منقطعا عنهما اعرابا منتظم معهما في سلك الشهادة بتعاليه سبحانه وتمالى ومع الموصول الثاني في كونهمداراً للبلاء كا نطق به قوله تعالى وهو الذي خلق السموات والارض في ستة أيام وكان عرشه على الماء ليبلوكم أيكم أحسن عملا وقوله تعالى ﴿ طِبَاقًا ﴾ صفة لسبع وكون الوصف المضاف اليه العدد ليس بلازم بل أكثرى وهو مصدر طابقت النعل بالنعل أذا خصفتها وصف به للمبالغة أوعلى حذف مضاف أى ذات طباق أو بنأويل اسم المفعول أى مطابقة وجوز أن يكون مفعولا مطلقا مؤكدا لمحذوف أى طوبقت طباقا والجمالة في موضع الصفة وأن يكون جمع طبق كجمل وجمال أو جميع طبقة كرحبة بفتح الحاء ورحاب والكلام بتقدير مضاف لانه اسم جامد لا يوصف به أى ذات طباق وقيل يجوز كونه حالا من سبع سموات لقربه من المعرفة بشموله الكل وعدم فرد وراء ذلك وتعقب بان قصاري ذلك بعد القبل والقال أن يكون نحو شمس ممالنحصر في فرد وهولانجي. الحال المتأخرة منه فلا يقال طامت علينا شمس مشرقة وأياماكان فالمراد كما أخرج عبد بن حميد بعضها فوق بمض ولا دليل في ذلك على تلاصقها كما زعمه متقدمو الفلاسفة ومن وافقهم من الاسلاميين مخالفين لما نطقت به الاحاديث الصحيحة وان لم يكفر منكر ذلك فيها أرى واختلف في موادها فقيل الاولى من موج مكافوف والثانية من درة بيضاء والثالثة منحديد والرابعة من نحاس والحامسة من فضة والسادسةمن ذهب والسابعة من زمردة بيضاء وقيل غير ذلك ولا أظلك تجد خبرا يعول عايه فيما قيــل ولو طرت الى السهاه وأظلك لو وجدت لأولت مع اعتقاد أن الله عز وجل على كل شيء قدير وقوله تعالى (مَاتَرَى فِي خُلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوِت ﴾ صفة أخرى على مافي الكشاف لسبع سموات وضع فيها خلق الرَّحن موضّع الضميرَ الرابط لَلتَعَظيم والاشعار بعلة الحكم بحيث يمكن أن يترتب قياس من الشكل الاول ينتج ننى رؤية تفاوت فيها وبانه عز وجــل خلقها بقدرته القاهرة رحمة وتفضلا وبان في ابداعها نعها جليلة وماذكره ابن هشام في الباب الرابع من المغني من ان الجملة الموصوف بها لايربطها الا الضمير اما مذكورا واما مقدرا ليس بحجة على جار الله والتوفيق بان ذلك إذا لم يقصد التعظيم ليس بشيء لانه لابد له من نكتة سواء كانت التمظيم أو غسيره واستظهر أبو حيان انه استثناف وان خلق الرحمن عام للسموات وغيرها والخطاب لمكل أحد ثمن يصاح لخطاب وجوز ان يكون لسميد المخاطبين صلى الله تعالى عليه وسلم ولمل الأول أولى ومن لتأكيد النفي أيماتري شيئا من تفاوت أي اختـ لاف وعدم تناسبكما قال قنادة وغيره من الفوت فان كلامن المتفـــاوتين يفوت.منه بعضما في الآخر وفسر بعضهم التفاوت بتجاوز الشيء الحـــد الذي يجب له زيادةأو نقصاوهوالمغي بالاختلاف وعلى ذلك قول بعض الادباء

تناسبت الاعضاء فيه فلا ترى ت بهناختلافا بل أتين على قد

وقال السدى أي من عيب واليه يرجع قول من قال أي من تفاوت يورث نقصا ، قال عطاء بن يسار

أى من عدم استواه وقيل أى من اضطراب وقيل أى من اعوجاج وقيل أى من تناقض وما لا الدكل ما ذكرنا ومن العرب ما قاله شيخ الطائفة الكشفية في زمانيا من أن بين الاشياء جبمها ربطا وهو نوع من التجاذب لا يفوت بسببه بمضها عن بمض وحمل الآية على ذلك والى نحوهذا ذهب الفلاسفة اليوم فزعوا ان بين الاجرام علوبها وسفلها تجاذبا على مقادير مخصوصة به حفظت أوضاعها وارتبط بعضها ببمض لكن ذهب بعضهم إلى أن ما به التجاذب والارتباط يضعف قايلا قليلا على وجهلايظهر له أثرالا في مدد طويلة جدا واستشعروا من ذلك إلى أنهلا بد من خروج هذا العالم المشاهدعن وما قالوه وان الآية على ماهدا النظام المحسوس فيحصل التصادم ونحوه بين الاجرام وقالوا ان كان قيامة فهو ذاك ولا يخفى حال ماقاله من تفوت بشد الواو مصدر تفوت وحكى أبو زيد عن العرب في تفاوت فتح الواو وضهها وكسرها والفتح من تفوت بشد الواو مصدر تفوت وحكى أبو زيد عن العرب في تفاوت فتح الواو وضهها وكسرها والفتح والكسرشاذان كافي البحر وقوله تعالى فأور جعم البصر حتى يتضح الحل ولا يتى لك ريب وشبة في تحق ما التسبب أى عن الاخبار بذلك فانه سبب للامر بالرجوع دفعا لما يتفي لك ريب وشبة في تحق ما مقدر أى ان كنت في ريب من ذلك فارجع البصر حتى يتضح الحل ولا يتى لك ريب وشبة في تحق ما تضمنه ذلك المقال من تناسب خلق الرحن واستجماعه ما ينبني له والفطور قال مجاهد الشقوق جع فعار تضمنه ذلك المقال من تناسب خلق الرحن واستجماعه ما ينبني له والفطور قال مجاهد الشقوق جع فعار وهو الشق يقال فعاره فانفطر والظاهر أن المراد الشق مطلقا لا الشق طولا على ما هو أصه كا قال الراغب وفي معناه قول أبى عبيدة الصدوع وأنشد واقول عيد الله بن عقبة بن مسعود

شقةت القلب ثم ذررت فيه 😦 هواك فليط فالتأم الفطور

وقول السدى الحروق وأريد بكل ذلك على مايفهم من كلام بعض الاجلة الحال وبه فسرة قتادة وفسره ابن عباس بالوهن وجملة هل ترى الح قال أبوحيان فى موضع نصب بفعل معلق محذوف أى فانظر هل ترى أوضهن فارجع البصر معنى فانظر ببصرك (ثُمَّ ارْجع البصر كَ تَيْنِ) أى رجعتين أخريين في ارتياد الحلل والمراد بالنشية التكرير والتكثير كا قالوا في لبيك وسعديك أى رجعة بعد رجعة أى رجعات كثيرة بعضها في أثر بعض وهذا كا أريد باصل المثنى التكثير في قوله

لوعد قبر وقبر كان أكرمهم لله بيتا وأبعدهم عن منزل الذام

فانه يريد لوعدت قبوركثيرة وقيل هوعلى ظاهره وأم برجع البصر الى السباء مرتين اذيكن غلط في الاولى فيستدرك بالثانية أو الاولى ايرى حسنها واستواه هاو الثانية ليبصر كواكبها في سيرها وانتها ثها وليس بشى هويؤيد الاول قوله تعالى (ين قلب إليك البصر محروما من المرتب الأمر والجوابية تقتضى الملازمة وما تضمنه لا يلزم من المرتب العمل والحوابية تقتضى الملازمة وما تضاربناه على ماقيل انه مأخوذ من خسا ألكلب المتعدى أى طرده على انه استعارة لكن في الصحاح يقال خسا بصره خسا وخسوأ اى سدر والسدر تحير انظر فكان تفسير خاسئا بمتحيرا أخذا له من ذلك أقرب وكانهم اختاروا ما تقدم لات فيه مبالغة وبلاغة ظاهرة مع كونه أبعد عن النكرار مآلا مع قوله تعالى (وهو حسير أى كليل من طول المعاودة وكثرة المراجمة يقال حسر بعيره يحسر حسورا أى كل وانقطع فهو حسير أى كليل من طول المعاودة وكثرة المراجمة يقال حسر بعيره يحسر حسورا أى كل وانقطع فهو حسير ومحسور وقال الراغب الحسر كشف الملبس عما عليه يقال حسرت عن الذراع أى كشفت والخاسر من لادرع عليه ولا مغفر ونافة حسير انحسر عنها اللحم والقوة ونوق حسرى والحاسر أيضا المعي لانكشاف قواه ويقال له أيضا محسور أما الحاسر فتصور انه قد حسر بنفسه قواه وأما المحسور فتصور أن التب قد

حسره وحسير فيالآية بصح ان يكون بمنى حاسر وان يكون بمنى محسور والجملة في موضع الحال كالوصف السابق من البصرو يحتمل ان تكون حالامن الضمير فيه وقرأ الخوار زمى عن الكسائي بنقلب بالرفع وخرج على أن الجلة في موضع حال مقدرة وقوله تعالى ( و المَّهُ و رَّيَّنَّا السَّمَاء ) الح كلام مسوق الحث على النظر قدرة وامتناناوفي الارشاد بيان لكون خلق السموات في غاية الحسن والبهاء أثر بيان خلوها عن شائبة العيب والقصور وتصدير الجلة بالقسم لابراز كال المناية بمضمونها أي وبالله لقد زينا السماء (الدُّنيّا) منكم أي التي هي أتم دنوا منكمين غيرها فدنوها بالنسبة الى ماتحت وأما بالنسبة الى من حول العرش فبالعكس (بمصابيح) جم مصباح وهو انسراج وتجوز به عن الكوكب ثم جمع أو تجوز بالمصابيح ابتداء عن الكواكب وفسره بمض اللغويين بمقر السراج فيكون حينشد تجوزا على تجوز ولا حاجة اليه مع تصريحهم بان المصباح نفس السراج أيضا وتنكيرها للتعظيم أي بمصابيح عظيمة ليست كمصابيحكم التي تعرفونها وقيل للتنويع والاول أولى والظاهر أن المراد الكواكب المضيئة بالليل اضاءة السراج من السيارات والثوابت بناء على أنهسا كلها في أفلاك ومجار متفاوتة قرباً وبعسدا في ثخن السهاء الدنيسا وكون السهاء هي الفلك خلاف المعروف عن السلف وأنما هو قول قاله من أراد الجمع بين كلام الفلاسفة الاولى وكلام الشريعة فشاع فيما بين الاسلام واعتقده من اعتقده وعن عطاه أن الكواكب في قناديل معلقة بين السهاء والارض بسلاسل من نور في أيدى ملائكة وعليــه فزينا السهاء بمصابيحكـقول القائل، زينتُ السقف بالقناديل، وهو ظاهر لكن الحبر لايكاد يصح ومن اعتقد ان السهاء الدنيا فلك القمر والست الباقية أفلاك السيارات الباقية على النرتيب المشهور وان للثوابت فلمكا مخصوصا يسمى بلسان الشرع بالكرسي أوجوز ان تكون هذه في فلك زحل وهو السهاء السابعة أو يكون بمضها في فلك وبعضها الا َّخر في آخر فوقه أوكل منها في فلك ومها. غير السبع والاقتصار على المدد القليل لاينفي الكثير قال ان تخصيص السهاء بالنزيين بها لانها انماتري عليهاولا بري حرم مافوقها أورعاية لمقتضي افهام العامة لتعذر التمييز بين سماء وسماء عليهم فهم يرون الكواكب كجواهر متلائلة على بساط الفلك الازرق الاقرب ومن اعتبر ماعليه أهل الهيئة اليوم من ان الكواكب فلك عجائب القدرة مواخر في بحر جو الفضاء على وجه مخصوص تقتضية الحكمة ومجاريها فيه هي افلاكها وقد تحركت اذ تحركت في خلاه أومايشبهه مع قوى بها تجاذبت وارتبطت ولها حركات على أنفسها وحركات غيرذلك وليست مركوزة كما اشتهر في اجرام صلبة شفافة لاثقيلة ولاخفيفة تسمى أفلاكا أوساه وهي متفاوتة قربا وبعسداً نفاوتا كليا وان رؤيت كلهــا قريبة لسبب خنى الى الآن عليهم حتى ان منها مالا يصل شعاعه الينا إلاني عدة سنين مع ان شماع الشمس وبيننا وبينها أربعة وثلاثون مليونا من الفراسخ والمايون ألف ألف يصل الينا في ممان دقائق وثلاث عشرة ثانية الى آخر مازعموا فيها قال يجوز ان يراد بالسهاء الدنيا طبقة مخصوصة في هــذا الفضاء وبالصــابيح كواكب فيها نفسها قد زبنت تلك الطبنة بها تزيين فضاء دار بطيور يطرن وحائمات فيمه مثلا أو جميع مايرى من الكواكب وان كان فوقها وتزيينها بذلك باظهاره فيها كما مر وانت تعلم أن من تصدى لتطبيق الآيات والاخبارعلى ماقالهالفلاسفة مطلقا فقد تصدىلامر لايكاديتم له والله تعالى وبرسوله صلى الله تعالىعليه سلماحق بالاتباع نعم تأويل النقلي انما ينبغي اذا قام الدليل العقلى على خلاف مادل عليه واكثر أدلة الفلاسفة قاعدة على العجز عن انباتها انبا تا صحيحاً مايخالف أدلة أهل الشرع كا لايخني على مناستضاء بمصابيحه ﴿وَ جَعَلْنَا هَارُجُومًا لِلشِّيا طِين ﴾ الضمير للمصابيح على ماهو الظاهر لاللسماء الدنياعلى معنى جملنامنها أي من جهم اكا قيل والرجوم جمع

رجم بالفتح وهو مصدر سمي به ما يرجم به أي يرمي فصار له حكم الاسهاء الجامدة ولذا جمع وان كان الاصل في المصادر أنها لا تجمع وقبل انه هنا مصدر بمنى الرجم أيضًا والمرآد بالشياطين مسترقوا السمع ورجهم على ما اشتهر بانقضاض الشهب المسببة عن الكواكب واليه ذهب غيرواحد من المفسرين وهو مبنى على ما قرره الفلاسفة المتقدمون من أن الكوا كب نفسها غير منقضة وأنما المنقض شعل نارية تحدث من أجزاه متصاعدة لكرة النار لكنها بواسطة تسسخين الكواكب للارض فالتجوز في اسناد الجمل اليها أو في لفظها وهو مجاز بوسايط وقال الشهاب لا مانع من جمل المنقض نفسه من جنس الكواكب وان خالف اعتقاد الفيد الميئة وأهل الهيئة ولكن في النصوص الألهية ما فيه رجوم للشياطين أنتهي ( وأقول ) لا يعخني أن ذلك المبنى لا يتم أيضا الا بنبوت كرة النار الذي لا تراهم يستدلون عليه الابحدوث هذه الشهب وسلف الامة لا يقولون بذلك وكذا أهل الفلسفة الجديدة وهؤلاء لم يحققوا الى الآن أس هذه الشهب لكن يميلون الى إنها اجسام انفصلت عرانكوا كب التي يزعمونها عوالم مشتملة على جبال ونحوها اشتهال الارض على ذنك وخرجت لبمض الحوادث عن حد القوى الجاذبة لها الى ماانفصلت عنه ولمتصل الى حد جذب قوة الارض لها فبقيت تدور عند منتهي كرة الارض وما يحيط بها من الهواه فاذا عرض لهاالدخول في هواء الارض أثناء حركتها احترقت كلا أو بعضا كانتحترق بعض الاجسام المحفوظة عن الحواء اذاصادمها الهواه وربما تصل في بمض حركاتها الى حد جذب الارض فتقع عليها وبعضهم يزعم في الحجارة الساقطة من الجو التي تسمى عندهم بالابر وليت يعنون حجارة الهواه انها من تلكالاجسام وكلذلك حديث خرافة ورجم بظنون فاسدة وقصاري ما يقال في هذه الشهب انها تحتمل ان تكون ناشئة من اجرام من جنس الكواكب فيها قوة الاحراق سواه كان كل مضيء محرقا الملا متكونة في جو هــذا الفضاء المشاهد الا أنها لغاية صفرها لاتشاهد ولو بالنظارات حتى اذا قربت بانقضاضها شوهدت وقدتصادف في انقضاضها اجساما متصاعدة من الارض فتحرقها وربما يتصل الحريق الى مايقرب من الارض جدا وربما تكونت الحجارة من ذلك ثمان المقل يجوزان يكون لها دوران على شكل من الاشكال فترجع بمد ما يشاهد لهامن الانقضاض وان تتلاشى بمد انقضاضها ويخلق الله تمالي غيرها من مادة لا يملمها الا هو عز وجل والضمير المنصوب في جملناها وان عاد على المصابيح لكن لم يعد عليها الاباعتبار الجنس دون خصوصية كونها مزينة بها السهاء الدنيا تظير وما يسمر من معمر ولا ينتص من عمره وعندى درهم ونصفه لما أن التزيين باعتبار الضهور ولا ظهور لهذه الاجرام قبل انقضاضها وان اعتبر في كونها مصابيح أو كواكب أو نجوما ظهورها في نفسها ولمن يقرب منها دون خصوصية ظهورها لنا وفي كونها زينة السماء كونها زينة لها في الجملة فالاس ظاهر جدا ويحتمل أن تكون نائنة لمن المصابح المشاهدة المزين بها بان ينفصل عنها وهي في محلها شعل هي الشهب وما ذاك الاكتبس يؤخذ من نار والنار ثابتة والبه ذهب الجبائي وكثير وهو محتمل لأن يكون لكل منها قابلية ان ينفصل عنه ذالم وان يكون القابلية لبمضهادون بعض وهذا لمدم الاطلاع على حقائق الاجرام الملوية واحوالها في أنفسها والكلام نحوقولك اسكن الامير قبيلة كذا في ثغر كذا وجعلها تزمى بالبنادق من يقرب هنه فانه لا يلزمان يكون اكل واحد منها قابلية الرمى ثم لا يلزمان يكون دلما يشاهد من الشهب قبسا من المصابيح بل يجوزأن يكون بعضه وهو الذي ترمي به الشياطين منها وبعضه من أمور تحدث في الحجو من اصطكاك أو نحوه وتفاوت الشهب قلة وكثرة يحتمل ان يكون لنفاوت حوادث الجو وان يكون لتفاوت الاستراق وليس في الآيات والاخبار ماهو نص في ازالشهب لانه ون الأ لرمي الشياطين فيحتمل

أن يكون أكثر الشهب من الحوادث الجوية وذوات الاذناب منها في رأى المتقدمين وهي في أنفسهادون أذنابها نجوم كثيرة جدا تدور لا كما يدور غيرها من النجوم فتقرب ثارة وتبعد أخرى فتخرج عن مدارات السيارات الى حيث لانشاهد أصلا عند فلاسفة المصرولهم فيها كلام أطول من اذنابها وقد أورد الامام الرازي في هذا الفصل أسئلة وشبها اجاب عنها بمــا اجاب ونحن فعلنا نحو ذلك فيما تقدم على وجهأتم فليتذكر وقدأطنبنا هناك السكلام فيما يتعلق بهذا المقام الا انبعضا مماذكرناه هناك فحدد من الموضعين ماصفا ودع ماكدر بعدأن تتأمل حقالتأمل وتتدبر وقيل منى الآية وجملناها ظنونا ورجوما بالغيب لشياطينالانس وهمالمنجمون المتقدون تأثيرالنجوم فيالسعادة والشقاوة ونحوها وقدرددنا عليهم أىرد فيماتقدم فارجع اليه أن أرادته فانه نفيس جدا (و أعنك زَاهُم ) وهيأنا الشياطين (عذ اب السَّمير )عذاب النار المسعرة المشعلة في الأسخرة بعد الاحراق في الدنيا بالشهب ولايمنع من ذلك انهم خلقوا من نار لانهم ليسوا نارا فقط بل هي اغلب عناصرهم فهي منهم كالترابمن بني آدم فيتاثرون من ذلك على أنه تكون نارا أقوى من نار واستدل بالآية على ان النار مخلوقة الآن وعلى أن الشياطين ، كلفون (و كلف ين كَفَر و ابر بهم ) من غير الشياطين أو منهم ومن غيرهم على أنه تعميم بعد التخصيص لدفع أيهام اختصاص العذاب بهم والجارك والمجرور خبر مقدم وقوله تعالى (عَدَابُ جَهَنَّمَ) مبتدأ مؤخر والحصر اضافى بقرينة النصوص الواردة في تعذيب العصاة فلا حجة فيسه لمن قال من المرجئة لا يعسذب غر الكفرة وقرأ الضحاك والاعرج وأسسيد بن أسيد المزنى وحسن في رواية هرون عنه عذاب بالنصب عطفا عرعذاب السعير أي واعتدنا اللذين كـفروا عذاب حبهم ﴿وَ رِئْسَ المَصِيرُ ﴾ أى حبهم ﴿ إِذَا أَلْقُوا فِيهَا ﴾ أىطرحوا فيها كا يطرح الجطب في النار المظيمة (سَمِيمُوا كَلَّمَا) أى لجهنم نفسها كاهو الظاهر ويؤيده مابعدو الجار والمجر ورمتعلق بمحذوف وقع حالام قوله تعالى (شَهِيقًا) لانه فيالاسل صفته فلما قدمت صارت حالا أي سمعوا كاثنا لها شهيقا أي سوتا كصوب الحير وهو حسيسها المنكر الفظيع فغي ذلك استعارة تصريحية وجوز أن يكون الشهيق لاهلها بمن تقدم طرحهم فيها ومن أنفسهم كقوله تمالى لهم فيها زفير وشهيقوالكلام على حذف مضاف أوتجوز فوالنسبةواعترض بان ذلك انما يكون لهم بعسد القرار في النسار وبمد مايقال لهم اخسؤا فيها وهو بمد ستة آلاف سنة من دخولهم كما في بعض الا تثار ورد بان ذلك انما يدل على انحصار حالهم حينتذ في الزفير والشهيق لاعلى عدم وقوعهما منهم قبل ( تَكَادُ تَمَيَّزُ ) أى والحال الهاتغلى بهم غليان المرجل بما فيه ﴿ وَ هِي تَفُورُ ) أى ينفصل بعضها من بعض ﴿ مِنَ الغَيْظِ ﴾ من شدة الغضب عليهم قال الراغب الغيدظ أشد الغضبوقال المرزوقي فيالفصسيحانهالغضبأوأسو موقدشبهاشتمالالنار بهمفيقوة تاثيرها فيهموايصال الضرراليهم باغتياظ المغتاظ على غير المبالغ في ايصال الضرر اليه على سبيل الاستعارة التصريحية ويجوزان تكون هنا تخييلية تابعة للمكنية بان تشبه جهنم في شدة غليانها وقوة تاثيرها في أهلها بانسان شديد الغيظ علم غيره مبالغ في إيصال الضرر اليه فتوهم لما صورة كصورة الحلة المحققسة الوجدانيسة وهي الغضب الباعث على ذلك واستمير اتلك الحالة المتوهمة للغيظ وجوز أن يكون الاستاد في تكاد تمريز الى جهنم مجازا وانما الاسناد الحقيقي الى الزبانية وان يكون الكلام على تقــدبر مضاف أى تميز زبانيتم من الفيظ وقيل ان الله تعالى يعخلق فيها اداراكا فنتُ ظ عليهم فلا مجاز بوجه من الوجوم وورد في بمض الاخبار ما يؤيد ذلك وزعم بمضهم أنه لا حاجة لشيء مما ذكر لمكان تكاد كا في قوله تعالى يكاد زيتها يضيء ولو لمتمسمار وفيه ما فيه والجلة اما حال من فاعل تفور أو خبر آخر وقرأ طلحة تتميز بتاءين وأبو عمرو تدكاد تميز بادغام الدال فيالناء والضحاك تمايزعلىوزن تفاعل وأصله تتمايز بتامين وزيد بن على وابن أبي عبلة تميز من ماز ﴿ كُلُّمَا ۖ ٱلْقَيَّ فيها فَوْسِعُ ﴾ استشاف مسوق لبيان حال أهلها بعد بيان نفسها وقيل لبيان حال آخر من أحوال أهلها وجوز أن تكوّن الْجُمَاةُ حَالَامَنْ ضَمِيرِهَا أَى كَلَا أَلَقَ فِيهَاجِمَاعَةُ مِنَ الكَفْرَةُ ﴿ سَاءً لَمُ مُ خَزَ أَنَّتُهَا ﴾ وهماك واعوانه عليهم السلام والسائل يحتملأن يكون واحدا وان يكون متعدداوليس السؤال سؤال استعلامهل هو سؤال توبيخ وتقريع وَفيه عذاب روحاني لهم منضم الى عذابهم الجسماني (أَلَمْ يَا أَزِكُمْ نَذِيرٌ ) بَنْلُوعلِيكُمْ آيَاتَ الله وينذركم لقاه يومكم هذا ﴿ قَالُو ا ﴾ اعترافا بأنه عزوجل قد أزاح عللهم بالكلية ﴿ بَلِّي قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ ۗ وجموا بين حرف الجواب ونفس الجلة المجاب بها مبالفة في الاعتراف بمجيء النذير وتحسر أعلى مافاتهم من السَّعادة في تصديقهم وتمهيداًلماوقعمنهم من النفريط تندما واغتماما على ذلك أى قال كل فوج من تلك الافواج قد حجاملانذير أى واحد حقيقة أو حسكما كنذر بني اسرائيل فانهم في حكم نذير واحد فانذرنا وتلا علينا ما أنزل الله تعالى من آياته ﴿ وَكُذَّ بُنَّا ﴾ ذلك النذير في كونه نذيراً من جهته تعالى ﴿ وَقُلْنَا ﴾ فيحق ما تلاه من الآيات افراطاً في النَّكذيب وتماديا في النكير (مَا نَزُّلَ اللهُ ) على أحد (مِنْ شَيْءٍ) من الاشياء فضلا عن تنزيل الآيات على بعمر مثلكم (إنْ أنتُم ، أىما أنتم في ادعام ما تدعونه (إلا فَي ضَارَ لِ كَبِيرٍ ) بعيد عن الحق والصواب وجعضمير الخطاب مع أن مخاطب كل فوج نذيره لتغليبه على أمثاله ولو فر ضاليشمل أول فَوَج انذر هم نذير والاصل أنت وآمثالك ممن ادعى أو يدعى دعواك مبالغة في التــكـذيب وتماديا في التضليل كما ينيء عنه تعميم المنزل مع ترك ذكر المنزل عليمه فانه ملوح بعمومه حتما وأما اقامة تكذيب الواحد مقام تكذيب السكل فقيل أمر تحقيق يصار اليسه لتهويل ما ارتكبوه من الجناية لكن لا مساغ لاعتبساره من جهتهم ولاً لادراجه تحت عبارتهم كيف لا وهو منوط بملاحظة اجتماع النـــذر على مالا يعتلف من الشرائع والاحكام باختلاف العصور والاعوام وأين هم من ذلك وقد حال الجريض دون القريض هسذا اذا جمل ماذكر حكاية عن كل واحد من الافواج كما هو الظاهر وأما اذا جمل حكاية عن الكل فالنذير إمايمني الجمع لانه فعيل وهو يستوى فيه الواحد وغيره أومصدر مقدر بمضاف عام أىأهل نذير أومنموت به للمبالغة فيتفق كلا طرفي الحطاب في الجمعية ويستشمر من بمض العبارات جواز اعتبار الجمعية باحد الاوجه المذكورة على الوجه الاولَ أيضا وفيه بحث وجوز ان يكون الحطاب من كلام الحزنة للكفار على ارادة القول على انمرادهم بالضلال ماكانوا عليه في الدنيا أوهلاكهم أوعقاب ضلالهم تسمية له بأسم سببه وهو خلاف الظاهر كما لا يخفي وكذا ماقيل منجواز كونه منكلامالنذيرللمكفرة حكوه للخزنة وفي الكسف هذاالوجه فيه تكلف بين فاماأن يكون مقول قول محذوف يستدعيه قد جاءنا نذير كانه قيل بلي قد جاءنا نذير قال ان أنتم الأ في ضملال كبير فكذبنا وقلنا وقدم فكذبنا وقلنا تنبيها على أن التكذيب لم يكن مقصورا على قرلهم هذا وأما أن يكون التكذيب واقعا على الجملة أعنى أن أنتم وقوله سبحانه وقلنا ما نزل الله من شيء عطف على كذبنا قدم على صلته ليجرى مجرى الاعتراض ، وكداً لحكم الله كذيب ودالا على عدم القصر أيضا والاول أولى انتهى واستدل بالآية على انه لا تكليف قبل البشـة وحمل النذير على ما في العقول من الادلة مما لايقبله منصف ذوى العقول (و قالو ًا) أيضا معترفين بأنهم لم يكونوا بمن يسمع أو يعقل كان الحزنة قالوا لهم في تضاعيف التوبيخ ألم تسمعوا آيات ربكم ولم تعقلوا معانيها فاجابوهم بقولهم ( لو كنَّا نَسْمَمُ ) كلاما ﴿ أَوْ نَعْقِلُ ) شيئا (مَاكُنَّا في أصْحَابِ السَّيرِ) أى في عدادهم ومن جلنهموالمراد بهم قيل الشياطين لقوله تعالى واعتدنا لهم عذاب السسع وقيل الكفار مطلقا واختصاص اعداد السسع بالشياطين بمنوع لقوله تعالى انا اعتسدنا للكافرين سلاسل وأغلالا وسعيرا والآية لاتدل على الاختصاص وفيه دغدغة لعلك تعرفها بما يأتى ان شاء الله تعالى قريبا فلا تففل ونفيهم السهاع والمقل لتنزيلهم ماعندهم منهما لعدم انتفاعهم به منزلة العدم وفي ذلك مع اعتبار عموم المسموع والمقول مالا يخفى من المبالغة واعتبرها بعض الاجلة خاصين قال أى فنفكر في حكمه ومعانيه تفكر المستبصرين ما كنا الخ وفيه اشارة الى ان السهاع والمقل هنا بمنى القبول والتفكر وأولاترديد لانه يكفى انتفاء على منهما لحلاصهممن السمير أو لاتنويع فلا ينافي الجمع وقبل أشير فيه الى قسمى الايمان النقليدى والتحقيق أو الى الاحكام التعبدية وغيرها واستدل بالآية كا قال ابن السمعاني والتواطع من قال بتحكيم المفل وأنت تعلم ان قصارى ماتشعر به ان العقل يرشد الى العقائد الصحيحة الى قسمى الاباذي من السمير وأما انها تدل على أن العقل حاكم كا يقول المتزلة فلا واستدل بها أيضا كا نقل عن ابن الذير على انالسم أفضل من البصر ومن العجب استدلال بعضهم بها على انه لايقال لاكافر عاقل أن الناعر وأناعر فوايد نبيم الذي وهودعاء عليهم وقرأ أبوجبفر والكسائي فسحقا بفم الحاء والسحق مطلقا البعد وانتصابه على انه مصدر مؤكد أى سحقهم الذة تعالى سحقا قال الشاعر وانتصابه على انه مصدر مؤكد أى سحقهم الذة تعالى سحقا قال الشاعر

يجول بأطراف البلاد مغربا 🌣 وتسحقه رح الصباكل مسحق

وقيل هو مصدراما لفمل متعد من المزيد بحذف الزوائد كما في قوله ، وان أهلك فذلك كان قدرى ، أى تقديرى والتقديرفا سحقهمالله سحقاأى اسحاقا أوبفعل مرتب علىذلك الفعل أى فا سحقهمالله تعالى فسحقوا سحقا كما في قوله

وعضة دهريا ابن مروان لم تدع علم من المال الا مسحت أومجلف

أى لمندع فلم بن الامسحت والى أول الوجهين ذهب أبوعلى الفارسى والزجاج وبعد ثبوت الفعل الثلاثى المتعدى كافي البيت وبه قال أبوحيان لا يحتاج إلى هاذ كرواللام فى لا محال البيين كافي هيت لك وسقيا لك وفي الآية على ما قبل تغليب ولعل وجهه عند الفائل وهو ان السوق يقتضى ان يقال فسحقا لهم ولا ولا السعير فانه تمالى بين أولا أحوال الشياطين حيث قاله سبحانه واعتدنا لهم عذاب السعير ثم بين أحوال الكفار حيث قال عز وجل والذين كفروا بربهم عذاب جهنم والاوفق بقراءة النصب والابعد من شبة التكرار ان يراد بالموسول غير الشياطين ثم قال تمالى شأنه فسحقا لا سحاب السعير فكان السوق يقتضى فسحقا لهم ولا سعر لكن لم يقل كذلك لاجل التفليب حيث أطلق أصحاب السعير بالشياطين بل يطاق على سائر جيما ولا يضر في هدذا دلالة غير آية على عدم اختصاص أصحاب السعير بالشياطين بل يطاق على سائر الكفرة أيضا لانه يكنى في التغليب الاختصاص المتبادر من السوق هنا ولاتوقف له على عدم جواز اطلاق الكفرة أيضا لانه يكنى في التغليب الاختصاص المتبادر من السوق هنا ولاتوقف له على عدم جواز اطلاق اسحاب السعير بالشياطين أصلا ولوبحسب السوق بل يكنى لصحة التوجيه كونهم أصيلافي دخول السعير والكفار ملحقين بها يشعر به قوله تعالى ماكنا في أصحاب السعير بمنى في عدادهم وجلتهم في نثذ يكون الداخل في السعير قسمين ملاحقى الظاهر ذكرها مما في الدعاء عليه على السحق كا يشهد به سياق الاتم لكنه عدل وغلب ماضفين الظاهر ذكرها مما في الدعاء عليه على السحق كا يشهد به سياق الاتم لكنه عدل وغلب وكان مقتضى الظاهر ذكرها مما في الدعاء عليه على السحق كا يشهد به سياق الاتم لكنه عدل وغلب وكان مقتضى الظاهر ذكرها مما في الدعاء عليه على السحق كا يشهد به سياق الاتم لكنه عدل وغلب

أصحاب السمير الدال على الاصالة على غيره من التوابع وذكر أن في هذا التغلب أيجازا وهو ظاهر ومبالغة أى في الابعاد اذ لو أفرد كل من الفريقين بالذكر لامكن ان يتوهم تفاوت الابعادين باأن يكون ابعاد الكفرة دون ابعاد الشياطين على ما يشعر به جعلهم الشياطين أصيلا وأنفسهم ملحقة بهم فلما ضموا اليهم في الحكم به دل على ان ابعادهم لم يقصر عن ابعاد أولئك وأيضا لما علب سبحانه وتعسالي أصحاب السمير وهم الشياطين على الكفار فقد جعل الكفار من قبيل الشياطين فــكانهم هم باعيانهم وفيه من المبــالغة مالا يخني وتعليلا فان ترتب الحكم على الوصف وكذا تعلقه به يشمر بعليته له فيشمر ذلك بان الابعاد حصل لهم لاجل كونهم أصحاب السمير وقيل في توجيه التغليب وما فيه من الأمور الشلائة غير هذا وقد عد ذلك من المشكلاتوغدا معتركا لعلماء الروم وغيرهم من العلماء الاعلام ولعل مأ ذكرناه أقرب الىالافهام وأبعدعن النزاع والحصام فتامل والله تمالى ولى الافهام ﴿ إِنَّ اللَّهِ بِنَّ يَخْشُونَ رَّ بَّهُمْ بِالْفَيْدِ } أى بخافون عذابه غالباعهم أو غائبين عنه أو عناءين الناس غير مرائين أوبما خَفَى منهم وهو قلوبهم ﴿ لَهُمْ ۚ مَنْفُرَ ۗ أَنَّ ﴾ عظيمة الذنوبهم ﴿ وَ أَجْرُهُ كَبِيرٌ ﴾ لايقادر قدره وتقديم المنفرة على الأجر لان دره المضار أهم من جلب المنافع والجلة المسذكورة قيسل استشاف بياني وقوله نعالي ﴿ وَأَيْسِرُوا قَوْلَكُمْ أَوِ اجْهَرُوا بِهِ ﴾ خطاب عام للمكلفين كما في قوله تعالى أولا ليبلو كم عطف على مقدر قال في الكشف أصل الكلام وللذين كفروا منكم أيها المكلفون المبتلون وللذين يخشون منكم فقطع هذا الثانى جوابا عن السؤال الذى يقطر من بيان حال الكافرين مع ان ذكرهم بالعرض وهو ماذا حال من أحسن عملا ومن خرج تمحصا عند الابتلاء فأجيب بقوله تمالى أن الذين يخشون الح فأثبت لهم كمال ألملم أنما يخشى الله من عباده الملماء وكمال النقوى لقوله تعالى بالغيب وفي هذا القطع ترشيح للمعنى المرموز أليه في قوله تعالى أيكم أحسن عملا أى ليبلوكم أيكم المتقى تخصيصا لهم بأنهمالمقصودونولو عطف لدل على التساوى ثم قيل فانقوه في السروااملن ودوموا أنتم أيهاالخاشعون على خشيتكم وأنيبوا الى لخشية والتقوى أمها المفترون واعتقدوا استواء اسراركم وجهركم في علم ربكم فكونواعلى حذر واخشوه حق الحشية فقوله تمالى ذلك عطف على هــذا الضمر وجوز أن يجمل قوله تعــالى ان الذين الخ استطرادا عقيب ذكر الكفار وجزائهم وقوله سبحانه وأسروا أو اجهروا على سبيل الالتفات الى أصحاب السمير لبعد المهد وزيادة الاختصاص عطفا على قوله تعالى وللذين كفروا كأنه قيسل وللسكافرين بربهم عذاب جهنم ثم قيل من صفتها كيت وكيت واسراركم بالقول وجهركم به أيها الكافرون سيان فلا تفوتوننا جهرتم بالكفر والبغضاء أو أبطنتموهافهو من تتمة الوعيد ثم قال والاول املاً بالقبول انتهى ويظهر لى بعد الاول ويؤيد الشاني ماروى عن ابن عباس انه قال نزلت وأسروا ألخ فيالمشركين كانوا ينالون من النبي صلى الله تعالى عليه وسلم فيوحى اليه عليه الصلاة والسلام فقال بعضهم لبعض أسروا قولكم كيلا يسمع رب محمد فقيل لهم أسروا ذلك أو اجهروا به فان الله تسالى يملمه وتقديم السرعلى الحبهر للايذان بافتضاحهم ووقوع مايحذرونه من أولالامر والمبالغة فيشمول علمه عزوجل المحيط بجميع المعلومات كائن علمه تعالى بما يسرونه أقدم منه بمسا يجهرون به مع كونهما في الحقيقة على السوية أولان مرتبة السر متقدمة على مرتبة الجهر اذ مامن شيء يجهر به الا وهو أو مباديه مضمر في القلب غالبا فتعلق علمه تعالى بحالته الاولى متقدم على تعلقه بحالته الثانية وقوله تعالى ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ تعليل لما قبله وتقرير له وفي صيغة الفعيل وتحلية الصدور بلام الاستغراق ووصف الضمائر بصاحبتها من الجزالة مالا يخفي كأنه قيل أنه عز وجل مبالغ في الاحاطة بمضمرات جميع الناس واسرارهم الحفية المستكنة في صدورهم

بحيث لا تكاد تفارقها أصلا فكيف لا يعلم ما تسرونه وتجهرون به ويجوز أن يراد بذات الصدورالقلوب التي في الصدور والمني أنه تعمالي عليم بالقلوب وأحوالها فلا يخفي عليه سر من اسرارها وقوله تعالى (ألا يعلم من خَلَق ) انكارونني لعدم احاطة علمه جل شأنه ومن فاعل يعلم أى ألا يعلم السر والجهر من أوجدبموجب حكمنه جبع الإشياء التي هامن جلتها وقوله نعالى ﴿وَ هُو ۖ اللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ حال من فاعل يملم مؤكدة للانكارواانني أى ألا يعلم ذلك والحالانه تعالى المتوصل علمه الى ماً ظهرمن َ خلقه ومابطن وقيل حال من فاعل خلق والاول أظهر وقدر مفعول يعلم عاسمت ولم يجعل الفعل من باب يعطى ويمنع لمكان هذه الحال على ماقيــل اذلو قلت الا يكون عالما من هو خالق وهو النطيف الحبير لم يكن منى صحيحا لاعتهاد أَلاَّ يَمْلُمُ عَلَى الْحَالُ والشيء لا يوقت بنفســَه فلا يقال ألا يَمْلُم وهو عالم ولكن ألا يَمْلُم كذا وهو عالم كل شيء وأورد عليسه إن اللطيف هو العالم بالحفيات فيكون المني ألا يكون عالمًا وهُو عالم بالحفيات وهو مستقيم واحيب بأن لا يعلم من ذلك الباب وهو على ماقرره السكاكى مستفرق في المقـــام الخطابى واللطيف الخبير من بوصل علمه الى ماظهر من خاتمه وما بطن فهما سواء في الاستغراق والاطلاق وتعقب بأن الاستفراق غير لازم كما ذكره الزمخشرى في قوله تعالى ولما ورد ماه مدين الاّية ولو سلم فالوجه مختلف لان العموم المستفادمن الثاني ليس العموم المستفاد من الأول فا ن اللطف العلم بالحفايا خاصة ويلزم العلم بالجلايا من طريق الدلالة ثم ان الغزالى اعتبر في مفهوماللطيف معالملم بخفايا الامور سلوك سبيل الرفق في أيصال ما يصلحها فلا يتكرر مع الخبير بناء على أنه العالم بالخفايا أيضًا والوجه في الحاجة الى التقدير كما قال بعض الاثمة ان قوله تمالى ألا يملم تذييل بعد التعليل بقوله سبحانه إنه عليم بذات الصدور فربط المني ان يقال ألا يعلم هذا الخفي أعنى قولكم المسرُّ به أوألا يعلم سركم وجهركم مِن يعلم دقائق الحفايا وجلائلها جملها وتفاصيلها ولو قيل ألا يكون عالما بليغ العلم من هو كذا لم يرتبط ولــكان فينه عي وقصور وجوز كون من مفعول خلق واستظهره أبو حيان أي ألا يملم مخلوقه وهذه حاله ورجح الاول بان فيه اقامة الظاهر مقام الضمـــير الراجع الى الرب وهو أدل على المحذوف أعنى السر والجهر وتعميم المخلوق المتنساول لهما تناولا أوليا ولهــذا قدروا من خلق الاشياء دلالة على ان حذف المفعول التعميم (هُوَ الذي تجعلَ كَكُمُ الأوْ صَ ذَكُو ُ لاَ ﴾ غير صعبة يسهل جدا عليكم السلوك فيها فهو فعول للمبالغة في الذل من ذا، بالضم ويكسر ضد الصعوبة ويستعمل المضموم فيما يقابل المزكما يقنضيه كلام القاموس وقال ان عطية الذلول فمول بمنى مفعول أى مذلولة كركوب وحلوب انتهى وتعقب بان فعله قاصر وأنما يعدى بالهمزة أو التضعيف فلا يكون بمغى المفعول واستظهر أن مذلولة خطا وقال بعضهم يقولون للدابة اذا كانت منقادة غير صعبــة ذلول من الذل بالكسر وهو سهولة الانقياد في الكلام استعارة وقيل تشبيسه بليغ وتقديم لكم على مفعولي الجعل مع ان حقه التا خر عنهسما اللاهتمام بما قدم والتشويق الى ماأخر فان ماحقه التقديم اذا أخر لاسيما عند كون المقدم ما يدل على كون المؤخر من منافع الخاطبين تبقى النفس مترقبة لو روده فيتمكن لديها عند ذكره فضل تمكن والفاء فى قمله تمالى ﴿ فَأَمْشُوا فَي مَنَا كِبُهَا ﴾ لترتيب الاص على الجمل المذكور وزعم بمضهم أنها فصيحة والمراد بمنا كبها على ما روى عن ابن عَباس وقتادة وغيرها جبالها وقال الحسن طرقها وفجاجها وأصل المنكب مجنمع مابين العضدوالكنف واستماله فيما ذكر على سبيل الاستمارة التصريحية التحقيقية وهي قرينةالمكنية في الارض حيث شبهت بالبعير كها ذكره الحفاجي ثم قال فانقلت كيف تكون مكنية وقد ذكر طرفها الآخر في قوله تسالى ذلولاً قات هو بتقدير أرضا ذلولا فالمدكور جنس الارض المطلق والمسبه هو لفرد الخيارجي وهو غدر مذكور فيجوز كون ذلولا استمارة والمكنية حيثئذ هي مدلول لضمير لا المصرح بها في النظم الكريم والمانع من الاستمارة ذكر المشبه بمينه لابما يصدق عليه فتأمل ولا تفقل وفي الكشاف المفيى في مناكبها مثل لفرط التذليل ونجاوزته الغاية لأن المنكيين وملتقاها من لفارب أرق شيء من البعير وأنباه عن أن يطأه الراكب بقدمه ويعتمد عليه لم يترك بقية من التذليل والمراد نه ليس ٰ هنا أمر بالمشي حقيقة وانما انقصد به الى جمله مثلا لفرط التَّذليل سواه كانت المناكب مفسرة بالجبَّالَ أو غيرها وسواء كان ما قبل استعارة أو تشبيها ﴿وَ كُلُوا مِنْ رِزْ قِهِ ﴾ انتفعوا بما أنعم جل شائه وكذيراً ما يعبر عن وجوم الانتفاع بالاكل لانه الاهم الاعم وفيَّ أنوار التنزيل أي التمسوا من نعم الله سبحانه وتسالى على أن الاكل مجاز عن الالتَّاسُ من قبيل ذكر الملزوم وارادة اللازم قيل وهو المناسب لقوله تعالى امشوا وجوز بعض ابقاءه على ظاهره على أن ذلك من قبيل الاكتفاء وليس بذاك واستدلبالاً ية على ندبالتسبب والكسب وفي الحديث انالله تعالى يحب العبد المؤمن المحترف وهذا لاينافي التوكل بلأخرج الحكيم الترمذي عن معوية بن قرة قال مر عمر بن الخطاب رضي الله تعمل عنه بقوم فقال من أنتم فقالوا المتوكلون قال أنتم المناكلون أيما المتوكل رجل التي حبه في بطن الارض وتوكل على ربه عز وجلوتمامالكلام في هذاالفصل في محله والمشهوران الامرفي الموضعين للاباحة وجوز كونه لمطلق الطلب لازمن المشى وما عطف عليه ماهو واجب كما لايخني ﴿وَ إِلَيْ النُّسُورُ ﴾ أى المرجع بعد البعث لا الى غيره عز وجل فبالغوا في شكر نعمه التي منها تذليل الارض وتمكينكم منها وبث الرزق فيها وبما يقضي منه العجب جواز عود ضمير رزقه على الارض باعتبار أنها مبدأ أوعنصر من العناصر أوذلول وهو يستوي فيسه المذكر والمؤنث والاضسافة لادنى ملابسة أى من الرزق الذى خلق عليها وكذا ضمير اليه أى والى الارضنشوركم ورجوعكم فتخرجون من بيوتكم وقصوركم الى قبوركم وجملةاليه النشور قيــل عطف على الصلة بمدملاحظة ماترتب عليهاوقيل حال مقدرة من ضمير المخاطبين المرفوع فندر ﴿ وَأُمِينَتُمْ مَنْ فَي السَّمَاءِ ﴾ وهو الله عز وجل كما ذهب اليه غير واحد فقيل على تاويل من في السماء أمر. سبحانه وقضاؤه يمنى انه من التجوز في الاسناد أو ان فيهمضافامقدراواصله من في السهاء أمر. فلما حذف المضاف وأقيم المضاف اليه مقامه ارتفع واستتر وقيل على تقدير خالق من في السما وقيل في بمغى على ويراد العلو بالقهر والقدرة وقبل هو مَاني على زعم العرب حيث كانوا يزعمون أنه سبحانه في المهاء فكانه قيل أأمنتم من تزعمون انه في السهاءوهو متمال عن المكان وهذا في غاية السخافة فسكيف يناسب بناه الكلام في مثمل هذا ألمقمام على زعم بمض زعم الجهلة كالايخني على المنصف أو هو غيره عز شانه واليه ذهب بعضهم فقيل أريد بالموصول الملائكة عليهم السلام الموتلون بتدبير هذا المسالم وقيل جبريل عليه السلام وهو الملك الموكل بالحسف وأئمة السلف لم يذهبوا الى غير و تمالى والآية عندهُم من التشابه وقد قال صلى الله تعالى عليه وسلم آمنوا بمتشابه ولم يقسل أولوه فهم مؤمنون بانه عزوجل في السماء على المغنى الذى أراده سبحانه مع كال التنزيه وحديث الجارية من أقوى الادلة لهم في هذا الباب وتاويله بما أول به الخلف خروج عن دائرة الانصاف عند أولى الألباب وفي فتح الباري للحافظ ابن حجر أسند اللالكائي عن محمد بن الحسن الشيباني قال انفاق الفقهاء كلهم من المشرق الى المغرب على الاعمان بالقرآن والاحاديث التي حامت بها الثقات عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وســلم في صفة الربـمن غير تشييه ولا تفسير وأسند البهتي بسند صحيح عن أحمدين أبي الحوارى عن سفيان بن عيينة كل ماوصف الله تعالى به نفسه في كتابه فتفسيره تلاوته والسكوت عنه وهذه طريقة

الشافعي وأحد بن حنبل وقال امام الحرمين في الرسالة النظامية اختلف مسالك العلماء في هذه الظواهر فرأى بمضهم تاويلها والتزم ذلك في آى الكتاب وما يصح من السنن وذهب أثمة السلف الى الانكفاف عن التا وباجراه الظواهر على مواردها وتفويض معانيها الى الله عز وجل والذي ترتضيه رأيا وندين الله تمالي به عقيدة اتباع سلف الامة للدليل القاطع على أن اجماع الامة حجة فلو كان تاويل هذه الظواهر حتما لاوشك أن يكون اهتمامهم به فوق اهتمامهم بفروع الشريعة وأذا انصرم عصر الصحابة والتابعين على الاضراب عن التأويل كان ذلك هو الوجه المتبع انتهى كلام الامام وقــد تقدم النقل في ذلك عنأهل العصر الثالث وهم فقهاء الامصبار كالتورى والاوزاعي ومالك والليث ومن عاصرهم وكذا من أخب عنهم من الأئمة فكيف لابوثق بما اتفق عليه أهل القرون الثلاثة وهم خيرالقرون بشهادة صاحب الشريمة عليه الصلاة والسلام انتهي كلام الحافظ على وجه الاختصار ونقل نصوص الاعمة في اجراءذلك على الظاهر معالتنزيه منغيرتا ويليفضي الي مزيدبسط وتطويل وقد ألفت فيه كتب مشرة مطولة ومختصرة وفي ننسه المقول لشيخ مشايخنا ابراهيم الكوراني أن اجاع القرونالثلاثة على اجراه المتشابات على مواردها مع التنزيه بليس كمثله شيء دايل على أن الشارع صاوات الله تمالي وسلامه عليه أراد بها ظواهرها والجزم يصدقه صلى الله تعالى عليه و لم دليل على عدم المعارض العقلي الدال على نقيض مادل عليه الدليك النقلي في نفس الامر وان توهمه الماقل في طور النظر والفكرفسرفة الله تعالى بهذا النحو من الصفات طور وراه ذلك انتهى وانا أقول في النا ويل اتباع الغلن وقول في الله عزوجل بغيرعلم والا لاتحدمايذ كرونه من المني فيه مع ان الامرليسكذاك حيث يذكرون في تاويل شي واحدوجوهامن الأحتمالات وفيماعليه السلف سلامة من ذلك ويكني هذا في كونه أحسن السالك

وما على اذا ماقلت معستقدى على دع الجهول يظن الجهل عدوانا

وقر أنافع أأمنتم بتحقيق الممنزة الاولى وتسهيل الثانية وأدخل أبو عمر ووقالون بينهما ألفاوقر أقابل بابدال الاولى واوا المنم ما قبلها وهو والمائنة ورعنه وعن ورش غيرذاك أيضا وقوله تمالى (أن يَخسف بكم الارش) بدل اشتال من من وجوز أن يكون على حذف الجار أى من أن يخسف وعله حينة النصب أوالجر والباء لله لابسة والارض مفمول به ليخف والحسف قد يتعدى قال الراغب يقال خسفه الله تمالى وخسف هو قال تمالى فحسفنا به وبداره الارض أى أأمنتم من أن يذهب الارض الى سفل ملتسة بحكم وزعم بعضهم لزوم لزومه وان الارض نصب بنزع الحافض أى أن يخسف بحكم في الارض وليس كذلك (فَا ذَا هِي ) حين الحسف الارض نصب بنزع الحافض أى أن يخسف بحكم في الارض وليس كذلك (فَا ذَا هِي ) حين الحسف يروض عكي بين المساء أن يرسل الجوقد تقدم الكلام في الحاسب والوعيد بما تقدم الى الوعيد بوجه آخر أى بل أأمنتم من في السهاء أن يرسل الجوقد تقدم الكلام في الحاسب والوعيد بالحسف أولا لمناسبة ذكر الارض في قوله تمالى هو الذي جمل لكم الارض ذلو لا وقد ذكر المنة في تسهيل المدى في مناكبها وذكر ارسال الحاسب ثانيا وهذا في مقابلة الارغب في وجه تقديم الوعيد بالحسف على التوعد بالحاسب انه لما كانت الارض الى مهدها سبحانه وتمالى والتخويف بالحاصب من السماء التي هي معبدوا أو حجرها خوفوا بما هو اقرب اليهم والتحويف بالحاصب من السماء التي هي شجرها أو حجرها خوفوا بما هو اقرب اليم والتحويف بالحاصب من السماء التي هي شجرها أو حجرها خوفوا بما هو اقرب اليم والتحويف بالحاصب من السماء التي هي شجرها أو حجرها خوفوا بما هو اقرب اليم والتحويف بالحاصب من السماء التي هي شجرها أو منذير مصدره ثله في والدول وفسته مكون خيش نذير من أن نذارى فنذير مصدره اله في ولحسان والتحويف بالماهم والمل ما أشير اليه أو في أن نذارى فنذير مصدره الهوقول حسان وقبائح المهرب الماهم والمل ما أشير اليه وفي المنتون كيف نذير كانت الارض في في ولحسان والتحويف حيالة والمن أن المناسب المائي والتحويف ولي في أن المائي والتحويف ولي أى انذارى فنذير مصدره الهو وقول حيال والتحويف ولي أن المائي والتحويف المناسبة المائي والتحويف ولي في أن المائي والتحويف ولي في أن المائي والتحويف ولي أله المائي والتحويف ولي أله المائي والتحويف ولي أله المائي والتحويف ولي أله المائي والتحويف ولي المائي والتحويف المائي والتحويف ولي المائي والتحويف المائي والتحويف المائي والت

فانذر مثلها نصحاً قريشا ﴿ مَنَ الرَّحْنِ انْ قَبِلْتُ نَذَيْرِي

وهو مضاف الى ياه الضمير والقراه مخالفون فيها فنهم من حذفها ,و صلا وأثبتها وقفا ومنهم من حذفها فى الحالين اكتفاء بالكسرة والمدى فستعلمون ما حال اندارى وقدرتى على إيقاعه عند مشاهدتكم للمنذر به ولكن لا ينفعكم العلم حينتذ وقرى مشاذا فسيعلمون بالياه التحتانية فو كَدّبَ الذين مَنْ قَبْلهم أَى من قبل كفار مكة من كفار الامم السائفة قوم نوح وعاد واضرابهم والالتفات الى الفيبة لاراز الاعراض عنهم فبلك كفار مكة من كفار الامم السائفة قوم نوح وعاد واضرابهم والالتفات الى الفيبة لاراز الاعراض عنهم التأكيد القسمى لاتكذبهم فقط الكلام في نكر كالمكلام في نذير وفي السكلام من المبالفة في تسلية رسول الله تعلى عليه وسلم وتشديد التهديد لقومه مالا يخفى ( أو لَمْ يَرَو ا ) أغفلوا ولم ينظروا والحالم من ريشها صفا ونصب صافات على الحار الجوعند طيرانها فانهن اذا بسطنها صففن قوادمها أعنى ما المقدم من ريشها صفا ونصب صافات على الحال من العاير أومن ضميرها في فوقهم وهوفي موضع الحال فتكون الحال متداخلة وجوزأن يكون ظرفالصافات أوليروا ومفمول صافات على الاحتبالات محذوف كما أشرنا اليه وناسبذكر الاعتبار بالعاير فني ذلك اذكار قريش بنلك القصة ( وَيَشْيضنَ ) ويضممن أجنحتهن اذاضربن بها الفيل حينما رمتهم به العلير فني ذلك اذكار قريش بنلك القصة ( وَيَشْيضنَ ) ويضممن أجنحتهن اذاضربن بها جنوبهن والعطف على صافات لان المنى يصففن ويقيضن أوصافات وقابضات وعطف الفعل على الاسم في منه فصيح شائع وعكمه جائز حسن الاعند السهيلي فانه عنده قييع نحو قوله

بات يعشيها بعضب باتر 🌣 يقصد في أسوقها وجائر

فانه أراد قاصد وجائر ولما كان أصل الطيران هو صف الاجنحــة لأن الطيران في الهواء كالسباحة في الماء والاصل فيها مد الاطراف وبسطها وكان القبض طارنًا على البسط للاستظهار به على التحرك جيء بما هو طار غير أصل بلفظ الفعل ويما هو أصل بلفظ الاسم على مذى انهن صافات ويكون منهن انقبض تارة بعد ثارة ويتجدد حينا أثر حين كما يكون من السابح ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَّ ﴾ في الجو عند الصف والقبض على خلاف مقتضى طبيعة الاجسمام النقيلة من النزول إلى الارض والانجذاب اليها ﴿ إِلاَّ الرَّحْمَنُ ﴾ الواسع رحمته كل شيء حيث برأهن عز وحبل على أشكال وخصائص وألهمهن حركات قد تاتي منها الجرى في الهواء والجملة مستانفة أو حال من الضمير في يقبضن وقرأ الزهرىمايسكهن بالتشديد ﴿ إِنَّهُ ۚ بِكُلُّ شَيءً بَصِيرٌ ﴾ دقيق العلم فيعلم سبحانه وتعالى كيفية ابداع المبدعات وتدبير المصنوعات ومن هــكذا خلقه عز وجل للطيرعلى وجهاني بهجريه في الجو مع قدرته تعالى أن يجريه فيه بدون ذلك الأأن الحكمة فتضتر بط المسببات باسبابهاوليس فيما ذكرنا نزوع الى مايضرّمن أقوال أهل الطبيمة لانكون طبيعة الاجسام النقيلة ماسمعت أمر محسوس لاينكره الا من كابر حسه ومثله كون الامساك بالسبب السابق وكونه سبباً من آثار رحمته تعساى الواسعة وأبي ذاك أبو حيان توها منه انه تزوع الى مايضر من أقوال أهل الطبيعة وقال نحن نقول ان انزال ماهو أخف سفلا الى منتهى ماينزل كان أيضا وليس ذلك لشكل أو ثقل أو خفة ونحن لانبكر ان الله تعالى على كل شيءً قدير وانه سيحانه فعال لما يريد وانه لايتوقف فعله عز وحجل على السبب عقلا بيد أنًا نقول انه تعالى اقتضت حكمته في هذا العالم ذلك الربط وهو أمر عادى اختاره تعالى حكم وتفضلاولو

شاوجل وعلاغير ولكان كباشاه وتقديم بكل شي على بصير للفاصلة أوللحصر رداً على من يزعم عدم شمول علمه تمالى شَا أَمَنْ كَانَ اللَّذِي هُوَ جُنْكُ لَـكُمْ يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ ﴾ متعلق عندكثير بقوله سبحانه أولم يروا الى الطير فقال فىالارشادهوتبكيت لهم بننى أنَ يكوَّن لهم ناصَّر غيرالله تَعالى كها يلوح به النعرض لعنوان الرحانية ويعضده قوله تعالى مايمسكهن الاالرحن أوناصر من عذابه تعالى كهاهوا لانسب بقوله تعالى بعدان أمسك رزقه كقوله تعالى أم لهم آكمة تمنعهم من دوننا في المنيين معاخلاأن الاستفهام هناك متوجه الى نفس المانع وتحققه وهنا متوجه الى تعيين الناصر لتبكيتهم باظهار عجزهم عن تعيينه وأم منقطعة مقدرة ببللانتقال من توبيخهم على ترك التأمل فيما يشاهدونه من أحوال الطير المنبئة عن تعاجيب آثار قدرة الله عز وجل الى التبكيت بما ذكر والالتفات التشديد في ذلك ولا سبيل الى تقدير الحمزة ممها لان بعدها من الاستفهامية والاستفهام لايدخل على الاستفهام في المعروف عندهم وهي مبتدأ وهذا خبره وفي الموصول هنا الاحتمالات المشهورة في مثلهوجلة ينصركم صفة لجندباعتبار لفظه ومن دون الرحمن علىالوجه الأول أما حال من فاعل ينصركم أو نعت لمصدره وعلى الشاني متعلق بينصركم كما في قوله تعالى من ينصرني من الله فالمغنى من هذا الحقيرالذي هوفي زعمكم جند لكم ينصركم متجاوزًا نصر الرحمن أوينصركم نصراً كاننا من دون نصره تمالىأو ينصركم من عذاب كائن من عند الله عز وجل وقوله تعالى ﴿ إِنِ الـكَمَا فِرُونَ إلاً في غُرُو ر) اعتراض مقر و لما قبله ناع عليهم ماهم فيه من غاية الصلال أي ماهم في زعمهم أنهم محفوظ ون من النوائب بحفظ آلهتهم لا بحفظه تعالى فقط وان آلهتهم تحفظهم من بأس الله تعمالي الا في غرور عظيم وضلال فاحش من جهة الشيطان ليس لهم في ذلك شيء يعتد به في الجلة والالتفات الى الغيبة للايذان باقتضاء حالهم الاعراض عنهم وبيان قبائحهم للغير والاظهار في موضع الاضار لذمهم بالكفر وتعليل غرورهم به والكلام في قوله تعالى ﴿ أُمِّنْ كُمَّا الَّذِي بَرَ رُقِّكُمْ إِنْ أَمْسَكَ ﴾ أى الله عز وجل ﴿ رِزْقَهُ ﴾ بامساك المطر وسائر مباديه كالذى مروقوله تعالى ﴿ كِلُّ لَجُّوا ﴾ الح منبيء عن مقدر يستدعيه المقام كانه قيل أثرالتبكيت والتعجيز لم ينأثروا بذلك ولم يذعنوا للحق بل لجواً وتمادوا (في عُتُو ۗ ) في عناد واستكبار وطغيان (وَ نُفُور ) شرادعن الحق لثقله عليهم وجعل ناصر الدين أم من هذا الذين هو ألخ عديلا لقوله تمالي أو لم يروا على معنى ألم ينظروا في أمثال هذه الصنائع من القبض والبسط والامساك وماشاكل ذلك مما يدل على كال القدرة فلم يعلموا قدرتناعلى تعذيبهم بنحو خسفوارسال حاصب أملكم جندينصركم من دونالله ان أرسل عليكم عذابه. وقال انه كقوله تعالى أم لهم آلهة تمنعهم من دوننا الا أنه أخرج مخرج الاستفهام عن تعيين من ينصرهم اشمسارا بانهم اعتقدوا هــذا القسم وجمل قوله تعسالي أم من هذا الذي يرزفكم الخ على معنى أم من يشار اليه ويقسال هذا الذي يرزقكم فقيل إنه عليه الرحمة جمل في الاولى أم متصلة ومن استفهامية وجمل في الثانية أم منقطمة ومن موصولة وهذا الذي مبتدأ وخبر واقع صلة على تقدير القول وقدر لاستهجان أن يقال الذي هذا الذي يرزقكم ويجمل هذا قائما مقام الضمير الراجع الى الموصول الاول ومن قيل مبتدأ خبره محذوف أى رازق لسكم وكانه أشار بذلك الى صحة كل من الامرين في الوضمين وحديث لزوم اجتماع الاستفهامين في بعض الصور ودخول الاستفهام على الاستفهام قيل عليـــه أنه ليس بضائر اذ لامانع من اجتماع الاستفهامين اذا قصد التأكيد وقد نقل ابن الشجرى عن جميع البصريين إنَّ أَمَ المُنقطعة أَبِّدا بمنى بل والهمزة أي ولو دخلت على استفهام نحو أم هل تستوى الظلمات وأم ماذاكنتم

تعملون ومذهب غيرهم انهاقدتأنى يمنى الاستفهامالمجرد وروى ذلكءن أبى عبيدة وانها قد تأتى للاضراب المجرد وقد تتضمنه والاستفهام الانكارى أو الطلبي والزمخشري قال في الموضعين أم من يشار اليه ويقال هذا الذي وجوز في هذا أن يكون اشارة الى مفروض وان يكون اشارة الى جميع الاوثان لاعتقادهم أنهم يحفظون من النوائب وبرزقون ببركة آلهتهم فكأنهم الجند والناصر والرازق والآية على هذا ليست متعلقة بقوله تعالى أولم يروا على ماحققه صاحب الكشف قال بعد أن أوضح كلامه اذا تقرر ذلك فاعلم أن الذى يقتضيه النظم على هذا التفسير أن يكون قوله تعالى أم من هذا الذي هو جند متعلقا بحديث الخسف وقوله سبحانه أم من هذا الذي يرزقكم بحديث ارسال الحاصب على سبيل النشر كا نه لما قيل أأمنتم من في السماء أن يخسف بكم الارض فتضطرب نافرة بعد ما كانت في غاية الدلة عقب بقول أم آمنكم الفوج الذي هو في زعمكم هو جند لكم يمنعكم من عداب الله تعسالي وبأسه على ان أم منقطمة والاستفهام تهكم وكذلكُ لما قيل أأمنتم من في السماء أن يرسل عليكم حاصبا بدل مايرسل عليكم وحمته ذنب بقول أم آمنكم الذي تتوهمون انه يرزقكم وأما قوله تمالي ولقد كذب الذين من قبلهم فاعتراض يشد منعضد التحذير وان في الاممالماضين المخسوف بهم والمرسل عايهم الحواصب إلى غير ذلك من أنواع عذابه عزوجل ما يسليهم الطاأنينة والوقار لو اعتبروا وكنذلك قوله سبحانه أو لم يروا تصوير لقدرته تعسالى الباهرة وان من قدر على ذلك كان الحسف وارسال الحاصب عليه أهون شيء وفيه كما انه بعظيم قدرته وشمول رحمته أمسك الطير كـذلك امساكه المذاب والا فهؤلاء يستحقون كل نـكال وفي الأتيان بهذا من التحقير الدال على تسفيسه رأيهم وتقدير القول الدال على الزعم والتأكيد بالموصولين الدال على تأكد اعتقادهم في ذلك الباطل أن كان أشارة الى الاصنام أو كال التهــكم بهم كانهم محققون ممــلومون ان كان أشارة الى فوج مفروض لان حالهم في الامن يقتضي ذلك وهذا أبلغ ولدا قدمه الزمخشري ما يقضي منه المحبب ويلوح الاعجاز التزيلي كانهرأى المين ثم قال فهذا ما هديت اليامع الاعتراف بان الاغتراف من تيار كلام الله تعالى له رجال ما أبعد مثلى عنهمولكن أتسلى بقول أمامنا الشافعي، أحب الصالحين ولست منهمانتهي ولعمري لقد أبدع وتبو أما قاله منالقبول عندذوى االمقول المحل الارفع ويمجبني طرف تدر دموعه ، على فضله العالى فلله در. وظاهره أن من في الموضمين فاعل لفعل محذوف دل عليه السياق أعنى امنكم لا مبتدأ خره محذوف كاقيل فيها سبق وقد جوز في الآية غير ما نقدم من أوجه الاعراب وهو أن يكون من خبرا مقدما وهذا مبتدا ورجح على مامر من عكسه بأنه سالم عما فيه من الأخبار بالمعرفة عن النكرة فانه غير جائز عند الجمهور وجوازه مذهب سيبويه اذا كان المبتدا اسم استفهام أو أفعل نفضيل . وقرأ طلحة في الاولى أمن بتخفيف الميم وشدد في الثانية كالجماعة وقوله تعسالي ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِيمُ كِيًّا عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّنْ يَمْشِي سُوِّيًّا عَلَى صِرَ اط مُستَقَيمٍ ) مثل ضرب المشرك والموحد توضيحا لحاليهما في الدنيا وتحقيقاً لشأن مذهبيهما والفاء أترتيب ذلك عُلى ما ظَهَرْ منسوء حال الكفرة وخرورهم في مهاوى الغرور وركوبهم متن عشواه العتو والنفور فان تقدم الهمزة عليها صورة أنما هو لاقتضاءالصدارة واما بحسبالمني فالمني بالمكس على ما هو المشهور حتى لو كان مكان الحمزة هل لقيل فهل من يمشى الخ ومن موصولة مبتدأ ويمشى صلته ومكباحال من الضمير المستترفيه وعلى وجهه ظرف لغو متعلق بمكبا أو مستقر حال والاول أولى وأهدى خبرمن ومن الثانية عطف على الأولى وهو من عطف المفرد على المفرد كما في قولك أزيد أفضل أم عمرو وقيسل مبتدأ خبره محذوف لدلالة خبر الاولى عليمه ولا حاجة إلى ذلك لما سمت والمكب الساقط على وجهه يقال أكب خر على

وجهه وهو من باب الافعال والمشهور أنه لازم وثلاثيه متعد فيقال كنبه الله تعالى فاكب وقد جاء ذلك على خلاف القياس وله نظا مر يسيرة كامرت الناقةدرت ومر تيهاً وأشنق البعير رفع رأمه وشنقته واقشع الغيم وقشعته الريح أى أزالته وكمشفته وأنزفت البئر ونزفتها أخرجت ماءها وأنسل ريش الطاعر ونسلثه وقال بمضهم التحقيق ان الهمزة فيه للصيرورة فمنى أكب صارذا كب ودخل فيه كما في الأم اذا صارلتيها وانفض اذا صار نافضا لمافى مزودته وليست للمطاوعة ومطاوع كب أنماهوانكب وقد ذهب الى ذلك ابن سيده في المحكم تبعاللجوهريوغيره وتبعه ابن الحاجب وأكثر شراح المفصل الا ان كلام بعض الاجلةظاهر في التسوية بين المطاوعة والصيرورة وحكى ابن الاعرابي كبهالله تعالى وأكبه بالتمدية وفي القاموس ماهو نص فيهوعليه لامخالفة للقياس والمني أفمن يمشي وهو يعثر في كل ساعة ويخر على وجهه في كل خطوة لتوعر طريقه واختلاف اجزائه بالمخفاض بعض وارتفاع بمض آخر اهدى وأرشد الى المقصد الذي يؤمه أم من يمشي فائها سالم من الخبط والعثار على طريق مستوى الاجزاه لا اعواج فيسه ولا انحراف ولم يصرح بطريق الكافر بل أشير اليه بمــا دل على توعره وعـــدم استقامته أعنى مكنا للاشعار بان ماعليه لايليقأن يسمى طريق وفسر بمضهم السوى بمستوى الجهة قليل الانحراف على ان المكب المتعدف الذي ينحرف هكذا وهكذا وهو غير مناسب هنا لأن قوله تعالى على صراط مستقيم بصير كالمكرر وأفعل هنا مثله على مافي البعور في قواك المسل أحلى من العفل والآية على ماروى عن ابن عباس نزلت في أبي جهل عليه اللعنة وحمزة رضى الله تعالى عنه والمراد العموم كها روى عن ابن عباس أيضاو مجاهد والضحاك وقال قتادة نزلت مخبرة عن حال الكافر والمؤمن فيالآخرة فالكفار يمشون فيها على وجوههم والمؤمنون يمشون على استقامة وروى أنه قيل للني صلى اللة تعالى عليه وسلم كيف يمشى الكافر على وجهه فقال عليه الصلاة والسلام ان الذي أمشاء في الدنياعلى رجليه قادر على ان يمشيه في الآخرة على وجهه وعليه فلاتمثيل وقيل المراد بالمكب الاعمى وبالسوى البصير وذلك امامن باب لكَناية أومن باب الحجاز المرسل وهو لا يأبي جمله بعد تمثيلا لمن سمعت كما هو معلوم في محله ﴿ قُلْ هُو َ الذِّي أَنْشَأَ كُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْئِيةَ ۚ ﴾ أَى الناوب ﴿ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُ ونَ ۗ ﴾ أى تلك النعم كان تستعملون السمع في سماع الآيات التنزيلية على وجه الانتفاع بهاً والابصار في النَّظر بها الى الآيات التكوينية الشاهدة بشؤن الله عز وجلوالافئدة بالتفكر بها فيما تسمعونه وتشاهدونه ونصب فلملاعلى انه صفة مصدر مقدر أى شكرا قلملا وما مزيدة لتأكيد التقليل والجلة حال مقدرة والقلة على ظاهرها أو بمعنى النغى ان كان الحطاب للكفرة وجوز في الجلة ان تكون مستأنفة والاول أولى ﴿ قُلْ هُوَّ الذي ذَرَ أَكُمْ فَي الأرْضِ )أى خلفكم وكشركم فيها لاغيره عزوجل (و إليه تحشرُونَ) الجزاء لاالى غيره سبحانه اشتركاأواستقلالافابنوا أمركم على ذلك ( و يقولون ) من فرط عتوهم ونفورهم ( متى هذا الوَعْدُ ) أى الحشر الموعود كايسي عنه قوله تمالى واليه تحشرون (إن كنتم صادقين) يخاطبون به النبي صلى الله تعالى عايه وسلم والمؤمنين حيث كانوامشاركين له عليه الصلاة والسلام في الوعدو تلاوة الآيات المتضمنة له وجواب الشرط محذوف أى انكنتم صادقين فيما تخبرونه من مجى الساعة والحشر فيذواوقته (قل إنَّمَا العِلْمُ) أى العلم بوقته (عندَ اللهِ) عز وجل لا يطلع عليه غيره عز وجل كقوله تمالى قل أنما علمها عند ربى ﴿ وَ إِنَّمَا أَنَا لَذِ بِرَ مُبْيِنٌ ﴾ أَنْذُرَكُ وَقُوعَ المُوعُودُ لَا مُحَالَةً وأَمَا العَلِمُ وَقَتُوقُوعَهُ فَلَيْسُ مِنْ وَظَائُفَ الانذار والفا في قُوله تعالى ﴿ فَلَمَّا رَ أُو ۗ هُ ﴾ فصيحةمعربة عن تقدير جملتين وترتيب الشرطية عليهما كانه قيل وقدأتاهم الموعود فرأوه فلما رأوهالخ وهذا

نظيرةوله تعالى فالما رآه مستقرا عنده الا ان المقدر هناك أمر واقع مرتب على ماقبله بالفاه وههناأمر منزل منزلة لواقع وارد على طريقة الاستئناف وقوله تمالى ﴿ زُ ۖ لَهَٰةً ﴾ حال من مفعول رأوه اما بتقدير المضاف أى ذا زلفة وقرب أو على انه مصدر بمنى الفاعل أي مزدلفا أو على أنه مصدر نعت بهمبالغة أو ظرف أي رأوم في مكان ذي زلفة وفسر بعضهم الزلفة بالقريب والامل عليه ظاهر وكذا على ما روى عن أبن زيد من تفسيره بالحاضروقال الراغب الزلفة المنزلة والحظوة ومافى الآية قيل معناه زلفة المؤمنين وقيل زلفة لهم واستعمل الزلفة في منزلة العذاب كما استعمات البشارة ونعجوها من الالفاظانتهي ولا زلفة في كلا القولين ﴿ سِيئَتُ وُجُوهُ الذينَ كَفَرُوا ﴾ سامها رؤيته بأن غشيتها بسبها السكاَّ بة ورهقها القتر والذلة ووضع الموصول موضع ضميرهمالندمهم بالكنفر وتعليل المساءة به وأشم أبو جعفر والحسن وأبو رجاء وشيبة وابن وثاب وطلحةوابن عامر ونافع والكسائي كسر سين سيئت الضم ﴿ وَ قِيلَ ﴾ توبيخا لهم وتشديد العذاب بهم ﴿ هَذَ الذِّي كُنتُمْ بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ أي تطلبونه في الدنيا وتستمحلونه أنكارا واستهزاء على أنه تفتملون من الدعاء والباء صلة الغمل وقيل هو من الدعوى أي تدعون أن لابعث ولا حدر فالباء سبية أو للملابسة باعتبار الذكر وأيد التفسير الاول بقراءة أبى رجاء والضحاك والحسن وقتادة وابن يسار وعبد الله بن مسلم وسلام ويعقوب تدعون بسكون الدال وهي قراءة ابن أبي عبلة وأبي زيد وعصمة عن أبي بكر والاصمعي عن نافع وذكر الزمخمري في سورة المعارج إن يدعون مخففا من قولهم دعا بكذا اذا استدعاه وعن الفراهانه من دعوت أدعو والمني هذا الذي كنتم به تستمجلونوتدعون الله تعالى بتعجيله يعنيقولهم ان كانهذا هو الحق منعندك الح وروى عن مجاهد الالموعود عذاب يومبدروهو بميدوأماماقيل من الالموعود الحسف والحاسب وقد وقما لأن المراد بالحسف الذل كا في قوله

ولا يقيم على خسف يراد به 🜣 الا الاذلان عير الحي والوتد

وبالحاصب الحصى وقد رمى صلى الله تعسالى عليه وسلم به فى وجوههم كا فى الحبر المشهور أولم يقها بناه على ما عرف أولا من المراد بهما ولا يضر ذلك اذ تخلف الوعيد لاضر فيه فليس بشى كا يعخفى وكان كفار مكة يدعون على رسول الله صلى الله تعسالى عليه وسلم وعلى المؤمنسين بالهلاك فقسال سبحانه له عليه الصلاة والسلام (قل أرأيتُم ) أى أرونى كا هو المشهور وقدم تحققه في أى أمالكنى الله وكراكما في من عذاب من عد البراكم المؤمنين (أو رحمنا) أى بالنصرة عليكم (فمن بمجير الكافرين من عذاب عد المناهر مقام المضمر المخاطب دلالة على انموجب البوار النار أيم كا أى فن يحير كم من عذاب على الموجب له انقلها الى رحمة الله تعالى بالهلاك كا تمنون لان فيه الفوز بنميم الا خرة أو بالنصرة عليكم والادلة للاسلام كا نرجو لان في ذلك النامر بالبنيين ويتضمن ذلك حمهم على طلب الخلاص بالإيمان وان فيما هم فيه شفلا شاغلا عن تمنى هلاك الني عليه الصلاة والسلام ومن معه من المؤمنين وهذا أوجه أو جه ثلاثة ذكرها الزمخشرى ثانيها ان المنى ان أهلكنا اللة تعالى بالموت ونحن هداتكموالآ خذون بحجزكم فن يحيركم من النار وان رحمنا بالفلة عليكم وقتلكم عكس ماتمنون فن يجيركم لان المقتول بحجزكم في الدنيا والآخرة وعلى هذا الجواب متعدد نتمدد موجبه ورجح الاول بأن فيه تسفيه لوايم المغلاك على أيدينا هالك في الدنيا والآخرة وعلى هذا الجواب متعدد نتمدد موجبه ورجح الاول بأن فيه تسفيه لم أيدينا هالك في الدنيا والآخرة وعلى هذا الجواب متعدد نتمدد موجبه ورجح الاول بأن فيه تسفيها لم أيهم لعللهم ما هو سعادة أعدائهم ثم الحث على ماهو أحرى وهو الخلاص محاهم فيه من موجب الهلاك

وهذا فيه الاول من حيث أنهم لم يتمنون هلاك من يجيرهم من العــذاب بارشاده والسياق ادعى للاول وثالثها ان المنى ان أهلكنا الله تعالى في الآخرة بذنوبنا ونحن مسلمون فمن يجبر الكافرينوهم أولى بالهلاك لكفرهم وانرحمنا بالايمان فمن يجير من لا إيمان له وعلى هذا الجواب متمدد أيضا والهلاك فيه محمول على لمجازدونالحقيقة كمافىسابقهوالغرض الجزم بانهم لامحير لهم وان حالهم اذا ترددت بين الهلاكبالذنب والرحمة بالايمان وهم ،ؤمنون فما ذا يكون حال من لا إيمان له وهذا فيهبمد ﴿ وَلَنْ ﴾ أى لهم جوابا عن تمنيهم مَالَا يَجِديهِ مَ بَلَ يُرديهِم مَمْرَضًا بِسُوءَ مَا هُمُ عَلَيْهِ ﴿ هُو ٓ الرَّحْمَٰنُ ﴾ أَى الله الرحمن ﴿آمَنَّا بِهِ ﴾ أى فيجميرنا برحمته عز وجل من عذاب الآخرة ولم نكفر مثلكم حتى لانجار البتة ولما جمل الكفر سبب الاساءة في الآية الاولى جمل الايمانُ سبب الاجارة أبي هذه ليتم التقابل ويقع التمريض موقعه ولم يقدم مفعول آمنا لانه لو قيل به آمنا كان ذهابا الى التعريض بإيمانهم بالاصنام وكان خروجاعماسيق له الكلام وحسن التقديم في قوله تعالى ﴿ وَعَلَيْهِ تُوَكَّلْنَا ﴾ لاقتضاء التعريض بهم في أمرالتوكل ذلك أيوعليه توكلنا ونعمالوكيل فنصرنا لاعلى العدد والعددكما أنتم عليه والحاصل انه لما ذكر فيماقبل الاهلاك والرحمة وفسر برخمة الدنيا والآخرةأ كدههنا بجصولها لهمفيالدارين لايمانهم وتوكلهم عليه تعالى خاصة وفي ذلك تحقيق عدم حصولها للمكافرين لانتفاء الموجيين ثم في الآية خاتمة على منوال السابقة وتبيين أن أحسن العمل الايمان والتوكل على الله تمالى وحده وهوحقيقة التقوى وقوله تمالى ﴿ فَسَتَعَمَّلُمُونَ مَنْ هُوَّ فَىضَلَّا لَ مُبْيِن ﴾ أى فى الدارين وعيد بمدتلخيص الموجب لكنه أخرج مخرج السكلام المنصف أي من هو منا ومنكم في الخ وقر أالكسائي فسيملمون بياء الغيبة نظراً الى قوله تعالى فمن يجير السكافرين وقوله سبحانه ﴿ قُلْ أَرَّ أَيتُمْ ﴾ أى أخبرونى ﴿ إِنْ أَصْبِيحَ مَاوَ ذُكُمْ غُورًا ﴾ أي غائرا ذاهبا في الارض بالكلية وعن الكلبي لا تناله الدلاء وهو مصدر وصف به لامبالغة أو مؤل باسم الفاعل وأياما كان فليس المراد بالماء ماء معينا وان كانت الآية كما روى ابن المنذروالفاكهي عن ابن الكلبي نازلة في بئر زمن م وبئر ميمون بن الحضرمي ( فمَنْ كَأْتَيْكُمْ بِمَاء مَعين ] أى جار أو ظاهر سهل المأخذ لوصول الايدى اليه وهو فعيل من من أو مفعول من عين وعيد في الدنيا خاصة واردف الوعيدالسابق به تنبيها بالادنى على الاعلى وانكم اذا لم تعبدوه عز وجل للحياة الباقية فاعبدوه للفانية وتليت هذه الآية عندبعض المستهزئين فلما سمع فمن يأتيكم الخقال تجيءبه الفؤسوالمعاول فذهبماء عينيه نموذ بالله تمالى من الجراءة على الله جل جلاله وآياته وتفسيرالآيات على هذا الطرز هو مااختاره بعض الأئمة وهو أبعد مغزى من غيره والله تسالى أعلم باسرار كلامه

#### (سورةن)

هي من أوائل ماتزل من القرآن بمسكة فقد نرات على ماروى عن ابن عباس اقرأ باسم ربك ثم هذه ثم المزمل ثم المدثر وفي البحر أنها هصكة بلا خلاف فيها بين أهل التاويل وفي الاتقان استثنى منها أنا بلونا هم المي مملون ومن فاصر الى الصالحين فانه مدنى حكاه الديخاوى وفي جمال القراه وآيها ثنتان وخسون آية بالاجماع ومناسبتها لسورة الملك على ماقيل من جهة ختم تلك بالوعيد وافتتاح هذه به وقال الحبلال السيوطي في ذلك إنه تعمالي لما ذكر في آخر الملك التهديد بتغوير الماه استظهر عليه في هذه باذهاب ثمر اسحاب البستان في لينة بطائف طاف عليهم هم نائمون فاصحواولم يجدواله أثر احتى ظنوا أنهم ضلوا الطريق واذا كان هذا في الثمار وهي اجرام كثيفة فالماه الذي هو لطيف أقرب الى الاذهاب ولهذا قال

سبحانه هنا وهم نائمون فاصبحت كالصريم وقال جل وعلاهناك ان اصبحماؤ كم غور ااشارة الى انه يسرى عليه فى ليلة كما أسرى على الثمر فى ليلة انتهى ولا يخلو عن حسن وقال أبو حيان فيه انه ذكر فيما قبل اشياء من أحوال السمداء والاشقياء وذكر قدرته الباهرة وعلمه تعالى الواسع وانه عز وجل لوشاه لخسف بهسم الارض أولا رسل عليهم حاصباً وكان ما أخبر به سبحانه هو ما أوحى به الى رسوله صلى الله تعالى عايسه وسلم فتلاه عليه الصلاة والسلام وكان الكفار ينسبونه في ذلك مرة الى الشعر ومرة الى السحر ومرة الى الجنون فبدأ جل شأنه هذه السورة الكريمة براءته صلى الله تعالى عليه وسلم مما كانوا ينسبونه اليسه من الجنون وتعظيم أجره على صبره على أذاهم وبالثناء على خاقه فقال عز من قائل

وبسم الله الرّحمن الرّحيمن و السكون على الوقف وقرأ الاكثرون بسكون النون وادغامها في والقلّم و المنه عداء المنه المنه وعلى المنه المنه وعلى المنه المنه وكل المنه المنه المنه المنه وكل المنه المنه المنه وكل المنه المنه والمنه المنه وكل المنه المنه والمنه المنه وكل المنه المنه والمنه المنه والمنه المنه والمنه المنه والمنه المنه المنه والمنه والمنه والمنه المنه والمنه والمنه والمنه المنه والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه المنه والمنه والمنه

والارلون منهم ، ف فسر القلم بالذى خط في الموح المحفوظ ما هو كائن الى يوم القيامة ومنهم من فسره بقلم الملائد كم الكرام الكاترين وال فيه على النفسيرين للمهد والآخرون منهم من فسره بالجنس على ان انتعريف فيه جنسى ومنهم وهم قليل من فسره بما تقدم أيضا لكن الظاهر من كلامهم ان الدواة ليسست عبارة عن الدواة المعروفة بل هي دواة خلقت يوم خلق ذلك القلم وعن معاوية بن قرة يرفعه ان ن لوح من نور والقلم قلم من نور يجرى بما هو كائن الى يوم القيامة وعن جمفر الصادق انه نهر من أنهار الجنة وفي البحر لمله لا يصح شيء من ذلك أى من جميع ماذكر في ن ما عدا كونه اسهام اسها الحروف وكانه ان كان مطلما على الروايات التي ذكرناها لم يعتبر تصحيح الحاكم فيها روى أولا عن ابن عباس الحروف وكانه ان كان مطلما على الروايات التي ذكرناها لم يعتبر تصحيح الحاكم فيها روى أولا عن ابن عباس ولا كون أحدرواته الضيادي المحتارة التي هي في الاعتبار قرينة من الصحاح ولا كثرة راويه عنه وهوالذي يغلب على النطن لكثرة الاختلاف فيها روى عنه في تعين المراكب المناه المناه فرق في الروح م ون ولا يخفي انه ان أربد الحوت أو نهر في الجنة يصير المحاكم من باب الامم الجليل فرق في الروح م ون ولا يخفي انه ان أربد الحوت أو نهر في الجنة يصير المحاكلام من باب الامم الجليل فرق في الروح م ون ولا يخفي انه ان أربد الحوت أو نهر في الجنة يصير المحاكلام من باب المحاليلة وألف بادنجانة وأما ان أربد الدواة فالتنكر آب عن ذلك أشدد الاباء على انه كا سمعت

عن الزمخشري لغة لم تثبت والرد عليه أنما يتأتى باثبات ذلك عن الثقات وأني به وذكرصاحب القاموس لاينتهض حجة على أنه معنى لغوى وفي صحة الرُّوايات كلام والبيت الذي أنشده أبن عطية لم يثبت عربيا وكونه بمنى الحوت اطلق على الدواة مجازا بعلاقة المشابهة فان بعض الحيتان يستخرج منه شيء أشد سوادا من النقس يكتب به لايخني مافيه من السهاجة فان ذلك البعض لم يشتهر حتى بصح جعله مشبها بهمع انه لادلالة للمنكر على ذلك الصنف بعينه وكونه بمنى الحرف مجازا عنها أدهي وأمركذا قيل وللبحث فىالبعض مجال وللقصاص هذا الفصل روايات لايمول عليها ولا ينبغي الاصغاء اليها ثم ان استحقاق القلم الاعظام بالاقسام به اذا أريد به قلم اللوح الذي جاء في الاخبارانه أول شيء خلقه الله تمالى أوقلم الكرام السكانبين ظاهروأما استحقاق مافى أيدى الناس اذا أريدبه الجنس لذلك فلكشرة منافعه ولولم يكن له من بة سوى كونه آلة لتحرير كتب الله عز وجل لكنى به فضلاموجبالتعظيمه والضمير في قوله سبحانه ﴿ وَمَا يَسْطُو ُ وَنَّ ﴾ أى يكتبون اماللقلم مرادا به قلم اللوح وعبر عنه بضمير الجمع تعظيما له أو له مرادا به جنس ما به الخط فضمير الجمع لتعدده لكنه ليس بكانب حقيقة بل هو آلة للكانب فالاسناد اليه اسناد الى الآلة مجازا والتعبير عنه بضمير العقلاء لقيامه مقامهم وجمله فاعلا أو للكنية أو الحفظة المفهومين من القلم أولهم باعتبار أنه أريد بالقلم أصحابه تجوزا أو بتقدير مضاف ممه ولا يخني ما هو الا وجه من ذلك وأما كونه لما وهي بمنى من فتكلُّف بارد والظاهر فيها أنها اما موصولة أىوالذى يسطرونه أو مصدرية أى وسطرهم (مَا أَنْتَ بِنِوْمَةَ رَ بُّكَ بِمَجْنُونِ) حواب القسم والباء الثانية من يدة لتأ كيد النغي ونجنون خبر ما والباء الاولى للملابسة والجار والحجرور في موضع الحال من الضمير فيالحبر والعامل فيها معنى النفي والمعنى انتفي عنك الجنون في حال كونك ملتبساً بنعمةربك أى منمها عليك بما أنمم من حصافة الرأى والنبوة والشهامة واختاره ناصر الدين وقريب منه جعل الباه للسبيبة والحار والمجرور متعلقا بالنغي كالظرف النغو كاثنهقيلانتني عنكالحجنون بسبب نعمة ربكعليكوجوز أن تكون البداء للملابسة في موضع الحال والعامل مجنون و باؤه لا تمنع العمل لابها مزيدة وتعقبه ناصر الدين بان فيــه نظرا من حيث المني ووجه بأن محصله على هذا انتقدير أنه انتنى عنك الجنون وقت التباسك بنعمة ربك ولا يفهم منه انتفاء مطلق الجنون عنه صلى الله تعالى عليه وسلم وهل المراد الا هذا وقيـــل عليه لايخي انه وارد على مااختاره هو أيضا أي وذلك لان المني حينئذ اننْي عنك ملتبسا بنعمة ربك الجنون ولا يفهم منه انتفاؤه عنه عليه الصلاة والسسلام في جميع الاوقات وهو المراد واجيب بأن تلك الحالة لازمة له صلى الله تعالى عليه وسلم غير منفكة عنه فنفيه عنه فيها مستلزم لنفيه عنه دائما وسائر الحالات وتعقب بأن هذا متأت على كلا النقديرين لا اختصاص له باحدها دون الآخر وأنت خبير بانهفرق بينهما اذيصير المغيعلي تقديركونالعامل مجنونكما أشير اليه انه انتغي عنك الجنون الواقع عليك حالة الالنباس المذكور وهذا يدل على أمكان وقوعه في تلك الح لةبل على تحققه أيضاوهوممني لاغ اذكيف يتصورو جود الحنون ووقوعه وقت التباسه صلى الله تعالى عليه وسلم بالنعمة ومن جلتها الحصافة ولايرد هذا على التقدير المختاراذ الانتفاء المفهوم حينئذ لايكون وأرداً على الجنون المقيد بما ذكر وهو وان كان مقيدا فيه أيضالاضيربه لكون قيــد. لازما لذات المنفي عنه كما عرفت هذا وقيل اذا حمل الباء على السببية واعتبر الظرف لغوا يظهر عدم جواز تعلقه بما بعده من حيث الممنى علم ظهور نار القرى ليلا على علم ﴿ وَلَهُمْ فِي الْجَمَلَةُ الْحَالَية والحال اذا وقست بعد النغي كلام ذكره الحفاجي وحقق انه حينئذ أنما يلزم انتفاء مقارنة الحال لذي الحال لانفيها نفسها فتدبر ولا تغفل وجوز كون بنعمة ربك قسما متوسطافى الكلام لتأكيده من غير تقديرجواب

أو يقدر له جواب يدل عليه الكلام المذكور واستظهر هذا الوجه أبو حيان والتعرض لوصف الربوبية المنبئة عن التبليغ الى معارج الكال مع الاضافة الى ضميره عليه السلاة والسلام لتشريفه صلى الله تعالى عليه وسلم والايذان بأنه تعالى يتم نعمته عليه ويباغه في العلو الى غاية لاغاية ورامها والمراد تنزيهه صلى الله تعالى عليه وسلم عليه وسلم الله تعالى عليه وسلم الله تعالى عليه وسلم الله تعالى عليه وسلم أنت منزه عما كانواينسبونه اليه معالمة اله تعالى عليه وسلم الله المناه المناه (لا جرا) أن مقطوع مع عظمه أو غير بمنون عليك من جهة الناس فاله عطاؤه تعسالى بلا واسطة أو من جهته تعالى لانك حبيب الله تعالى وهوعزوجل أكرم الاكرمين ومن شيمة الاكارم أن لاتمنوا بانعامهم لاسيما اذا كان على أحبابهم كا قال

سأشكرعمرا انتراخت منيتي 🐞 أيادي لم تمنن وان هي جات

(وإنَّكَ أَمَلَى خُانِي عَظِيم ) لا يدرك شأوه أحد من الحلق ولذلك تحتمل من جهتهم مالا يحتمله أمثالك من أولى العزم وفيحديثمسلم وأبكي داود والامام أحمد والدارىوابنماجه والنسائى عن سعدبن هشام قال قلت لعائشةرضي الله تعالى عنهاياأمالمؤمنين أنبئني عنخلق رسول الةصلى القتعالى عليه وسلمقانت ألست تقرأالقرآن قلت بلى قالت فان خلق أبى الله كان القرآن وأرادت بذلك على ما قيل ان ما فيه من المكارم كله كان فيه صلى الله تمالى عليه وسلم وما فيه من الزجرعن سفساف الاخلاق كانمنزجرا به عليه الصلاة والسلام لانه المقصوديا لحطاب بالقصد الاول كذلك لنثبت به فؤادك وربما يرجع الى هذا قولها كما في رواية ابن المنذر وغيره عن أبي الدرداء انه سائلها عن خلقه عليه الصلاة والسلام فقالت كان خلقه القرآن برضى لرضاه ويسخط لسخطه وقال العارف بالله تعالى المرصفي أِرادت بقولها كان خلقه القرآن تخاله بّاخلاق الله تمالى لكنها لم تصرح به تادباً منهــا وفي الكشف أنه أدمج فيهذه الجملة انه صلى الله تعالى عليه سلم متخلق باخلاق اللهءز وجل بقوله سيحانه عظيم وزعم بعضهم أن في الآية رمزا الى أن الاخلاق الحسنة ثما لا تجامع الجنون وانه كلما كانالانسان أحسن أخلاقا كان أبعد عن الجنون ويلزم من ذلك أن و الاخلاق قريب من الجنون ( فَسَتُبْهِيرُ وَ يُبْهِيرُونَ بِأَ يُسَكُّمُ المَفْتُونُ ﴾ أى المجنون كا أخرجه ابن جرير عن ابن عباس وابن المنذر عن ان جبير وعبد بن حميد عن مجاهد وأطلق على المجنون لانه فتن اى محن بالجنون وقيل لان العرب يزعمون أن الجنون من تخبيل الجن وهم الفتان للفتاك منهم والباء مزيدة فيالمبتدأ وجوز ذلك سيبويه أو الفتنة فالمفتون مصدركالمعقول والمجلودأى الجنونكما أخرجه عبدبن حميد عن الحسن وابى الجوزاء وهو بناءعلى أن المصدر يكون على وزن المفعول كاجوز وبعضهم والباء عليــه للملابسة أو باي الفريقين منكم الجنون أبفريق المؤمين أم بفريق الــكافرين أي في أيهما يوجد من يستحق هــذا الامم وهو تعريض با"بي جهل والوليد بن المغيرة واضرابهما والبساء على هذا بمعنى في وقدر بائى الفريةين منكم دفعا لمسا قيل من ان الحطاب لرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وجماعة قريش ولا يصح أن يقال جُمَاعة وواحد في أيكم زيد وأيد الاعتراض با أن قوله تعالى فستبصر ويْبِصرون خطاب له عليه الصلاة والسلام خاصة وجواب التا يبد أن ألحطاب بظاهره خص برسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ليجرى الكلام على نهج السوابق ولا يتنافر لكنه ليس كالسوابق فى الاختصاص حقيقة لدخول الامة فيه أيضاً فيصح تقدير بائمي الفريقين وادعى صاحب الكشف أن هذا أوجه الاوجه لافادته التعريض وسلامته عن استمالُ النادر يعنى زيادة الباء في المبتدأ وكون المصدر على زنة المفعول واليه ذهب الفراء ويؤيده قراءةان أبى عبلةفي أيكم وأياماكان فالظاهر انبايكم المفتون معمول لماقبله على سبيل التنازع والمراد فستملم

ويعلمون ذلك يوم القيامة حين يتبين الحق منالباطلوروى ذلكءن ابن عباس وقيل فستبصر ويبصرون في الدنيا بظهور عاقبة الاس بغلبة الاسلام واستيلائك عليهم بالقتسل والنهب وصيرورتك مهيبا معظما في قلوب العالمين وكونهم أذلة صاغرين ويشهل هذا ما كان يوم بدر وعن مقاتل ان ذلك وعيد بعذاب يوم بدر وقال أبو عثمان المسازني أن الكلام قد تم عنسد قوله تُعسالي ويبصرون ثم استأنف قوله سسيحانه بأيكم المفتون علىانه استفهام يراد به التردادبينأمرين مملوم ننى الحكم عن أحدهاوته ينوجوده للآخر وهو كما ترى ﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو ٓ أَعْلَمُ بِالْمُهْنَدِينَ ﴾ استناف لبيان ما قبسه ومًا كيد لما تضمنه من الوعد والوعيد أي هو سَبحانه أعلم بمن ضل عن سبيله المؤدى الى سعادة الدارين وهام في تيه الضلالمتوجها الى ما يقتضيه منالشقاوة الابذية ومزيد النكال وهذا هو المجنون الذىلابفرق بين النفعوالضربل بحسب الضرر نفعا فيؤثره والنفع ضررا فيهجره وهو عز وجل أعلم بالمهتدين الى سبيله الفائزين بكل مطلوب الناجين عنكل محذوروهم المقلاء آلمر اجيح فيجزى كلامن الفريقين حسبما يستحقه من المقاب والثواب وفي الكشاف انربكهو أعلم بالمجانين على الحقيقة وهمالذين ضلو اعن سبيله وهوأعلم بالمقلاءوهم المهتدون أو يكون وعيدا ووعدا. وأنه سبحانُه أعلم بجزاء الفريقين قال في الكشف هو على الأول تذبيل مؤكد لما رمز اليه في السابق منأن المفتون من قرفك به جار على أسلوب المؤكد في عدمالتصريح ولكن على وجه أوضح فان قوله تسالى بأيكم المفتون لانميين فيه بوجه وهذا بدل هو أعلم بالمجنون وبالعاقل يدل على أن الجنون بهذا الاعتبار لابما توهموم وثبت لهم صرف الضلال في عين هذا الزعم وعلى الثاني هو تذييسك أيضا ولكن على سبيل التصريح لان بمن ضل أقيم مقام بهم وبالمهتدين أفيم مقام بكم ولعل ماعتبرناه أملا بالفائدة وكا أن تقديم الوعيد لينصل بما أشمر به أولا والتميير في جانب الضلال بالفعل للايماء با أنه خلاف مانقتضيه الفطرة وزيادة هوأعلم لزيادة التقرير مع الايذان باختلاف الجزاء والفاء في قوله تعالى ﴿ فَلاَ تُطِيع المُكَذُّ بينَ ﴾ أترتيب النهى على مايني، عنه ماقبله من اهتدائه صلى الله تمالى عليه وسلم وضلالهم أو على جميع مأفصل من أول السورة وهذا تهييج والهاب للتصميم على مماصاتهم أى دم على مأأنت عليه منعدم طاعتهم وتصلب فيذلك وجوز أن يكون نهيا عن مداهنتهم ومداراتهم باظهار خلاف مافي ضميره صلى الله تمالى عليه وسلم استجلابا لقلوبهم لاعن طاعتهم حقيقة وبنبيء عنه قوله تعالى ﴿ وَرَدُّوا لَوْ ۖ تُدْرِهِنُّ ﴾ لانه تعليل للنهى أو للانتهاء وأنما عبر عنها بالطاعة للعبالغة فيالتنفير أى أحبوا لو تلاينهم وتسامحهم في يُعضُ الأمور ﴿ فَيَدُهُ مِنُونَ ﴾ أى فهم يدهنون حينسذ أو فهم الآن يدهنون طما في ادهانك فالفاء للسبيية دَاخَلَة على جملة مسسببة عما قبلها وقدر المبتدأ لمكان رفع بالفمل والفرق بين الوجهين أن المدنى على أنهم تمنوا لوندهن فتترتب مداهنتهم علىمداهنتك ففيه ترتب احدى المداهنتين على الاخرى فى الحارج ولو فيه غير مصدرية وعلىالثاني هي مصدرية والترتب ذهني على ودادتهم وتمنيهم وجوز أن تكون الفاء لمطف يدهنون على تدهن على أنه داخل معه في حيز لومتمني مثله والمني ودوالويدهنون عقيب ادهانك وماتقدم أبمد عن القيل والقال وأياماكان فالممتبر في جانبهم حقيقة الادهان الذى هو اظهار الملاينة واضهار خلافها واما فيجانبه عليه الصلاة والسلام فالمتبر بالنسبة الىودادتهم هواظهار الملاينة فقط وأما أضمار خلافها فليس فيحيز الاعتباربل هم في غاية الكراهة له وانما اعتبار مبالنسبة اليه عليه الصلاة والسلام وفي بعض المصاحف كاقال هرون فيدهنوا بدون نون الرفع فقيل هو منصوب في جواب التمنى المهوم من ودوا وقيل انه عطف على تدهن بنساه على أن لو بمنزلة ان الناصبة فلا يكون لها جواب وينسبك منها ومما بمدها مصدر يقع مفعولا لودوا كائنه قيسل ودوا أن تدهن فيدهنوا ولمل هذا مراد من قال أنه عطف على توهم أن وجهور النحاة على أن لو على حقيقتها وجواسا محذوف وكذا مفعول ودوا أي ودوا ادهانك لو تدهن فيدهنون لسروا بذلك ﴿وَكَا تُطِيعُ كُلُّ حَلاٌّ فَ ﴾ كثيرالحلف فيالحق والباطل وكنى بهذامز جرة لمن اعتاد الحلف لانه جمل فا تحة المثالب وأساس الباقي وهو يدل على عدم استشعار عظمة الله عز وجل وهو أم كل شم عقداً وعملا وذكر بمضهم ان كثرة الحلف مذهومة ولوفي الحق لمافيها من الجرأة على اسمه جل شأنه وهذا المهي للتهييج والالهاب أيضا أى دم على ماأنت عليه من عدم طاعة كل حلاف ﴿ مَهِين ﴾ إحقيرالرأى والتدبير وقال الرماني المهين الوضيع لاكتاره من القبيح من المهانة وهي القلة وأخرج ابن المَنذر وعبد بن حيد عن قتادة انه قال هو المكتار في الشروأ خرج ابن جرير وغيره عن ابن عباس أنه الكذاب ( همّاز ) عباب طمان قال أبو حيان هومن الحمز وأصله في اللغة الضرب طمناً باليد او بالمصا ونحوها ثم استمير للذيّ ينال بلسانه قال منذر بن سميد وبعينه وأشارته ( مَشَّاء بِنَميم ) نقال للحديث من قوم الى قوم على وجه الافساد بينهم فان النميم والنميمة مصدران يمنى السعاية والافساد وقيل النميم جع نميمة لايريدون به الجنس واصدل النميمة الهمس والحركة الحفيفة ومنه اسكت الله تعالى نامته اىماينم عَلَيه من حركته ( مَنَّاع لِلخَيْرُ ) أَى بخيل ممسك من منعمعروفه عنه أذا أمسكه فاللام للتقوية والخير على ما قيل المال أو مناع الناس الخير وهوالاسلام من منعت زيدامن الكفر اذا حماته على آلكف فذكرالممنوع منه كائمه قيلمناع من الخير دون الممنوع وهو الناس عكس وجه الأول والتعميم هذا لك وعدم ذكر الممنوع منه أوقع ( مُعْتَكِدٍ ) مجاوز في الظلم حدم ﴿ أَيْهِمِ ﴾ كثير الآثام وهي الافعال البطئةعن الثوابوالمراد بها المعاصى والذنوب ﴿ عُمِّلٌ ﴾ قال ابن عباس الشُّديد الفاتكوقال الكلي الشديدالحصومة بالباطلوقال معمروقتادة الفاحشاللثيم وقيلهوالذي يعتل الناس أي يجرهم اليحبس أوعذاب بعنف وغلظة ويقال عتنه بالنون كايقال عنله باللام كاقال ان السكيت وقرأ الحسن عدل بالرفع على الذم ويعد ذَ إِلَى ﴾ أى المذكور من مثالبه وقبائحه وبعد هناكتم الدالة على النفاوت الرتبي فتدل على أن مابعد أعظم في القباحة وفي الكشف أشمر كلام الزمخصرى أنه متعلق بعتل فلزم تباينه من الصفات السابقةوتبا ينمابعده أيضًا لأنه في سلكه ﴿ زَ نِهم ﴾ دعى ملحق بقوم ليس منهم كما قال ابن عباس والمراد به ولد الزنا كما جاه بهذا اللفظ عنه رضى الله تعالى عُنَّه وأنشد الحسان

زنيم تداعته الرجال زيادة ت كما زيد في عرض الاديم الاكارع وكذا جاء عن عكرمة وأنشد

زنيم ليس يعرف من أبوء 🌣 بغي الام ذوحسب لئيم

من الزيمة بفتحات وهي ما يتدلى من الجلد في حلق المنز والفلقة من أذنه تشق فترك مملقة وانماكان هذا أشد الممايب لان الغالب أن النطفة اذا خبثت خبث الناشى، منها ومن ثم قال صلى الله تعالى عليه و سلم فر خ الزنا أى ولده لا يدخل الجنة فهو محول على الغالب قانه في الغالب لخباثة نطفته يكون خبيثا لاخير فيه اصلافلا يعمل عملا يدخل الجنة وقال بعض الاجلة هذا خارج مخرج التهديد والتعريض بالزاني وحمل على أنه لا يدخل الجنة مع السابة ين لحديث الدارى عن عبد الله بن عمر مرفوعا لا يدخل الجنة عاق ولا ولد زنية ولا منان ولامدمن خرفانه سلك في قرن الماق والمنان ومدمن الحرولا ارتباب أنهم عند أهل السنة ليسوا من زمرة من لا يدخل الجنة أبدا وقيل المراد انه لا يدخل الجنة بعمل أبويه اذا مات صفيرا بل يدخلها بمحض فضل الله تسالى

ورحمته سبحانه كا طُفال الكفار عندالجمهور وروى ابن جبير عن ابن عباس أن الزنيم هو الذى يعرف بالشر كما تعرف الشاة بالزنمة وفي رواية ابن أبى حاتم عنه هو الرجل يمر على القوم فيقولون رجل سوء والما آل واحد وعنه أيضا أنه المعروف بالابنة ولايخنى أن الما بون معدن الشرور بل من لم يصل فى ذلك الامر الشنيع الى تلك المرتبة كذلك فى الاغلب ولاحاجة الى كثرة الاستشهاد فى هذا الباب وفى قول الشاعر الاكتفاء وهو

ولكم بذلت لك المودة ناصحا ع فغدوت تسلك في الطريق الاعوج ولكم رجوتك للجميل وفعله ع يوما فناداني النهي لاتريج

وأخرج ابن جرير وابن مردويه عنه أنه قال نزل على الني صلى الله تعسالي عليه وسلم ولا تطع كل حلاف الح فلم يعرف حتى نزل عليه الصلاة والسلام بعد ذلك زنيم فعرفنساه له زنمة في عنقه كزنمة الشاة واستشكل هذابان الزنيم عليه ليس صفة ذم فضلا عن كونه أعظم فيه من الصفات التي قبل ذلك على مايفيده بعد ذلكولاً يكاد يحسن تعليل النهي به على أن من المعلوم أن ايس المراد بالموصوف بهذه الصفات شخصا بمينه لمكان كل ويحمل ماجاء في الروايات من أنهالوليد بن المفيرة المخزومي وكان دعيا في قريش ليس من سنخهم ادعاه أبوه بعد ثمانى عشرة من مولده أو الحكم طريد رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلمأوالاخنس ابن سريق وكانأصلهمن ثقيف وعداده في زهرة أوالاسود بنعبد يغوث أوأبوجهل على بيان سبب النزول وقيل في ذلك ان المراد ذمه بقبح الحلق بعد ذمه بم تقدم وهو كاترى فتأمل فلملك تظفر بما يربح البال ويزيح الاشكال وقوله تمالى ﴿ أَنْ كَانَ ذَا مَا لِ وَ بَيْيِنَ ﴾ بتقديرلام التعايل وهومتعلق بقوله سبحانه لاتطع أى لانطع من هذه مثالبه لانكان متمولا منقوياً بالبنين وقوله سبحانه ﴿ إِذَا تُتُلِّي عَلَيْهِ آيَاتُناقالَ أَسَاطِيرُ الأو لين ﴾ استثناف جارمجرىالتعليل لانهى وجوز أن يكمون لان متعلقا بنحو كذب ويدل عليه الجملة الشرطية ويقدر مقدما دفعا لتوهم الحصر كائنه قيل كذب لان كان الخوالمراد انه بطرنعمة اللة تعالى ولم يعرف حقهاو لم يجوز تعلقه بقال المذكور بعد لأن مابعد الشرطلا يعمل فيها قبله ولعل من يقول باطراد التوسع في الظرف يعجوز ذلك وكذا من يجعل اذاهنا ظرفية وقال أبوعلىالفارسي يجوز تملة،بعتل وان كان قدوصف وتعقبه أبو حيان بأنهقول كوفي ولا يجوز ذلك عند البصريين وقيل متعلق بزنيم ويحسن ذلك اذا فسر بقبيح الافعال وقرأ الحسن وابن أبي اسحق وأبو جعفر وأبو بكر وحمزة وابن عامر أأن كان على الاستفهام وحقق الهمزتين حمزة وسهلاالثانية باقيهم على مافي البحر وقال بعضاقرأ أبو بكر وحزة بهمزتين وابن عامر بهمزة ومدة والمعنى أكذب بها لان كان ذا مال أو أطيعه لان كان الح وقرأ نافع في رواية البزيدي عنه أن كان بالكسر على أن شرط الغني في النهي عن الطاعة كالتعليل بالفقر في النهي عن قتل الاولاد بمنى النهي في غير ذلك يعلم بالطريق الاولى فيثبت بدلالة النص والشرط والعلة في مثله بما لا مفهوم له أو على أن الشرط للمخاطبوحاصلالمعنى لا تطع كل حلاف آخ شارطا يساره لان اطاعة الكافر لفناه بمنزلة اشتراط غناه في الطاعة وفيه تنزيل المخاطب منزلة من شرط ذلك وحققه زيادة للالهاب والثبات وتعريضا بمن محسب الغنى مكرمة والظاهر أنالجُملة الشرطية بعد استئناف وقيل هذا مما اجتمع فيه شرطان وليسا من الشروط المترتبة الوقوع فالمتأخر لفظا هو المتقدم والمتقدم لفظا هو شرط في الثانى فهو كقوله

فان عشرت بعدها إن وألت على نفسي من هاتا فقولا لالما

وقر أالحسن أثذا على الاستفهام وهواستفهام تقريع وتوبيخ على قوله أساطير الاولين ( سَنْسِيهُ ، بِ سنجمل له سمة وعلامة (كلى الخرُ طُوم ) أي على الانف وهو من باب اطلاق مشفر على شفة غليظة لانسان كاسنشيراك

ان شاه القة تعالى وعبربذاك عن عاية الاذلال لأن السمة على الوجه شين حتى أنه صلى الله تعالى عليه وسلم بهى عنه في الحيونات ولمن فاعله فكيف على أكرم موضع منه وهو الانف لتقدمه وقد قيل الجمل في الانف عليه قول بعض الادباء وحسن الفتى في الانف والانف عاطل على فكيف اذاما الحال كان له حليا

وجملوم مكان العزة والحية واشتقوا منه الانفة وقالوا الانف في الانف وحمى أنفه وفلان شامخ العرنين وقالوا في الذليل جدع أنفه ورغم أنفه ومنه قول جرير

لمَا وضَّمَتَ عَلَى الفرزدق ميسمى الله وعلى البعيث جدعت أنف الاخطل

وفي لفظ الحرطوم استهانة لانه لا يستعمل الا في الفيل والمخزير فني التعبير عن الانف بهذا الاسم ترشيع لما دل عليه الوسم على العضو المخصوص من الاذلال والمراد سنهينه في الدنيا ونذله غاية الاذلال وكون الوعيد المذكور في الدنيا هو المروى عن قتادة وذهب اليه جع الا انهم قالوا المعنى سنفعل به في الدنيا من الذم والمقت والانستهار بالشر ما يبقى فيه ولا يخفى فيكون ذلك كالوسم على الانف ثابتا بينا كما تقول سأطوقك طوق الحمامة أى أثبت لك الامر بينا فيك وزاد ذلك حسنا ذكر الخرطوم انتهى وبينه وبين ما تقدم فرق لا يخو وقال بمضهوفي الآخرة ومن القائلين بأن هذا وعيد بامريكون فيهامن قال هو تعذيب بنارعلى أنفه في جهنم وحكى ذلك عن المردوقال آخرون منهم يوسم يوم القيامة على أنفه بسمة يعرف بها كفره وانحطاط قدره وقال أبوالعالية ومقاتل واختاره الفراه المراد يسود وجهه يوم القيامة قبل دخول النار وذكر الخرطوم والمراد الوجه مجازا ومن القائلين بانه يكون في الدنيا من قال هو وعيد بما أصابه يوم بدر فانه خطم فيه بالسيف فيقيت سمة على خرطومه وروى هذا عن ابن عباس والمعروف في كتب السيوالاحاديث ان أباجهل بالسيف فيقيت سمة على خرطومه وروى هذا عن ابن عباس والمعروف في كتب السيوالاحاديث ان أباجهل قتل يوم بدر والباقين ماعدا الحسكم ماتوا قبله فلم يسم أحد منهم بذلك الوسم وكذا الحسكم لم يعلم انه وسم بذلك وان كان لم يمت قبل وعن النضر بن شعيل أن الخرطوم الخر وأنسد

تظل يومك في لهو وفي لعب 🛪 وأنت يالايل شراب الحراطيم

وان المهى سنحده على شربها و تمقب بانه تنفيه الرواية بان أولئك الكفرة هلكوا قبل تحريم الخرماعدا الحكم وهولم يشتانه حدعلى انهم لم يكونو املتزى الاحكام والدراية أيضا لتمقيد الافظ و فوات هامة المهى (إنّا بكوناه أن اللهم أسند وطا تك على مضر واجعلها عليهم سنين كسنى يوسف (كمّا بكروناه أن متلما بلونا فالكف في محل نصب صفة مصدر مقدر و ما مصدرية وقيل بمهى الذى أى كالبلاء الذى بلوناه (أصبحاب المجنّة ) المعروف خيرها عنده كانت بأرض ألين والقرب منهم قريبا من سماه لرجل كان يؤدى حق الله تعالى منها فات فصارت الى ولده فنموا الناس خيرها وبخلوا بحق الله تعالى منها فكان ماذكره الله تعالى وكانت على ما أخرج ابن المنذر وغيره عن ابن جرير بأرض في الين يقال لها صوران بينها وبين صنعاء سنة أميال وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس هم ناس من الحبشة كانت لا يهم جنة وكان يطعم منها المساكين فات فقال بنوه ان كان أبونا لاحق حين يطم المساكين من الحبشة كانت لدين عباس هم ناس وكان يحدك قوت سنته ويتصدق بالفضل وكان بنوه ينهونه عن الصدقة فلما مات أقسموا على منع المساكين وكان يمك قوت سنته ويتصدق بالفضل وكان بنوه ينهونه عن الصدقة فلما مات أقسموا على منع المساكين وكان يدرك المساكين ماأخطأه المنجل وما فيأسفل وكان يتوه المساكون أولو عبال فحلفوا ليصرمنها وقت الصلاك الاكداس وماأخطأه القطاف من العنبومابق على البساط تحت النخلة اذا صرمت فكان يجتمع لهم شيء كثير فلما مات قالبنوه إلى فعلنا من العنبومابق على البساط تحت النخلة اذا صرمت فكان يجتمع لهم شيء كثير فلما مات قال بنوه إلى فعلنا الامر ونحن أولو عبال فحلفوا ليصرمنها وقت العساح مات قال بنوه إلى فعلنا وقت العساح المساكين أله وتما وقت العساح المنا والمنا وقت العساح المنا وقت العساح وقت العساط المنا والمنا والمنا والمنا وقت العساح المنا وقت العساح المنا والمنا وقت العساح المنا والمنا والمنا وقت العساح والمنا و

حَفَية عن المساكين كما قال عز وجل (إذْ أَقْسَمُوا ) معمول لبلونا ﴿ لَيَصْرِمُنُهَا ﴾ ليقطعن من تمارها بَعْدِ استوائها (مُصْبِحينَ) داخلين في الصباح وهذا حكاية القسمهم لا على منطَّوقهم والا لقيل النصرمنها بنون المتكلمين وكلا اَلآمرين جائز في مثله ﴿ وَ لاَ رَبْسَتَثْنُونَ ﴾ قيل أى ولا يقولون ان شاء الله تعسالى وتسميته استثناءهم أنه شرط منحيث أن مؤاده مؤدى الاستثناءفان قولك لاخرجن ان شاء الله تعالى ولا أُخْرِج الا أن يشآء الله تعالى بمنى واحد وقال الامام أصل الاستثناء من الثني وهو الكف والرد وفيالتقييد بالشرط رد لانعقادذلك اليم بن فاطلاقه عليه حقيقة وقيل أىولا ينشون عما هموا بعمن منع المساكين والظاهر على القواين عطفه على أقسموا ففتضى الظاهر وما استثنوا وكانه انماعدل عنه اليه استحضارا للصورة لما فيها من نوع غوابة لأن اللائق في الحلف على ما يلزم منه ترك طاعة الاستثناءوفي الكشف هو حال اي غير مستثنين وفي المدول الى المضارع نوع تعبير وتنبيه على مكان خطئهم وفيهره زالى ماذكرنا وقيل المغي ولايستشون حَصَّةَ المُسَاكِينَ كَمَا كَانَ يَخْرِجُ أَبُوهُمْ وَعَلَيْهُ هُو مُعْطُوفُ عَلَى قُولُهُ تَعَالَى ليصرمنها ومقسم عليه أو على قوله سبحانه مصبحين الحل وهو مدنى لاغبار عليه ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا ﴾ أى أحاط نازلا على الحنة ﴿ طَا يُفْ ۗ ﴾ أى بلاء عيط فهو صفة لمحذوف وقول قتادة طائف أى عذاب بيان لحاصل الممنى ونحوه قول ابن عباس أى أمر وعن الفراء تخصيص الطائف بالامر الذي يأتي بالليل وكان ذلك على ما قال ان جريج عنقا من ذار خرج من وادى جنتهـــم وقيل الطائف هو جريل عليه السلام اقتلمها وطاف بها حول البـــلد ثم وضمها قرب مكم حيث مدينة الطائف اليوم ولذلك سميت بالطائف وليس في أرض الحجاز بلدة فيها الماء والشجر والاعناب غيرها ولايصح هذا عندى كالقول بأن الطائف المدينة المذكورة كانت بالشام فنقلها الله تمالى الى الحجاز بدعوة ابراهيم عليه السلام وكذا القول بانها طافت على الماء في الطوفان ولو قيل كل ذاك على ظاهر محديث خرافة لايمدحديث خرافة وقرأ النخمي طيف (من ر بُّك ) مبتدى منجهته عز وجل ﴿ وَهُمْ نَارِئُمُونَ ﴾ فيموضع الحال والمراد أتاها ليلا كما روى عن قنادة وقيل المراد وهم غافلون غفلة تامة عما جرت به المقادير والاول أظهر من جهة السباق واللحاق ﴿ فَأَصْبُحَتْ كَالْصَّرَىمِ ﴾ كالبستان الذي صرمت ثمارًه محيث لم يبق فيها شيء ففعيل بمغي مفعول وقال ابن عباس كالرماد الاسود وهو بهذا المعني لغة خزيمة وعنه أيضًا الصريم رملة بالبين معروفة لا تنبت شيئاً وقال مؤرج كالرملة انصرمت من معظم الرمل وهي لا تنبت شيئًا ينفع وقال منذر والفراء وجاعة الصريم الليل والمراد أصبحت محترقة تشبه الليل في السواد وقال الثورى كالصبح من حيث ابيضت كالزرع المحصود وقال بمضهم يسمى كل من الهيل والنهار صريما لانصرام كل عن صاحبه وانقطاعه عنه ( فتنَّادُوا ) فادى بمضهم بمضا ( مُصْبِحين ) لقسمهم السابق ﴿ أَن اغدُوا ﴾ أى أى خرجوا على أن أن تفسيرية واغدوا بمنى اخرجُوا أوبان اغدوا على أن أنمصدرية وقبلهما حرف جر مقدر وهي يجوزأن توصل بالامر على الاصح ﴿ عَلَى حَرُّ نِكُمْ ﴾ أى بستانكم (إن كُنتُم صار مِين ) أي قاصدين الصرم وقطع المَّار فاغدوا وقبل يحتمل أن يكون المراد الدان كسم أهل عزم واقدام على رأيكم من قولهم سيف صارم وليس بذاك وظاهر كلام جار الله ان غدا بمنى بكر يتمدى بالى وعدى ههنا بعلى لتضمين الغد ومنى الاقبال كا في قولهم يندى عليه بالجفنة ويراح أى فاقبلوا على حرثكم باكرين ويجوز أت يكون من غدا عليه اذا غار بان يكون قد شبه غدوهم لقطع الثمار بفدو الجيش على شيء لأن معنى الاستعلاء والاستيلاء موجود فيه وهو الصرم والقطع

ويكون هنــاك استعارة تبعية وجوز ان تعتبر الاستعارة تمثيلية وقال أبو حيان الذي في حفظي ان غدا يتعدى يعلى كما في قوله

وقد غدو على ثبة كرام ، نشاوى واجدين لما نشاه

وكذا بكر مرادفه كا في قوله

بكرت عليهم غدوة فرأيته ع قمودا لديه بالصريم عواذله

﴿فَانَطَلَقُوا وَهُمْ كَيْتَخَافَتُونَ﴾ أى يتشاورون فيمابينهم بطريق المحافتة وخنى بفتح الفاءوخفتوخفد ثلاثتها في منى الكتم ومنه الخفدود للخفاش والحفود للناقة التي تلقى ولدهاقبل أن يستبين خلقه (أن لا يدخلنها اليوم) أى الجنة (عليكُم مسكين ملك انمفسرة لمافي النخافت من معنى القول او مصدرية والتقدير بان ويؤيد الأول قراءة عبدالله وأبن ابي عبلة باسقاطها وعليه قيل هو بتقدير القول وقيل العامل فيه يتخافتون لتضمنه معى القول وهو المذهب الكوفي فيه وفي امثاله والاماكان فالمراد بنهي المسكين عن الدخول المبالغة في النهي عن تمكينه منه كقولهم لا أرينك همنا ﴿وَغَدُّو الْعَلْيَ حَرُّ دِي أَى منع كما قال ابو عبيداً وغيره من قولهـــم حاردت الابل اذا قلت ألبانها وحاردت السنة قل مطرها وخيرها والجار متعلق بقوله تعالى (قادرين) قدم للحصر ورعاية الفواصل أى وغدوا قادرين علىمنع لاغير والمسىانهم عزموا على منع المساكين وطلبوا حرمانهم أونكدهم وهم قادرون على نفعهم فغدوا بحال لا يقدرون فيها الاعلى المنع والحرمان وذلك انهسم طلبوا حرمان المساكين فتعجلوا الحرمان أو غدوا على محاردة جنتهم وذهاب خيرهابدلكونهم قادرين على اصابة خيرها ومنافعها اىغدواحاصلين علىحرمان انفسهم مكانكونهم قادرين على الانتفاع والحصر على الاول حقيق وعلى هــذا اضافى بالنسبة الى انتفاعهم من جنتهم والحرمان عليه خاص بهــم وجوز أن يكون على حرد متعلقا بغدوا والمراد بالحرد حرد الجنة جيء به مشاكلة للحرث كأنه لما قالوا اغدوا على حرثنكم وقد خبثث نيتهم عاقبهم الله تعالى بان حاردت جنتهم وحرموا خيرهافلم يغدوا على حرث وأنما غدوا على حرد وقادرين من عكس الكلام للتهكم أي قادرين على ماعزموا عليه من الصرام وحرمان المساكن وقيل الحرد الحرد بفتح الراه وقد قرىء به وهو بمنى الغيظ والغضب كاقال أبونصر أحمدبن حاتم صاحب الاصممي وأنشد

اذا حیاد الحیل جامت تردی 🛪 مملوءة من غضب وحرد

أى لم يقدروا الا على اغضاب بعضهم لبعض كقوله تعالى فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون وروى هذا عن سفيان والسدى والحصر حقيقي ادعائي أو إضافي وقيل بمنى القصد والسرعة وأنشد

أقبل سيلجامن أمر الله ته يحرد حرد الجنة النفله

أى غدوا قاصدين الى جنتهم بسرعة قادرين عند أنفسهم على صرامها وروى هذا عن ابن عباس فعلى حرد ظرف مستقر حال من ضمير غدوا وقادرين حال أيضا الا انها حال مقدرة على ما قيل وقيل حال حقيقية بناه على القيد بعند أنفسهم وانما قيد به لان ثمار جنتهم هالكة فلا قدرة لهم على صرامها وقد فنيت وقال الازهرى حرد اسم قربتهم وفي رواية عن السدى اسم جنتهم ولا أظن ذلك مرادا وقيل الحرد الانفراد يقال حرد عن قومه اذا تنحى عنهم ونزل منفردا وكوكب حرود معنزل عن الكواكب والمغى وغدوا الى جنتهم منفردين عن المساكين ليس أحد منهم معهم قادرين على صرامها وهومن بالبالتهكم وقيل قادرين على هذا القول من التقدير بمنى النضييق أى مضيقين على المساكين اذ حرموهم ما

كَانَ أَبُوهِم يَنْيِلُهُم مِنْهَا وَهُو حَالَ مَقَدَرَةً ﴿ فَلَمَّا رَأُوهُمَا ﴾ أول ما وقع نظرهم عليها ﴿ قَالُو ۗ ا إِنَّا آضَا لُّونَ ﴾ طريق جنتنا وماهيبهاقاله قتادة وقيل لضالون عن الصواب في غدونا على نيةمنع المساكين وليس بذاك ﴿ بَلْ نَحْنُ تحرُّ ومُونَ ﴾ قالو مبعدماتأملو اووقفواعلى حقيقة الامرمضربين عن قولهم الاول اى لسنا ضالين بل نحن محرمون حرمنا خيرها بعجنايتنا على أنفسنا ﴿ قَالَ أُو صَطْهُمْ ﴾ أى أحسنهموأرجعهم عقلا ورأيا أو أوسطهم سنا ﴿ أَلَمْ أَقُلْ كَكُمْ ۚ لَوْ لَا تُسَبِّحُونَ ﴾ أي لولا تذكرون الله تعالى وتتوبون اليه من خبث نيتكم وقد كانقال لهُم حين عزموا على ذلك اذكروا الله تعالى وتوبوا اليه عن هذه اننية الحبيثة من فوركم وسارعوا اليحسم شرها قبل حلول النقمة فعصو. فميرهم ويدل على هذا الممنى قوله تعالى ﴿ قَالُو ا سُبْحَانَ ۖ رَأَبُنَا إِنَّا كُنَّا ظَالمينَ ﴾ لأن التسبيح ذكر لله تعالى وإنا كنا النح ندامة واعتراف بالدنب فهو توبة والظاهر أنهم أنما تَكَلَّمُوا بِمَا كَانَ يَدْعُوهُمْ الى النَّكَلُمْ بِهُ عَلَى أَثْرُ مَقَارُفَةُ الْحُطِّينَةُ وَلَكُنْ بِعَدْخُرَابِ البِّصْرَةُوقِيلِالمَرَادُ بِالتَّسْبِيحِ الاستشاء لالتقائهما فيممني التعظيم للةعز وجل لان الاستشاء تفويض اليه سبحانهوالتسبيح تنزيهله تعالى وكل واحد من التفويضوالتنزيه تعظيم فكا نهقيل الم أقل لكم لولا تستننون أيتقولونان شاء الله تعالى وأخرج ابن أبي حاتم عن السدى وابن المنذر عن ابن جريج وحكاملي البحر عن مجاهد وأبي صالح انهما قالاكان استشاؤهم فيذلك الزمان التسبيح كانقول نحن ان شاءالله تمالى وحيمله بمض الحنفية استثناءاليوم فعنده لوقال لزوجته أنتطالق سبحان الله لا تطاف ونسب الى الامام ان الهمام وادعى أنهقاله فيفتاويه ووجه بان المراد بسبحان الله فيها ذكر أنزه الله عز وحِل من أن يتخلق البغيض اليه وهو الطلاق فانه قد ورد أبغض الحلال الى الله تمالى الطلاق وأنكر بعض المتأخرين نسبته الى ذلك الامامالمتقدم ونغى أن بكون لهفناوى واعترضالتوجيه المذكور بما اعترض وهو لممرى أدنى من أن يعترض عليه وأنا أقول أولى منه قول النحاس في توجيه جمل التسبيح موضع الاستثناء ان المعنى تنزيه الله تعالى أن يكون شيء الا بمشيئته وقد يقال لعل من قال ذلك بنى الامر على صحة ما روى وان شرع من قبلنا شرع لنا اذا قصه الله تعالى ورسوله صلى الله تعالى عليه وسلم علينا من غير نكير وهذا على علانه أحسن بما قيل في توجيهه كما لا يخنى وقيل المعنى لولا تستغفرون ووجه التجوز يعلم مما تقدم ﴿ فَمَا تُوْمِلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلَاُّو مَوْنَ ﴾ يلوم بعضافان منهم على ماقيل من أشار بذلك ومنهم من استصوبه ومنهم من سكت راضيًا به ومنهم من أنكره ولايا بي ذلك اسناد الافعال فيها سبق الى جيم ملاعلم في غيرموضع (قالو ُ إيَّاوَ يُلمَّنَا إناكنَّاطَا غِينَ ﴾ متجاوزين حدودالله ممالى ﴿ عَسَى رَ بُنَا أَنْ يُبُدُ لِنَا ﴾ أى يعطينا بدلامنها بركة التوبة والاعتراف بالحطينة (خَيْرًا مِنْهَا ﴾ أى من تلك الجنة (إنَّا إلى رَبِّنا ) لا الى غيره سبحانه ﴿ وَاغِبُونَ ﴾ راجون العفو طالبون الحير والى لانتهاء الرغبة أو لتضمنها معنى الرجوع وعن مجاهدانهم تابوا فابدلوا حيرا منها وروى انهم تماقدوا وقالوا أن أبدلنا الله تعالى خير منها لنمصنمن كما صنع أبونا فدعوا الله عز وجل وتضرعوا اليه سسبحانه فابدلهم الله تعالى من ليلتهم ماهو خير منها وقال ابن مسعود بلغني أن القوم دعوا الله تعالى وأخلصوا وعلم الله تعالى منهم الصدق فأبدلهم بها حِنة يقال لها الحيوان فيهاءنب يحمل على الخلومنها عنقود وقال أبوخالداليماني رأيت تلك الحِنة وكل عنقود منها كالرجل الاسود القائم وأستظهر أبو حيان أنهم كانوا مؤمنين أصابوا معصية وتابوا وحكى عن بعض أنهم كانوا من أهلالكتابوعن التستري أن ألمظم يقولون انهم تابواو أخلصواو توقف الحسن في اعانهم فقال لادري أكان قولهم أنا إلى ربنا راغبون أيمانا أو على حد مايكون من المشركين أذا أصابتهم الشدة وسئل قتادة عنهمأهمن

أهل الجنة أم من أهل النار فقال للسائل لقد كلفتنى تعنا وقرأ نافع وأبو عمرو يبد لنا مشددا (كُذَ إِلَى الهذّابُ مِن الجدب الشديد وأصحاب الجنة بما قص عذاب الدنيا والكلام قيل وارد تحذيرا لهم كأنه لما نهاه سبحانه من الجدب الشديد وأصحاب الجنة بما قص عذاب الدنيا والكلام قيل وارد تحذيرا لهم كأنه لما نهاه سبحانه عن طاعة الكفار وخاصة رؤسائهم ذكر عز وجل أن تمرده لما أنوه من المال والينين وعقب جل وعلا بأنهما اذا لم يشكرا المنعم عليهما يؤل حال صاحبهما المحال أصحاب الجنة مدمجا فيه ان خبث النية والزوى عن المساكين اذا أفضى بهم الى ماذكر فعائدة الحق تعالى بعناد من هو على خلقه وأشرف الموجودات وقطع رحه أولى بأن يفضى بأهل مكالى الوار وقوله تعالى (و كهذاب الا خراق أكبر أن أى أعظم وأشد تحذير عن العناد بوجه أبلغ وقوله سبحانه (قو كانوا كيملمون ) نبى عليهم بالففلة أى لو كانوا من أهل العم المعلوا انه أكبر ولاخدوامنه حذره (إن المعتملين عن الكفركافي البحر أومنه ومن المعاصى كافي الارشاد (عند كربيم من أى في الارشاد النعيم ) جنات اليس فيها الا النعيم الحالص عن شائبة ما ينفصه من الكدورات وخوف الزوال وأخذ الحصر من الاضافة الى النعيم لافادتها التميز من جنات الدنيا والتعريض بان جنات الدنيا لفالب عليها النفص من الاضافة الى النعيم المعتمل النفس طبعت على كدروأنت تريدها هو صفوا من الاقذار والاكدار

وقوله تعالى (أُوَنَجْمَلُ المُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِ مِينَ) تقرير لما قبله من فوز المتقين ورد لما يقوله الكفرة عنه ساعهم بحديث الآخرة وما وعد الله تسالى ان صح أنا نبعث كا يزعم محمد صلى الله تعالى عليه وسلم ومن معه لم يكن حالنا وحالهم الامثل ماهي في الدنيسا والالم يزيدوا علينا ولم يفضلونا وأقصى أمرهم ان يساوونا والهمزة للانكار والفاه للعطف والعطف على مقدر يقتضيه المقال أى فيحيف في الحسكم فيجمل المسلمينكالسكافرين ثم قيل لهم بطريق الالتفاتالناً كيد الرد وتشديده ﴿ مَا لَكُمْ ۚ كَيْفَ تَحْكُونَ ﴾ تعجبا من حكمهمواستمادا له وايذانا بانه لا يصدر من عاقل اذ معنى مالكم أي شي حصل لكم من خلل الفكروفساد الرأى (أمْ كَكُمْ كَيَّابُ ) نازل من الساء (فِيم ) أي في الكتاب والجارمتعلق بقوله تعالى (تَدُرُ سُونَ ﴾ أي تقرؤن فيه والجُملَة صفة كتاب وجوز أن يكون فيه متعلقا بمتعلق الحبر أو هو الصفة والضمير للحكم أو الامر وتدرسون مستأنف أو حال من ضمير الخطاب وقوله تعالى ﴿ إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ ﴾ أى للذى تختارونه وتشتهونه يقال تخير الشيء واختاره أخذ خيره وشاع في أخذما يريده مطلقا مفعول تدرسون اذ هو المدروس فهو واقع موقع المفرد وأصله أن المح فيه ما تخيرون بفتح همزة أن وترك اللام في خبرها فلما جيء باللام كسرت الهمزة وعلق الفمل عن العمل ومن هنا قيل انه لا بدمن تضمين تدرسون منى العلم ليجرى فيه العمل في الجمل والتعليق وجوز أن يكون هذا حكاية للمدروس كماهو عليه فيكون بعينه لفظ الكتاب من غير تحويل من الفتح للكسر وضمير فيه على الاول للكتاب وأعيدللتأكيد وعلى هذايعود لامرهم أوللحكم فيكون محصل ما خط في الكتاب أن الحكم أو الامرمفوض لهم فسقط قول صاحب التقريب أن لفظ فيه لايساعدم للاستفناء بفيه أولا من غير حاحة الى جمل ضمير فيه ليوم القيامة بقرينة المقام أوللمكان المدلول عليه بقوله تعالى عندر بهم وعلى الاستئناف هو للحكم أيضاو جوزالوقف على تدرسون على أنقولهتمالي ان لكم الح استثناف على معنى انكان لكم كناب فلكم فيه ماتنجيرون وهو كما ترىوالظاهر ان أم نكم الح مقابل لما قبله نظرا لحاصل المني اذ محصله أفسد عقلكم حتى حكمتكم بهذا أم جامكم كتاب

فيه تخييركم وتفويض الامر اليكم وقرأ طلحة والضحاك أن لكم بفتح الهمزة واللام في لما زائدة كقراءة من قرأ الا أنهم ليا كلون العلمام بفتح همزة انهم وقرأ الاعرج آنلكم بالاستفهام على الاستشاف ﴿ أَمْ كُكُمْ أَيْمَانُ عَلَيْنًا ﴾ أى أفسام وفسرت بالعهود والحلاق الأيمان عليهامن الحلاق الحزمعلي الكل أواللازم على الملزوم ﴿ بَالِغَةُ ﴾ أى أقصى مايمكن والمراد متناهية فيالتو كيد وقرأ الحسن وزيد بن على بالغة بالنصب على الحال من العَمير المسترفي علينا أو لكموقال ابن عطبة من ايمان لتخصيصها بالوصف وفيه بعد ﴿ إِلَّ يُومْمِ القياَمَةِ ﴾ متملق بالقدر في لكم أى ثابتة لكم الى يوم القيامة لا نخرج عن عهدتها الا يومنذ إذاحكمنا كم وأُعَطينا كُم مَاتَحَكُمُونَ أَو مَتَعَلَقَ بِبَالِغَةً أَى ايمان تَبِلغَ ذلكاليوم وتنتهى اليه وافرة لم يبطل منهــا يمــين فالى على الاوللغاية الثبوت المقدر في الظرف فهوكاجل الدين وعلىالثاني لغايةالبلوغ فهي قيداليمين اي يمينا مؤكدا لا ينحل الى ذلك اليوم وليس من تأجب للقسم عليه في شيء اذ لامدخل لبالغة في المقسم عليه فتأمل وقوله تعالى ﴿إِنَّ كَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ ﴾ جواب القسم لان معنى أم لكم ايمان علينا أم أقسمنا لكم وهو حبار على تفسير الأيمان بمنى المهود لان المهد كالبيين من غير فرق فيجاب بما يجاب به القسم وقرأ الاعرج آن لكم بالاستفهام أيضا ﴿ سَلُّهُمْ ﴾ تلوين للخطاب وتوجيه له الى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم باسقاطهم عن رتبة الخطاب أي سلهم مبكتالهم (أيهم إن الحكم الحارجي عندائرة العقول ﴿ رَ عِيمٍ مَ اللَّهُ يَصِدَى لَتَصْحِيحُهُ وَالْجُلَّةِ الْاسْتَفْهَامِيةَ فِي مُوضَعَ المُمُوَّلُ الثاني لسل والفعل عنداً بي حيان وجماعة مُعلَق عَنْهَا لَكَانَ الاستفهام وكون السؤال منز لامنز لة العلم لكونه سببًا لحصوله (أم للم شركاء) يشاركونهم في هذا القول ويذهبون مذهبهم (فَلْيَأْ تُو ابِشُرَ كَا يُهِم إِنْ كَانُواصَادِ قِينَ ) في دعواهم اذ الأقلمن التقليدوقد نبه سبحانه وتعالى في هذه الآيات على ننَّى جبيع مَايْكُن أن يتعلقواً به في تحقيق دعواهجيث نبه جل شأنه على ننى الدليل العقلي بقوله تسالى مالكم كيف تحكمون وعلى ننى الدليل النقلي بقوله سبحانه أماسكم كتاب الخ وعلى نفي ان بكون الله تمالى وعدهم بذلكووعد الكريم دين بقوله سبحانه أم لكم أيمان عليناالخ. وعلى نفى التقليد الذي هو أوهن من حبال القمر بقوله عز وجل أم لهم شركاء وقيـــل المني أم لهم آلهة عدوها شركاء في الالوهية تجملهم كالمسلمين في الآخرة وقرأ عبدالله و بن أبي عبلة فليأتوا بصركهم والمراد به ماأريدبشركائهم ( يَوْمَ يُكُشُّفُ عنْ مَا قِ ) متعلق بقوله تعالى فليأتوا على الوجهين ويجوز تعلقه بمقدر كاذكر أويكون كيت وكيت وقيل بخاشمة وقيل بترهقهم وأياما كان فالمراد بذلك اليومعند الجهوريوم القيامة والساقمافوق القدم وكشفها والتشمير عنها مثل في شدة الامن وصعوبة الحطبحتي انهيستعمل بحيث لايتصور ساق بوجه كما في قول حاتم

أخو الحرب ان عضت به الحرب عضها على وان شمرت عن ساقها الحرب شمراً وقول الراجز عجبت من نفسى ومن أشفاقها على ومن طواه الحيسل عن أرزاقها في سنة قد كشفت عن ساقها على حراء تبرى اللحم عن عراقها

وأصله تشمير المحدرات عن سوقهن في الهرب فانهن لا يفعلن ذلك الااذاً عظم الحطب واشتد الامر فيذهلن عن الستر بذيل الصيانة والى نحو هذا ذهب مجاهد وابراهيم النخمى وعكرمة وجماعة وقد روى أيضا عن ابن عباس أخرج عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبى حاتم والحاكم وصححه والبيهتي في الاسهام والصفات من طريق عصكرمة عنه أنه سئل عن ذلك فقال اذا خنى عليكم شيء من القرآن فابتقوه في

الشعر فانه ديوان العرب أما سمعتم قول الشاعر

صبرا عناق أنه شرباق علم قدس لي قومك ضرب الاعناق ، وقامت الحرب بناعلي ساق والروايات عنه رضي الله تعالى عنه بهذا المغي كشيرة وقيل ساق الشيء أصله الذي به قوامه كساق الشحر وساق الانسان والمراد يوم يكشف عن أصل الامر فتظهر حقائق الامور وأصولهابحث تصبر عبانا والبه يشير كلام الربيع بن أنس فقد أخرج عبدبن حيد عنه انه قال في ذلك يوم يكشف الفطاء وكذا ما أخرجه البيهقي على ابن عباس أيضا قال حين يكشف الامر وتبدوا الاعمال وفي الساق على هذا المني استمارة تصريحية وفي الكشف تجوز آخر أو هو ترشيح للاستعارة باق على حقيقته وتنكير ساق قيل للتهويل على الاول وللتمغيم على الثاني وقيل لا ينظر الى شيء منهما على الاول لان الـكلام عليه تمثيل وهو لا ينظر فيه للمفردات أصلا وذهب بعضهم الىأن المراد بالساق ساقه سبحانه وتعالى وان الآية من المتشابه واستدلعلي ذلك بها أخرجه البخاري ومسلم والنسائي وابن المنذر وأبن مردويه عن أبي سعيد قال سمعت الني صلى الله تعالى عليه وسلم يقول يكشف ربنا عنساقه فيسجد له ظرمؤمن ومؤمنة ويبتى من كان يسجدني الدنيا ريا وسمعة فيذهب ليسجد فيعود ظهره طبقا واحدا وانكر ذلك سعيد بن جبير أخرج عبد بن حيد وأن المنذر عنه أنه سئل عن الأبيمة فغضب غضبا شديداً وقال اناقواما يزعمون أن الله سيحانه يكشف عن ساقه وانها يكشف عن الامر الشديد وعليه يحمل مافي الحديث على الامر الشديد ايضا واضافته البه عز وجل لتهويل امره وانهامر لايقدرعليه سواه عزوجل واربابااطنمن الصوفية يقولون الظاهر ويدعون انذلك عند النجلي الصورىوعليه حملوا أيضًا ماأخرجه اسحق بن راهويه في مسنده والطبراني والدار قطني في الرؤية والحاكم وصححه وابن مردويه وغيرهم عن ابن مسعود عن النبي صلى الله تمالي عليه وسلم قال يَجْمَعُ اللهُ النَّاسُ يُومُ القيامة وينزل الله في ظلل من النمام فينادى مناد يا أيها الناس ألم ترضوا من وبكم الذي خلفكم وصوركم ورزقكم أن يولى كل انسان منكم ماكان يعبد في الدنيا ويتولى أليس ذلك عدلا من ربكم قالوا بلي قال فلينطلق كل انسان منكم إلى ماكان يتولى في الدنيا ويتمثل لهم ماكانوا يعبدون في الدنيا ويمثل لمن كان يعبد عيسى عليسه السلام شيطان عيسى وكذا يمثل لمن كان يعبد عزيرا حتى تمثل لهم الشجرة والمود والحجر ويبتى أهل الاسلام جثومافيتمثل لهم الربعز وجل فيقال لهم مالكم لم تنطلقوا كما انطلق الناسفيقولون ان لناربا مارأيناه بمدفيقول فيم تمرفون ربكم إن رأيتموه قالوابينناو بينه علامةان رأيناه عرفناه قال وماهي قالوا يكشف عن ساق فيكشف عند ذلك الحديث وهو ونظائر همن المتشابه عندالسلف وقرأ ابن مسمود وابن أبي عبلة يكشف بفتح الياء مبنيا الفاعل وهي رواية عن ابن عباس وقرأ ابن هرمز نكشف بالنون وقرىء يكشف بالياء التحتية مضمومة وكسر الشين من أكشف اذا دخل في الكشف ومنه اكشف الرجل فهو مكشف انقلبت شفته العليا وقرىء تكشف بالناه الفوقيسة والناه للفاعل وهو ضمر الساءة المعلومة من ذكر يوم القيامة أو الحال المعلومة من دلالة الحال وبها والبناء للمفعول وجعل الضمسير للساعة أو الحال أيضا وتعقب بأنه يكون الاصل حينتُذ يكشف الله الساعة عن ساقها مثلا ولو قيل ذلك لم يستقم الساق حتى تكشف وأجيب انها جملت سترا مبالفة لان المخدرة تبالغ في الستر جهدها فكانها نفس الستر فقيل تكشف الساعة وهذا كما تقول كشفت زيدا عن جهله اذا بالنَّفت في اظهار جهله لانه كان سترا على جهله يستر معايب فابنته وأظهرته اظهاراً لم يخف على أحد وقيل عليه ان الاذهاب حيثند ادعائى

ولا يعخني ما فيه من التكلف ولا عبرة بما ذكر من المثال المصنوع واقل تكلفا منه جعـــل عن ساق بدل اشتهال من الضمير المستتر في الفعل بعد نزع الحافض منه والاصل يكشف عنها أيعن الساعة أوالحال فنزع الحافض واستتر الضمير وتعقب بأن ابدال الجار والمجرور من الضمير المرفوع لايصح بحسب قواعد العربية فهو ضغث على أبالة وتكلف على تكلف وقيل ان عن ساق نائب الفاعل وتمقب بأن حق الفعل التذكير كصرف عن هند وم بدعد ﴿ وَ يُدْعَوْنَ إِلَى السَّجُودِ ﴾ توبيخا وتعنيفا على ركهم اياه في الدنيا وتحسيرًا لهم على تفريطهم في ذلك ﴿ فَلاَ يَسْتَطْيعُونَ ﴾ لزوال القدرة عليه وفيه دلالة على أنهــم يقصدونه فلا يتأنى منم وعنابن مسمود تعقم أصلابهم أي ترد عظاما بلا مفاصل لاتنثني عند الرفع والحفض وتقدم في حديث البخارى ومن معه ماسمت وفي حديث تصير أصلاب المنافقين والكفار كصياصى البقر عظما واحدا والظاهر إن الداعي الله تعالى أو الملك وقيـــل هو مايرونه من سجود المؤمنين واستدل أبو مسلم بهذه الآية على ان يوم الكشف في الدنيا قال لانه تمالى قال ويدعون الى السجود ويوم القيامة ليس فيله تعبد ولا تكليف فيراد منه إما أخر أيام الشخص في دنياه حين يرى الملائكةواما وقتالمرض والهرم والمعجزة ويدفع بما أشرنا اليه ﴿ خَاشِعَةٌ أَبْصَارُهُمْ ﴾ حال من مرفوع يدعون على ان أبصارهم مرتفع به على الفاعلية ونسبة الخشوع الى الابصار لظهور أثره فيها ﴿ تُرْهَمُ ﴾ تلحقهم ونفشاهم ﴿ ذِيَّةٌ ﴾ شديدة ﴿ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ ﴾ في الدنيا والاظهار في موضع الاضار لزيادة التقرير أو لان المراد به الصلوات المكتوبة كما قال النخمي والشمى أو جميع الطاعات كما قيل والدعوة دعوة التكليف وقال ابن عباس وابن جبيركانوا يسمعون الاذان والنداء للصلاة فلا يجيبون ﴿ وَهُمْ مَا لِمُونَ ﴾ متمكنون منه أقوى تمكن أى فلا يجيبون اليه ويأبونه وترك ذكر هذا ثقة بظهور. ﴿فَلَا رَانِي وَمَنْ يُكُذُّبُ إِنَّهَ الْحَدِيثِ ﴾ أي اذا كان حالهم ما سمعت فكل من يكذب بالقرآن الى واستكفنيه فان في مايفرغ بالك ويخليهمك وهو من بليغ السكلام يفيد ان المنكلم واثق بأنه يتمرَّن من الوفاء باقصى مايدور حول أمنية المخاطب وبما يزيد عليه وقد حققه جار الله بما حاصله ان من استكفى أحدا ترك الامر اليه والا كان استعانة لااستكفاء فاقيم الرادف أعنى التخلية وأن يذره واياه مقام الاستكفاء مبالغة وانباء عن الكفاية اليالغة كيفوهذاالكلفي طلب الاستكفاه بقوله ذرنى وأبرزترك الاستكفاء فيصورة المنع مبالغة على مبالغة فلولم يكن شديد الوثوق بتمكنه من الوفاءأقصي التمكن وفوق مايحوم حول خاطر المستكفيلا كان للطلب على هـــذا الوجه الابلغ وجه ومن في موضع نصب اما عطفا على المنصوب في ذرنى أو على انه مفعول معه وقوله تعالى (سَنَسْتَهُ رِجُهُمْ ) استثناف مسوق لبيان كيفية التعذيب المستفاد من الـكلام السابق اجالا والضمير لمن والجمع باعتبار معناها كما ان الافراد في يكذب باعتبار لفظها أي سنستنزلهم الى العذاب درجة فدرجة بالامهال وأدامة الصحة وازدياد النعمة (مِنْ حَيْثُ لاَ يَعْلَمُونَ ) انهاستدراج بل يزعمون ان ذلك ايثار لهم وتفضل على المؤمنين مع انه سبب لهلاكهم ﴿ وَ أَمْلِي لِمُمْ ﴾ وأمهلهم ليزدادوا انما وهم يزعمون ان ذلك لارادة الحير بهم (إن كيدي مَتِين ) لايدفع بشيء وتسمية ذلك كيدا وهو ضرب من الاحتيال لكونه في صورته حيث انه سبحانه يفعل معهم ماهو نفع لهم ظاهرا ومرآده عز وجل به الضرو لما علم من خبت حباتهم وتماديهم في الكفر والكفران ( أم تَسْتَأَوْم ) على الابلاغ والارشاد ( أجرًا) دنيويا ( فَهُمْ) لاجل ذلك (من مَفْرَم ع أى غرامة مااية (مثقلون) مكلفون حملاتقيلافيمر ضون عنك وهذه الجلة على ما قاله

ابن الشيخ معطوفة على قوله تعالى أم لهم شركاء (أم عندهم الفيب أى المفيبات أو للوح وأطلق النيب عليه مجازا لانه محل لكتابة المفيبات أو لظهور صورها بناء على الحلاف المعروف فيه والقرينة (فَهُم يَكُتُمُونَ) ما يحكمون به ويستعنون بذلك عن علمك (فاصير لحكم رَبك) وهو امها لهم وتأخير نصرتك عليهم روى انه صلى الله تعالى عليه وسلم أراد أن يدعو على ثقيف لما آذوه حين عرض عليه الصلاة والسلام نفسه على القبائل بمكة فنزلت وقيل أراد عليه الصلاة والسلام أن يدعو على الدين انهزموا باحد حين اشتد بالمسلمين الامر فزلت وعليه تكون الآية مدنية (ولا تكن كصاحب الحوت) هويونس عليه السلام كما انه المراد من ذي النون الا أنه فرق بين ذي وصاحب بان أبلغ من صاحب قال ان حجر لاقتضائها السلام كما انها والموصوف مها بخلافه ومن ثم قال سبحانه في معرض مدح يونس عليمه السلام وذائون والنهى عن انباعه ولا تمكن كصاحب الحوت اذ النون لكونه جمل فاتحة سورة أخم وأشرف من لفظ الحوت ونقل مثل ذلك السرميني عن الملامة السبل وفرق بعضهم بغير ذلك مما هو مذكور في حواشينا على رسالة ابن عصام في علم البيان (إذ تَادَى) في بطن الحوت (وهو من كظم السقاء اذا ملاه ومن استماله في عمله المينان وهو من كظم السقاء اذا ملاه ومن استماله أى مملوء غيظا على قومه اذ لم يؤمنوا لما دعاهم الى الايمان وهو من كظم السقاء اذا ملاه ومن استماله مهذا المنى قول ذي الرمة

## وأنت من حب مي مضمر حزنا 🌣 عاني الفؤاد قريح القلب مكظوم

والجلة حال من ضميرنادى وعليها يدورالنهي لاعلى النداء فانه أمر مستحسن ولذا لم يذكر المنادى واذم نصوب بمضاف محذوفأيلا يكن حالك كحاله وقت نداله أيلايوجد منك ما وجدمنه من الضجر والمغاضبة فتبتلي بنحوبلائه عليه السلام (كولا أن تكرار كمه نومة من رابة ) وهو توفيقه التوبة وقبو لهامنه وقرى ورحمة ونذكير الفعل على القراءتين لان الفاعل مؤنث مجازى مع الفصل بالضمير وقرأ عبدالله وابن عباس تداركته بتاء التأنيث وقرأ ابن هرمن والحسن والاعمش تداركه تشديدالدال وأصله تتداركه فابدل الناءدالا وأدغمت الدال في الدال والمراد حكاية الحال الماضية على معنى لولا ان كان يقال فيمه تتداركه ﴿ لَنَبُنِدَ بِالعَرَاءِ ﴾ بالارض الخالبة من الاسمجار أى في الدنيا وقيل بمراء القيامة لقوله تعالى فلولا أنه كانَ منَ المسبحين لدت في بطنسه الى يوم يبعثون ولا يخفى بعده ﴿ وَهُو مَذَ مُومٌ مُ فَي موضع الحال من مرفوع نبذ وعليها يشمد جواب لولا لأن المقصود امتناع نيذه مذموماوالا فقد حصل النبذ فدل على أن حاله كانت على خلاف الذم والفرض ان حالة النبذ والانتهاء كانت مخالفة لحلة الاكلمة والابتداء لقوله سبحانه فالتقمه الحوت وهو مليم وفي الارشاد ان الجملة الشرطية استئناف وارد لبيان كون المنهى عنه أمرا محسذورا مستنبعا للغائلة وقوله سسبحانه ﴿ فَاحْتَكِيُّهُ ۗ وَأَبُّهُ ﴾ عطف على مقدر أي فتداركته نعمة من ربه فاجتباء أي اصطفاء بان رد عز وجل اليه الوحيوأرسله الى مائة الفأويزيدون وقيل استنبأه أن صح انه لم يكن نبياقبل هذه الواقعة وأبما كان رسو لالبض المرسلين فيأرض الشام ﴿ فَجَمَّلَهُ مِنْ الصَّا لِحِينَ } من الكاملين في الصلاح بان عصمه سبحانه من أن يفعل فعلا يكون تركه أولى وظاهر كلام بعضهمان الجعل من الصالحين تفسير للاجتباء قيل وفسر الصالحين بالانبياء وهومني على أنه لم يكن قبل الواقعة نبيا واستدل بالآية على خاتى الافعال لان جمله صالحا بحمل صلاحه وخلقه فيه وهو من حسلة الافعال ولا قائل بالفرق والمعتزلة يؤولون ذلك تارة بالاخبسار بصلاحه وأخرى باللطف به حتى صاح على انه يحتمل أن يراد بالصالحين الانبياء كما قبل فلا تفيد الآية أكثر من كون النبوة مجمولة وهو مما اتفق عليه الفريقان فتدبر (و إن كماد الذين كفروا كيز لقونك بأ بصار هم كان هي المحفقة واللام دليلها لانها لاتدخل بعد النافية ولذا تسمى الفارقة على عرف عند النحاة والمعنى أنهم لشدة عداوتهم ينظرون اليك شررا بحيت يكادون يزلون قدمك فيرمونك من قولهم نظر الى نظرا يكاد يصرعنى او يكاد يأكنى أى لو المكنه بنظره الصرع أو الاكل لفعله وجمل مبالغة في عداوتهم حتى كانها سرت من الفلب والحوارح الى النظر فعاد يعمل عمل الحوارح وأنشدوا قول الشاعر

يتقارضون اذا التقوا في موطن علم نظراً يزل مواطى الاقدام

او انهم یکادون یصیبونك بالمین اذ روی انه كان فی بنی اسد عیانون فاراد بعضهم ان یمین رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلمفنزلت وقال الكلمی كان رجل من العرب یمكث یومین او ثلاثة لا یاكل ثم یرفع جانب خبائه فیقول لم اركالیوم ابلا ولا غنها احسن من هذه فتسقط طائفة منها وتهلك فاقترح الكفار منه ان یصیب رسول الله تعالی علیه وسلم فاجابهم وانشد

قد كان قومك يحسبونك سيدا . واخال انك سيد معيون

فعصم اللةتعالى نبيه صلى اللة تعالى عليه وسلم وانزل عليه هذه الآية وقد قيل ان قراءتها تدفع ضرر العين وروى دلك عن الحُسن وفي كنتاب الاحكام انها اصل في أن العين حق والاولى الاستدلال على ذلك بما وردوصح من عدة طرق ان العين تدخل الرجل القبر والجلم القدروبها اخرجه احمدبسندرجاله كاقال الهيثمي ثقات عن ابي ذرمر فوعا ان المين لتولع بالرجل باذن اللة تعالى حتى يصعد حالقا ثم يتردى منه الى غير ذلك من الاحاديث الكثيرة وذلك من خصائص بعض النفوس ولله تعالى أن يخص ماشاء منها بما شاء وأضافته إلى الدين باعتبار أن النفس تؤثر بواسطتها غالبا وقد يكون التا ثير بلا واسطنها بان يوصف للعائن شيء فتنوجه اليه نفسه فتفسده ومن قال ان الله تعالى أجرى العادة بخلق ماشاء عند مقابلة عين العا"ن من غير تا ثير أصلا فقــد سد على نفسه باب العلل والتاثيرات والاسباب والمسببات وخالف جيع العقلاء قاله ابن القيم وقال بعض أصحاب الطبائع انه ينبعتمن العين قوة سمية تؤثر فيما نظره كما فصل في شرح مسلم وهذا لايتم عندى فيما لم يره ولا في نحو ماتضمنه حديث أبي ذر المتقدم آنفا ولا في اصابة الانسان عين نفسه كما حكاه المناوي فانه لايقتل الصل سمه ومن ذلك ماحكاه الغساني قال نظر سليمان بن عبد الملك في المرآة فاعجبته نفسه فقال كان محمد صلى الله تعالى عليه وسلم نبيًا وكان أبو بكر صديقا وكان عمر فاروقا وعثان حييا ومعاوية حليما ويزبد صبوراوعبد الملك سائسا والوليد حبارا وأنا الملك الشاب وأنا الملك الشاب فما دار عليه الشهر حتى مات ومثل ذلك ماقيل انه من باب الناثير في القوة المعروفة اليوم بالقوة السكهربائية عند الطباعيين المحدثين فقد صح أن بعضائناس يكرر النظر الى بمض الاشخاص من فوقه الى قدمه فيصرعه كالمفشى عليسه وربما يقف وراءه جاعلا اصابعه حذاه نقرة رأسه ويوجه نفسه آليه حتى تضعف قواه فيفشاه تحو النوم ويتكام اذ ذاك بما لايتكلم به في وقت آخر وأنا لإأزيد على القول بانه من تأثيرات النفوس ولا أكيف ذلك فالنفس الانسانية من أعجب مخلوقات الله عز وجل وكم طوى فيــه اسرار وعجائب تنحير فيها العقول ولاينكرها الامجنون أو جهول ولا يسعني ان انكر العين لكثرة الاحاديث الواردة فيها ومشاهدة آثارها على اختلاف الاعصار ولا أخص ذلك بالنفوس الخبيثة كما قيــل فقد يكون من النفوس الزكية والمشهور ان الاصابة لاتكون مع كراهة الشيء وبغضه وانما تكون مع استحسانه والى ذلك ذهب القشيرى وكانه يشير بذلك الى الطفن في صحة الرواية ههنا لان الكفار كانوا يبغضونه عليه الصلاة والسلام فلا تتأتى لهم أصابته بالمين وفيه

نظر وحكم العائن على ماقال القاضى عياض أن يجتنب وينبنى للاملام حبسه ومنعه عن مخالطة الناس كفا لضرره ماأمكن ورزقه حينند من يستالمال هذاو قرأ نافع ليزلقونك بفتح اليامهن زلقه بممى أزلقه وقرأ عبد الله وابن عباس والاحمش وعيسى ليزهقونك بالهاه بدل اللام أى ليهلكونك (لما سَمَعُواالله كُرَ) أى وقت ساعهم القرآت وذلك لاشنداد بغضهم وحسدهم عند ساعه ولما كما أشرنا اليه ظرفية متعلقة بيزلقونك ومن قال انها حرف وجوب لوجوب ذهب الى أن جوابها محذوف لدلالة ما قبل عليه أى لما سمعوا الذكر كادوا يزلقونك (و يَقُولُونُ ) لفاية حيرتهم في أمره عليه الصلاة والسلام ونهاية جهلهم بما في تصاعيف القرآن من عجائب الحكم وبدائع العلوم ولتنفير الناس عنه (إنَّهُ لَمَجْنُونُ ) وحيث كان مدار حكمهم الياطل ماسمعوا من صلى اللة تعالى عليه وسلم رد ذلك ببيان علو شأنه وسطوع برهانه فقيل (و مَاهُو إلا ذكر لها كمين ) على انه حال من فاعل يقولون والرابط الواو فقط أو مع عموم العالمين كما قيل مفيد لفاية بملان على انه حال من فاعل يعولون والرابط الواو فقط أو مع عموم العالمين كا قيل مفيد لفاية بملان أى تذكير وبيان لجميع ما يحتاجون اليه من أمور دينهم فأين من أنزل عليه ذلك والحال انهذكر للمالمين الحراومح طراومح طبحيع حقائقه خرا محاقالوه وقيل معناه شرف وفضل لقوله تعالى وانه لذكر لك ولقومك وعوم العالمين لاريب فيه من الاعتناه بها ينفهم وقيل الضمير لرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وكونهمذكراً وشرفالها لمن لاريب فيه من المؤلمة عليه تكون صريحة في رد دعواهم الباطلة وانت تعلم أن الاول اولى والله تعالى اعلم فيه ورجح بان الجلمة عليه تكون صريحة في رد دعواهم الباطلة وانت تعلم أن الاول اولى والله تعالى اعلم فيه ورجح بان الجلمة عليه تكون صريحة في رد دعواهم الباطلة وانت تعلم أن الاول اولى والله تعالى اعلم فيه ورجح بان المجلمة ويكون والمول القولة ويقوله الباطلة وانت تعلم أن الاول اولى والله تعالى المعلم في ورجح بان المحلول والله تعلى ورد دعواهم الباطلة وانت تعلم ان الاول والول واله تعالى علم وردي على النور دعواهم الباطلة والمولون والولون ولونه ولالولون ولولون والول

## ( سورة الحاقة )

مكية وآيها احدى وخسون آية بلاخلاف فيهما ويدل للاول ما أخرج الامام احد عن عمر بن الحطاب رضى الله تمالى عنه قال خرجت انعرض لرسول الله صلى الله تمالى عليه وسلم قبل ان اسلم فوجد ته قد سبقنى الى المسجد فوقفت خلفه فاستفتح سورة الحاقة فجملت اعجب من تأليف القرآن هذا والله شاعر فقال وماهو بقول شاعر قليلا ما تؤمنون قلت كاهن فقال لاولا بقول كاهن قليلا ما تذكر ون تنزيل الى آخر السورة فوقع الاسلام في قلبى كل موقع ولما وقع في نون ذكر يوم القيامة مجملا شرح سبحانه في هذه السورة الكريمة نباذلك اليوم وشأ نه المظيم وضمنه عزوجل ذكر أحوال أمم كذبوا الرسل عليهم السلام وما حرى عليهم ليزد حر المكذبون المعاصرون له عليه الصلاة والسلام فقال عز من قائل

﴿ بِسُمَ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِمِ الْحَافَةُ ﴾ أى الساعة أو الحالة الى يحق ويجب وقوعها أو التى تحقق وتثبت فيها الأمور الحقة من الحساب والثواب والعقاب أو التى تحق فيها الامور أى تعرف على الحقيقة من حقسه يحقه اذا عرف حقيقته وروى هدفا عن ابن عباس وغيره واسناد الفعل لها على وجهين الاخيرين مجاز وهو حقيقة لما فيها من الامور أو لمن فيها من أولى العلم وفي الكشف كون الاسناد مجازيا أنما هو على الوجه الاخير وأما على الوجه الثاني فيحتمل الاسناد المجازئ أيضالان الشبوت والوجوب لما فيها ويحتمل ان يراد ذوالحاقة من باب تسمية التيء باسم مايلابسه وهذا أرجح لان الساعة وما فيها سواء في وجوب الثبوت فيضف قرينة الاسناد المجازئ والتجوز فيه تصوير ومبالغة انتهى وبحث فيه الحبلي فيها سواء في وجوب الثبوت فيضف قرينة الاسناد المجازئ والتجوز فيه تصوير ومبالغة انتهى وبحث فيه الحبلي عافيه بعث فارجع اليه وتدبروقال الازهرى الحاقة القيامة من حاقتة فحققته أى غالبته فغلبته في حاقة لانها على جميع ذلك وصف تحق على محاق في دين الله تعسالي بالباطل أى كل مخاصم فتغلبه وظاهر كلامهم أنها على جميع ذلك وصف حذف موصوفه للايذان بكال ظهور اتصافه بهذه الصفة وجريانه مجرى الاسم وقيل انها على ما ردى عن حذف موصوفه للايذان بكال ظهور اتصافه بهذه الصفة وجريانه مجرى الاسم وقيل انها على ما ردى عن

أبن عباس من كونها من أساء يوم القيامة اسم جامد لايعتــبر موصوف محذوف وقيل هي مصدر كالعاقبة والعافيــة وأياما كانفهي مبتدأ خبرها جــلة ﴿ مَا الْحَاقَّةُ ﴾ على ان مبتدأ والحاقة خــبر أو بالعــكس ورجح معنى والاول هو المشهور والرابط اعادة المبتــدا بلفظه والاصل ما هي أي أي شيء هي في حالها وصفتها فان ما قد يطلبها الصفة والحال فوضع الظاهر موضع المضمر تعظيما لشائنها وتهويلا لامرها وقوله تمالي ﴿ وَكَمَا أَدُّرْ يِكُ مَا لِمَاقَّةً ۗ ﴾ أي أي شي أعلمك ماهيتا كيد لهو لهاو فظاعنها ببيان خروجها عن دائرة علوم المخسلوقات على معنى ان أعظم شائها ومدى هولهـا وشدتها بحيث لايكاد تبلغه دراية أحدولا وهمه وكيفها قدرت حالهافهي وراءذلك وأعظموأعظم فلايتسني الاعلام ومنه يمسلم أن الاستفهام كني به عن لازمه من انها لاتعلم ولايصل اليها دراية دار ولا تبلغها الاوهام والافكار وما في موضع الزفع على الابتدا. وادراك خبره ولا مساغ ههنا للمكس وما الحاقة جملة محلها النصب على استقاط الخافض لا أن أدرى يتمدى إلى المفعول الثاني بالباء كما في قوله تعمالي ولا أدراكم به فلما وقعت جملة الاستفهام معلقة له كانت في موضع المفمول الشانبي وتعليق هــذا الفعل على ماقيل لمــا فيه من معنى العلم والجُملة أعنىماأدراك الخ معطوفة على ماقبلهامن الجملة الصغرى ﴿ كَذَّ بَتْ تَمُودُ وَعَادُ ۖ بِالْقَارِعَةِ ﴾ بالقيامة التي تقرع الناس بالافزاع والاهوال والسهاء بالانشقاق والانفطار والارض والحبسال بالدك والنسف والنجوم بالطمس والانكدار ووضعها موضع ضمير الحاقة للدلالة على مغى القرع وهو ضرب شيءبشي فيها تشديدا لهولها والجملة استثناف مسوق آبيان بمضأحوال الحاقة له عليه الصلاة والسلام أثر تقريرانه ما أدراه صلى الله تعالى عليــه وسلم بها أحد والمبين كونها بحيث يحق اهلاك من يكذب بها كاأنه قيل وما أدراك ما الحاقة كذبت بها ثمود وعادفًا هلكوا ﴿ فَأَمَّا ثَمُودُ فَا هُلِيكُوا ﴾ أى أهلسكهم الله تعالى وقرأ زيد بن على فهلكوا بالبناء للفاعل ﴿ بِالْطَّا غِيلَةِ ﴾ أى الواقعة المجاوزةالحدوهي الصيحة لقوله تعالى في هود وأخذ الذين ظلموا الصيحة وبها فسرَتالصاعقة فيحمالسجدة أو الرجفةلقولهسبحانه فيالاعراففأخذتهمالرجفة وهي الزلزلة المسمبة عن الصيحة فلا تمارض بين الآيات لأن الاسناد في بمض الى السبب القريب وفي بمض آخر الى البعيد والأول مروى عن قنادة قال أي بالصبحة التي خرجت عن حدكل صبحة وقال ابن عباس وأبو عبيدة وابن زيدما معناء الطاغية مصدر فكائنه قيل بطفياتهم وأيد بقوله تعالى كذبت تمود بطغواها والمعول عليه الأول لمكان قوله تعالى ﴿وَ أَمَّا عَادْ ۖ فَأَهْلِكُوا بريح ِ صَرْصَر ﴾ وايضاح ذلك انالأية فيها جمع وتفريق فلو قيل أهلك هؤلاء بالطفيان على ان ذلك َسببُ جالب وهؤَّلاء بالربح على انه سبب آلى لم يكن طباق اذ جاز أن يكون هؤلاء أيضا هلكوا بسبب الطغيان وهـــذا معنى قول الزمخشرى في تضميف الثاني لمدمالطباق بينها وبين بريح لا أن ذلك لان أحدها عين والآخر حدث وما ذكر من التأييد لايخنى حاله وكذا يرجح الاول على قول مجاهد وابن زيد أيضا أى بسبب الفعلة الطاغية التى فعلوها وهي عقر الناقة وعلى ماقيل الطاغية عاقر الناقة والها. فيها للمبالغة كما في رجل راوية وأهلكواكلهم بسببه لرضاهم بفطه وما قيل أيضا بسبب الفئة الطاغيـــة ووجه الرجحان يعلم مما ذكر ومر الـكلام في الصرصر فتذكر وهو صفة ريح وكذا قوله تعالى (عَاتِيةً) أي شديدة البصف أو عنت على عاد ف قدروا على ردها والحلاص منها بحيلة من استتار ببناءأوكياذ بجبل أو اختفاء في حفرة فانها كانت تنزعهم من مكامنهم وتهلكهم والمتو عليهما استمارة وأصدله تجاوز الحدوهو قد يكون بالنسبة الى الغير وقد لا يكون ومنه يعلم الفرق

بين الوجهــين وأخرج ابن جرير عن على بن أبي طالب كرم الله تعـــالى وجهه انه قال لم تنزل قطرة الا بمكيال على يدى ملك الآيوم نوح فانه اذن للماء دون الجزان فطفي المساء على الحزان فحرج فذلك قوله تعالى أنا لما طغى الماء ولم ينزل شيء من الريح الا بمكيال على يدى ملك الا يوم عاد فانه اذن لها دون الخزان فحرجت فذلك قوله تعالى ريج صرصر عاتية عتت على الخزان وفي صحيحى البخارى ومسلم وغيرها مايوافقه فهو تفسيرما توروقد حكى ذلك في الكشاف ثم قال ولملها عبارة عن الشدة والافراط فيهاو خرج ذلك فى الكشف على الاستعارة التميلية ثمقال ان المثل اذا صار بحيث يفهم منه المقصود من دون نظر الى أصل القصة جاز ان يقال انه كباية عنه كما فيما نحن فيه وجوز ان يكون هناك تشبيه بليغ من العتو وهو الحروج عن الطاعة وقولهِ تعالى ﴿ سَخَّرَ كَمَا عَلَيْهِم ﴾ الخ استثناف جيَّ به بيانا لكيفية أهلاكهم بالربح وجوز أن يكون صفة أخرى وأنه جيء به لنفي مَايتوهم من انها كانت من اقترنات بعض الكواكب ببعض ونزولهـــا في بعض المنازل اذلو وجدت الاقترنات المقتضية لبعض الحوادث كان ذلك بتقديره تعمالي وتسببه عز وجل لامن ذاتها استقلالا والسبب الذي يذكره الطبائعيون للريح تكانف الهواء في الجهسة التي يتوجه اليها وتراكم بعضه على بعض بانتخفاض درجة حرارته فيقل تمدده ويتسكاثف ويترك أكثر الحل الذي كان مشغولاً به خالياً أو بتجمع فجائي يحصل في الابخرة المنتشرة في الهواء فتخلو محالهـــا وعلى النقديرين يجرى الى ذلك الحمل الهواء المجاور بقوة ليشغله فيحدث ويستمر حتى يمتلئ ذلك الفضاءويتعادل فيهالهواء فيسكن عنسد ذلك ويتفاوت سيرها سرعة وبطاأ فتقطع الربح المتدلة على ما قيل في الساعة الواحدةنحو فرسخ والمنوسطفيهانحو أربعة فراسخ والقوية نحو ثمانية فراسخ وماهي أقوى منها نحوستةعشرفر سخاوماهي أقوى ويسمى العاصف نحو سيمة عشر فرسخا وماهي أقوى وتسمى المؤتفكة نحو تسمة وعشرين فرسخًا وقد تقطع في ساعة نحو ســـتة وثلاثين فرسخًا وهـــذا أكثر ماقيل في سرعة الريح وقد عملوا آلة يزعمون أنها مقيساس يستملم بها قوة هبوب الريح وضعفه وهذا غير بعيسد من النوع الانساني ويقال فيها ذكروه من السبب نحو ماسمت آنفا ومنى مخرهاعليهم سلطها عز وجل بقدرته عليهم ﴿ سَبْعُ لَيَّا لِ وَ ثَمَانِيَةً ۚ أَيَّامٍ حُسُومًا ﴾ أى منتابعات كما قال ابن عباس وعكرمة ومجاهد وقتادة وأبو عبيدة جمع حاسم كشهود جمع شاهد من حسمت الدابة اذا تابعت كيها على الداء كرة بعد أخرى حــتى ينحسم فهي مجاز مرسل من استمال المقيدوهو الحسم الذي هو تتابع الكي في مطلق التتابع وفي الكشف هو مستمار من الحسم بمغى الكى شبه الايام بالحاسم والريح لملابستها بهاوهبوبهافيها وآستمرار وصفها أبوصفهافي قولهم يوم بارد وحار الى غير ذلك بَفعل الآيام كل هبة منهاكية ونتابعها بتنابع الكيات حتى يحصل الانحسام أى استئصال الداء الذي هو المقصود والممني بعد النلخيص متنابعة هبوب الرياح حتى أتت عليهم وأستأصلتهمأو نحسات مشؤمات كما قال الحديل قيل والمسى قاطمات الحير بنحوستها وشؤمها فممول حسوءاً محذوف أو قاطعات قطعت دابرهم وأهلكتهــم عن آخرهم كما قال ابن زيد وقال الراغب الحسم ازالة أثر الشيء يقال قطعه فحسمه أى أزال مادته وبه سمى السيف حساما وحسم الداء ازالة أثره بالكي وقيل للشؤم المزيل لاثر ماناله حسوم وحسوما في الأسية قبل حاسما أثرهم وقبل حاسما خبرهم وقبل قاطمالعمرهم وكل ذلك داخل في عمومه فلا تغفل وجوز أن يكون حسوما مصدرا لاجمع حاسم وانتصابه اما بفعمله المقدر حالا أي بحسمهم حسوما بمنى تستأصلهم استئصالا أوعلى العلة أى سخرها علىهم لاجل الاستئصال أو على أنه صفة أي ذات حسوم وأيدت المصدرية بقراءة السدى حسوما بفتح آلحاء على انه حال من الربيح أى سخرها مستأصلة لتعين كونه مفردا على ذلك وهي كانت أيام العجوز من صبح الاربماء لثهان بقين من شوال الى غروب الاربعاء الآخر وانما سميت أيام المجوزلان عجوز أمن عادتوارت فيسرب فانتزعتها الربح في اليوم الثامن وأهلكتهاأو لانها محجز انشتاء فالمجوز بمنى العجز واساؤها الصن والصنبر والوبر والآمر والمؤتمر والمملل ومطفىء الجمر ومطفىء الظمن ولم يذكر هذا الثامن من قال انها سبعة لا ثمانية كما هو المختار ﴿ فَتَرَّى القرْمَ) أَى ان كنت حاضرا حينتذ فالحطاب فيه فرضي (فيهمًا) أَى في الايام والليالي وقيل في مهاب الريج وقيل في ديارهم والأول أظهر ( صر عي ) أي هلكي جمع صريع ( كَا نَهُمْ أَعْجَازُ أَخَل ) أي أصول نخبل وقرأ أبونهيك أعجز على وزن أفعل كضع وأضع وحكى الآخفش أنه فرى، نخيل بالياً، ﴿ خَاوِيَةٍ ﴾ خلتأجوافهابلى وفساد اوقال أبنشجرة كانتندخل منأفواههم فتخرج مافي أجرافهممن الحشومن أدبارهم فصاروا كاعجاز النخلالخاوية وقال يميي بنسلام خلت أبدانهم من أرواحهم فكانوا كذلك وأخرج ابن المنذر عن ابن جريج قال كانوا فيسبمة أيام في عذاب ثم في الثامن ماتوا وألقتهم الريح في البحر فذلك قوله تمالي ﴿ فَهِلْ تَرِى لَهُمْ مِن ۚ بَا قِيَةً ﴾ أي بقية على أن الباقية اسمكاليقية لاوصف والنا الله نقل الى الاسمية أو نفس باقية على ان الموصوف مقدر والتاء للتأنيث وقال ابن الانباري أي باق والهاء للمبالغة وجوز أن يكون مصدرا كالطاغية والكاذبة أى بقاء والتاء للوحدة ﴿وَجَاءَفِرْعَوْنُ وَمَنْ قَبْلَهُ ﴾ ومن تقدمة من الامم الكافرة كقوم نوح عليه السلام وفيه تمميم بعد التخصيص فانّ منهم عادا وثمودا وقرأ ابو رجاه وطلحة والجحدري والحسن بخلاف عنه وعاصم في رواية أبان والنحويان وأبان ومن قبله بكسر القاف وفتح البا. أي ومن في جهته وجانبه والمراد ومن عنده من اتباعه وأهل طاعته ويؤيده قراءة أبي وابن مسمودومن معه (والمؤتَّفيكات،) أى قرى قوم لوط عليه السلام والمراد أهلها مجازا باطلاق المحل على إلحال أو بتقدير مضاف وعلى الاسناد المجازى والقرينة العطف على من يتصف بالمجيء وقرأ الحسن هنا والمؤتفكة على الافراد ﴿ بِالْحَاطِئَةُ ﴾ أى بالخطأ على انه مصدر على زنة فاعلة أو بالفعــلة أو الافعال ذات الحطا العظيم على ان الاسناد مجازى وهو حقيقة لاصحابهاواعتبار العظم لانهلا يجمل الفعل خاطئا الا إذا كانصاحبه بليغ الحطا ويجوزان تكون الصيغة للنسبة ﴿ فَعَصَوْا رَسُولَ رَبُّهُمْ ﴾ أي فعصي كل أمة رسولها حين نهاها عما كانت تنعاطاه من القبائح فأفرادالر سولعلى ظاهره وجوزأن يكون جمأأو بما يستوى فيهالو احدرغيره لانهمصدر في الاصل وأربد منــه التكثير لاقتضاه السيـــاق.له فهو من مقابلة الجمع المقتضى لانقســـام الآحاد او اطلق الفرد عليهم لاتحادهم معنى فيها أرسلوا به والظاهر ان هذا بيان لمجيئهم بالحاطئة (فَا خَذَهُمُ ) أي الله عز وجل ﴿ أَخْدَ مُ رَابِيَّةً ﴾ أى زائدة في الشدة كازادت قبائحهم في القبح من ربا التبيء اذا زاد ( إنَّا لَمَا طَمَّا المَّاهِ ) جاور حده المُتَاد حتى أنه علا على أعلى جبل خس عشرة ذراعا أو طغى على خزانه على ماسمعت قييــل هذا وذلك بسبب اصرار قوم نوح عليــه السلام على فنون الكفر والمعاصي ومبالغتهم في تكذيبه عليه السلام فيها أوحى اليه من الاحكام التي من جلتها أحوال القيامة (حَمَلْنَا كُمْ) أَيْ فَيْأُصَلابِ آبائكم أو حملنا آمامكم وأنتم في اصلابهم على أنه بتقدير مضاف وقيـــل على التجوز في المحاطبين بارادة أبائهم المحمولين بملاقة الحلولوهو بعيد (في الجَارِيةِ)في سفينة نوح عليه السلام والمراد بحملهم فيهارفعهم فوق الماء الى انقصاء ايام الطوفا نلامجردرفعهم الىالسفينة كمايعرب عنه كلة فيقانها ليست بصلةللحمل بلمتعلقة بمحذوف هو حال من مفعوله أى رفعناكم فوق الماء وحفظناكم حال كونكم فى السفينة الحارية بام نا وجفظنا وفيه تنبيه على إن مدار نجاتهم محض عصمــته عز وجل وأنمــا السفينة سبب صورى وكثر استمال الجارية في السفينة وعليسه لله تسعون جارية في بعان جاربة لله ﴿ لِيُجْعَلُّهَا ﴾ أى الفعلة التي هي عبارة عن انجاء المؤمنين واغراق الكافرين ﴿ لَكُمْ تُذَّكُونَ ۗ ﴾ عبرة ودلالة على كال قدرة الصانع وحكمته وقوة قهره وسعة رحمته ﴿ وَتُعيُّهَا ﴾ أَى تحفَّظها والوعى ان تحفظ الشيء في نفســك والايعاء أن تحفظه في غيرنفسك من وعاء ﴿ أَذُنْ وَ اعيةُ ۖ ﴾ أى من شأنها ان تحفظ ما يجبحفظه بتذكره واشاعته والتفكر فيه ولا تضيمه بترك العمل به وعن قَتادة الواعية هي التي عقلت عن الله تعالى وانتفعت بما سمعت من كتاب الله تعالى وفي الحبرأن النبي صلى تعالى عليه وسلم قال لعلى كرم الله تعالىوجهه أنىدعوتالله تعالى أن يجملها أذنك ياعلى قال على كرم الله تعالى وجهه فما سمعت شيئًا فنسيته وما كان لى ان أنسى وفي جعل الأذن واعية وكذا جملهاحافظةومتذكرة ونحوذلك تجوز والفاعلالذلكانماهوصاحبهاولا ينسبلهاحقيقةالاالسمع والتنكير الدلالةعلى قملتهاوان منهذاشانه مع قلته بنسيب لنحاة الجم الغفير وادامة نسلهم وقيل ضميرنجعلها الجارية وجملها تذكرة لما أنه على ماقال قتادة أدركها أوائل هـــذه الامة أي أدركواالواحها على الجودي كما قال ابن حبريج بل قيل ان بمض الناس وجد شيئًا من أجزائها بمسد الاسلام بكثير والله تعسالي أعلم بصحته ولا يخفي ان المعول عليــه ماقدمناه وقرأ ان مصرف وأبو عمرو في رواية هرون وخارجة عنه وقنبل بخلاف عنه وتعيها باسكان ألعين علىالتشبيه بكنف وكبد كا قيل وقرأ حمزة باخفاء الكسرةوروى عن عاصم انه قرأ بتشديد الياه قال في البحر قيل هو خطأ وينبغي أن يتأول على انه أريد به شد بيان الياه احترازا من سكنها لاادغام حرف في حرف ولا ينبغي أن أيجمل ذلك من التضيف في الوقف ثم أجرى الوصل مجرى الوقف وان كان قد ذهب اليه بعضهم وروى عن حمزة وموسى بن عبد الله العبسى وتعيها باسكان الياء فاحتمل الاستئناف وهو الظاهر واحتمل أن يكون مثل قراءة من أوسط ماتطممون أهاليكم بسكون الياء وقرأ نافع اذن باحكان الذال للتخفيف ﴿ فَإِذَا نُفُرِخَ فَى الصُّورِ نَفْخَةٌ وَاحْدَهُ ۗ ﴾ شروع بيان نفس الحاقة وكيفية وقوعهااثر بيان عظم شائها باهلاك مكذبيها والمراد بالنفخة الواحدة النفخة الاولى التي عندها خراب العالم كما قال ابن عباس وقال ابن المسيب ومقاتل هي النفخة الآخرة والاول أولى لانه المناسب لما بعد وان كانت الواو لاندل على الترتيب لكن مخالفة الظاهر من غير داع مما لاحاجة اليه والنفخة قال جار الله في حُواشي كشافه المرة ودلالتها على النفخ انفاقية غير مقصودة وحدوث الامر العظيم بها وعلى عقبها أنمسا استمظم من حيث وقوع النفخ مرة واحدة لا من حيث أنه نفخ فنبه على ذلك بقوله سبحانه واحدة وعن ابن الحاجب ان نفخة لم يوضع الدلالة على الوحدة على حيالها وأنما وضع الدلالة على النفخ والدلالة على الوحدة اتفاقية غيرمقصودة وتعقب بآن هذا بعد التسليم لا يضر لان الكلام فيمقتضي المقام لاأصل الوضع وقد تقرر أن الذي سيق له الكلام يجمل مشمدا حتى كان غيره مطروح فالمرة هي المتمدة نظرا للمقام دون النفخ نفسه وأن كان النظر الى ظاهر اللفظ يقتضي العكس فافهم وأياما كانفاسناد الفعل الى نفخة ليسمن اسناد الفمل الى المصدر المؤكد كضرب ضربوان لم بلاحظ ما بعده من قوله سبحانه واحدة وحسن تذكير الفعل للفصل وكون المرفوع غير حقيقي التأنيث وكونه مصدرا فقد ذكر الجاربردي فيشرح الشافية ان تأنيثه غير مُعتبر لتأويله بأن والفعل والمشهور ان واحدة صفة مؤكدة وأطلق عليها بعضهمااتوكيد وبعضهم البيان وذكر الطبي ان التوابع كالبدل وعطف البيان والصفة بيان من وجه للمتبوع عنـــد أرباب المعاني وتمام الكلام في ذلك في المطول وقرأ أبو السمال نفخة واحدة بنصهما على اقامة الحيار والمجرور

مقام الفاعل ( وحُمِيلت ِ الا وش والجبّال ) رفعنا من أحيازها عجر دالقدرة الالهية من غير واسطة مخلوق أوبتوسط نحو ربح او ملك قيسل او بتوسط الزلزلة أى بأن يكون لها مدخل في الرفع لا أنها رافعة لهما حاملة اياها ليقال أنها ليس فيها حمل وأنماهي اضطراب وقيل يجوز ان يخلق الله تعالى من الاجرام الملوية مافيه قوة جذب الجبال ورفعها عن أماكنها أو ان يكون في الاجرام الموجودة اليوم مافيه قوة ذلك الا ان في البين مانما من الجذب والرفع وانه يزول بمدفيحصل الرفع وكذا يجوز أن يعترمثل ذلك بالنسبة الى الارضوان تكون قوتا الجاذبين مختلفتين فاذا حصل رفع كل الى غاية يريدها الله تعالى حدث في ذلك الجاذب مالم يبق معه ذلك الجذب من زوال مسامته ونحوم وحصل بين الجبال والارض ما يوجب التصادم ويحوز أيضًا أن يحدث في الارض من القوى ما يوجب قذفها للجيال ويحدث للارض نفسها ما يوجب رفعها عن حيزها وكون القوى منها ماهو متنافر ومنها ما هو متحاب مما لايكاد ينكر وقيسل بكن أن يكون رفعهما بمصادمة بعض الاجرام كذوات الاذناب على ما قيل فيها جديدا للارض فتنفصل الجبال وترتفع من شدة المصادمة ورفع الارض من حيزها ولا يخنى ان كل هذا على ما فيـــه لا يحتاج اليه ويكفينا القول بأن الرفع بالقدرة الالهية التي لا يتعاصاها شيء وقرأ ابن أبي عبلة وابن مقسم والاعمش وابن عامر فى رواية يحيى وحملت بتشديد الميم وحمل على الشكثير وجوز أن يكون تضميفا للنقل فيكون الارض والجبال المفمول الاول أقيم مقام الفاعل والمفعول الثانى محذوف أى قدرة أو ريحا أو ملائكة أو يكون المفعول الثاني أقيم مقام الفاعل والاول محذوف وهو أحد المذ كورات (فَدُ كُتُّمَا دَكُمُّةٌ واحِدَةً) فضربت الجملنان أثررفمهما بعضها ببعضضربة واحدة حتىتفتت وترجع كما قالسبحانه كشيبا مهيلاوقيل تنفرق اجزاؤها كما قال سبحانه هباء منبثا وفرقوابين الدك والدق بان في الاول تفرق الاجزاء وفي الثاني اختلافها وقال بمض الاجلة أصل الدك الضرب على ماارتفع لينخفض ويلزمه التسوية غالبا فلذا شاع فيها حتى صار حقيقة ومنه أرض دكاء للمتسعة المستوية وبعيرا دك وناقة دكاء آذا ضعفا فلم يرتفع سناماهما واستوت خدجتهما مع ظهريهما فالمراد ههنسا فبسطنا بسسطة واحدة وسويتسا فصارتا أرضا لآترى فيها عوجا ولاأمتا ولمل التفتت مقدمة للتسوية أيضا وقال الراغب الدك الأرض اللينة السهلة وقوله تعالى فدكتا أي جملتا بمنزلة الارض اللينة وهـــذا أيضا يرجع الى التسوية كما لا يخفي وحكى في مجمع البيان انهما اذا دكتا تتفتت الحيال وتنفسها الربح وتبقى الارض مستوية وثنى الضمير لارادة الجلتين كا أشرنا اليــه ﴿ فَيَوْ مَثْرَانِ ﴾ أى فحينئذ على ان المراد باليوم مطلق الوقت وهو ههنا متسع يقع فيه مايقعوالتنوين عوض عن المضاف اليه أى فيوم أذ نفخ فى الصور وكان كـيت وكيت ﴿ وِقَمَتِ الواقِمَةُ ﴾ أى قامت القيامة وتفسير الواقمة بصخرة بيت المقدس واقع عن درجة القبول (وا نُشقّت ِالسَّمَاء) تفطرت وتميز بعضهاعن بعض ولعله اشارة الى ما تضمنه قوله تعمللي يوم تشقق السها. بالغهام ونزل الملائسكة تنزيلا وأخرج ابن المنسذر عن ابن جريج انه قال ذلك قوله تعالى وفتحت السهاء فكانت أبوابا ولا منافاة بينهما وكذا لامنافاة بين كون الانشقاق لنزول الملائكة وكونه لهول يوم القيامة لأن الامر قد يكون له علل شي مثل هذه العلل والمراد بالسماء جنسها وقيسل السموات السبع وأيماكان فلا يشترط لصحة الانشقاق كونها أجساما صلبة اذ يتصف بنحو ذلك ما ليس بصلب أيضا فقد وصف البحر بالانفلاق (فهي) أى السماء ﴿ يَوْ مَثْنِهِ وَاهِية مُنْ ﴾ ضِيفة من وهي الشيء ضعف وتداعي السقوط وقال ابن شجرة من قولهم

وهي السقاء اذا انخرق ومن امثالهم قول الراجز

خل سبيل من وهي سقاؤه 🐞 ومن هريق بالفلاة ماؤه

(والملك ) اى الجنس المتمارف بالملك وهواعم من الملائكة عند الزنخشرى وجماعة وقد ذكره الجوهرى ايضاوقال ابوحيان الملك اسم جنس يراد به الملائكة ولايظهر انه اعم من الملائكة وتحقيق هذا المقام بمالامزيد عليه في شرح التلخيص الملامة الثانى وحواشيه فارجع ان اردت اليه (على أر جائيها) أى جوانبها جمع رجى بالقصر وهو من ذوات الواو ولذا برزت في التثنية قال الشاعر

كأن لم ترى قبلي أسيرا مقيدا على ولا رجلا يرمى به الرجوان

والضمير للسها والمرادبجوانبها اطرافها التيلم تنشق أخرج ابن المنذرعن ابن جبير والضحاكةال انهماقا لاوالملك على أرجائهاأى على مالم ينشق منها ولعل ذلك التجامه نهم اللاطراف ممادا خلهم من ملاحظة عظمة الله عزوجل أواجتماع هناك لانزول وأخرج ابن المنذر وعبد بن حميد عن الربيعين أنس قال والملك على ارجائها أى الملائكة على شقها ينظرون الى شق الارض وماأتاهم من الفزع والاول أظهر ولمل هذا الانشقاق بمدموت الملائكة عندالنفخة الاولى وأحيائهم وهم يحيون قبل الناس كما تقتضيه الاخبار ويجوز أن يكون ذلك بمد النفخةالثانيةوالناسفيالمحشرفني بعض الا أثار ما يشعر بانشقاق كل سهاء يومئذ ونزول ملائكتها واليوم مسع كا أشرنا اليه وقال الامام يحتمل أنهم يقفون على الارجاء لحظة ثم يمونون ويحتمل أن يكون المراد بهم الذين استثناهم الله تعالى في قوله سبحانه الا من شاه الله وعلى الوجهين ينحل ما يقال الملائسكة يموتون في الصعقة الاولى لقوله تعالى فصمق من في السموات ومن في الارض فكيف يقال انهم يقفون على ارجاء السهاء وفي أنوار التنزيل لعل قوله تعالى وانشقت السهاء الخ تمثيــل لحراب العالم بخراب المبنيات وانضواء أهلها الى أطرافها وان كان على ظاهره فامــل موت الملائكة اثر ذلك انتهى وأنا لا أفول باحتهال التمثيل وفي البحر عن ابن حبــير والضحاك ان ضمير ارجائها للارض وان بمد ذكرها قالا انهم ينزلون اليها يحفظون أطرافهاكما روىان الله تعالى ياأمر ملائكة السماء الدنية فيقفون صفا علىحافات الارض ثم ملائكةالثانية فيصفون حولهم ثم ملائكة كل سها. فكلما ند أحد من الجن والانس وجيد الارض أحيط بها ولمل ما نقلناه عنهما أولى بالاعتماد ﴿ وَ يَحْمَلُ عَوْشُ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ ﴾ أى فوق الملائكة الذين على الارجاء المدلول عليهم بالملك وقيل فوق العالمكلهم وقيل الضمير يعود على الملائك كالحاملين أي عمل عرش ربك فوق ظهورهم أورؤ سهم ﴿ يُو مَيْنُهِ ثَمانية مُ والمرجع وان تأخر لفظا لكنه متقدم رتبة وفائدة فوقهم الدلالة على أنه ليس محمولا بأيديهم كالمعلق مثلا وأيد هذا واعتبار الظهور بما أخرج الترمذي وأبو داود وابن ماجه عن العباس بن عبد المطلب في حديث وفوقذاك ثمانية أو عال بين أظلافهن ووركهن ما بين ساء الى ساء ثم فوق ظهورهن العرش بين أسفله وأعلام مثل ما بين السماء إلى السماء والمراد بالاوعال فيه ملائـكة على صورة الاوعال كا قال ابن الاثير وغيره وهي جمع وعل بكسر الدين تيس الجبل واستدل به على ان المراد ثمانية أشخاص والإخبار الدالة على ذلك كشرة الا أن فيها تدافعا من حيث دلالة بمضها على أن بعضهم على صورة الانسان وبعضهم على صورة الاسد وبعضهم علىصورة الثور وبعضهم على صورة النسر ودلالة بعض آخر على أن لسكل واحد منهم أربعة أوجه وجه ثور ووجه نسر ووجه أسد ووجه انسان وفيه لكل واحد منهم أربعة أجنحة أما جناحان فعلى وجهه مخافة من أن ينظر الى الدرش فيصعق وأماجنا حان فيطير بهما وأبوحيان لميقل بصحة شيءمن ذلك حيث قال ذكروا في صفات هؤلاه الثمانية أشكالا متكاذبة ضربنا عن ذكرها صفحا وأخرج عبد بن حميد

عن ابن زيد عن النبي، صلى الله تمالى عليه وسلم أنه قال يحمله اليوم أربعة ويوم القيامة ثمانية وأخرج عنه ابن ابي حاتم أنَّه لم يسم من حملة العرش الأ اسرافيل عليه السلام قال وميكائيل عليه السلام ليس من حملةالمرَّشوعَايه فن زعم انهماوجبرائيلوعزوائيلعليهمالسلام من جملة حملته يلزمه اثبات ذلك بخبر يمول عليه وعن شهر بن حوشب أربعة منهم يقولون سبحانك اللهم وبحمدك لك الحمد على عفوك بعد قدرتك وأربعة يقولون سبحانك اللهم وبحمدك لك الحمد على حلمك بعد علمك وفي خبر عن وهب ابن منبه ليس لهم كلام الا قولهم قدسوا الله القوى الذي ملائت عظمته السموات وأكثر الاخبار في هذا الباب لا يعول عليه وأخرج عبد بن حميد عن الضحاك انه قال يقال ثمانية صفوف لا يعلم عدتهم الا الله عز وجلوأخرجهذا القول ابن جرير وابن المنذر وابن أبيحاتم من طرق عن ابن عباس وقال الحسن الله تعالى اعلم كم هم أثمانية أصنافأم ثمانيةأشخاص وأنت تعلم أن الظاهر المؤيدببعضالاخبار المصححة أنهم ثمانية أشخاص وايا كان فالظاهر إن هنساك حملا على الحقيقة وأليه ذهب محيى الدين قدس سره قال ان لله تعالى ملائكة يحملون المرش الذي هو السرير على كواهلهم هم اليوم أربعة وغدا يكونون تمانية لاجل الحل الى أرض المحشر وله قدس سره في الباب الثالث عشر من فتوحاته كلام واسع في حملة العرش لا سيمًا على تفسيره بالملك فليرجع اليه من اتسع كرسي ذهنه لفهم كلامه وجوز أن يكون ذلك تمثيـــــلا لعظمته عزوجل بما يشاهد من أحوال السلاطين يوم خروجهم على الناس المقضاء العام فالمراد تجليه عزوجل بصفة المظمةوجمل العرض في قوله تعالى (يو منذ تُعْرِ ضُونَ) مجازا عن الحساب والمراد يومئذ تحاسبون لكنه شبه ذلك بعرض السلطان العسكر ايترف أحوالهم فعير عنه به وأخرج الامام أحمدوعيد بن حميد والترمذي وابن ماجه وابن أبي حاتم وابن مردويه عن أبي موسى قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم يعرض الناس يومالقيامة ثلاث عرضات فأماعرضتان فجدالومعاذير وأما الثالثةفعندذلك تطاير الصحف في الايدىفا خذ بيمينه وآخذ بشماله والجملة المعوض عنها التنوين على مايدل عليه كلامهم نفخ فيالصور وجمل يومئذ تعرضون بدلا من فيومئذ الح وقد سمعت أن الزمان متسع لجميع ماذكر وغيره وقوله تعالى (لا تخفي منكم خافية من على من مرفوع تعرضون أى تعرضون غير خاف عليه عز وجل سر من أسرار كم قبل ذلك أيضا وانما العرض لافشاء الحال واقامة الحجة والمبالغة في العدل أو غير خاف يومئذ على الناس كقوله تعالى يوم تبلى السرائر وقرأ حزة والكسائي وان وثاب وطلحة والاعمش وابن مقسم عن عاصم وغيرهم لايخني بالياه التحتانية ( فأ مَّامن أوتي كتابه بيمينه ) تفصيل لاحكام العرض والمراد بكتابه ماكسب الاثكة فيه مافعه في الدنيا وقد ذكروا أن أعمال كل يوم وليلة تكتب في صحيفة فتتمدد صحف العبد الواحد فإل توصل له فيؤتاها موصولة وقيل ينسخ مافي جيعهافي صحيفة واحدة وهذا ماجزم به الغزالي عليه الرحم وعلى القولين يصدق على ما يؤتاه العبد كتاب وقيل أن العبد يكتب في قبره أعماله في كتلب وهوالذي يؤرَّه يوم القيامة وهذاقول ضميف لايعول عليهوسياتي ان شاء الله تعالى بيان كيفيؤتي العبد ذلك ﴿ وَيَمْرِلُ ﴾ نبجحا وافتخارا ﴿ هَاؤُمُ أَقَرَ وَ اكتنابيه ۗ ﴾ قال الرضى ها اسم لحذ وفي مان لغات الاولى بالالف مفردة ساكنة للواحد والاننين والجمع مذكرا كان أو مؤنثا الثانية انتلحق هذه الالف المفردة كاف الخطاب الحرفيسة كما في ذلك وتصرفها نحو هاك ها كم ها كن الثالثسة أن تلحق الالف همزة مكان الكاف وتصريفها تصريف الكاف نحوها هاؤما هاؤم هاه هاؤما هاؤن الرابعة أن تلحق الالف همزة مفتوحة قبـل كاف الخطاب وتصرف الكاف الخامسة هأ به-رة ساكنة بعد الحاء للكل السادسة ان تصرف هذه الجلة تصريف دع السابعة أن تصرفها تصريف خف ومن ذلك ما حكى الكسائي من قول من قبل له هاء بالفتح الام إهاء وإهاء بفتح همزة المتبكلم وكسيرها الثامنة ان تلحق الالف همزة وتصرفها تصريف ناد والثلاثة الاخيرة أفعال غير متصرفة لامضي لها ولامضارع وليست بأسهاء أفعال قال الجوهرى هاه بكسرة الهمزة بمني هات وبفتحها بمعني خذ واذا قيل لك هاه بالفتح قلتماأها. أي ما آخذ وما أهاه على مالم يسم فاعله أيما أعطى وهذاالذي قال مبنى على السابعة نحو ما أخاف وما أخاف انتهى . وقال أبو القاسم فيها لغات أجودها ما حكاء سيبويه في كتابه فقال العرب تقول هاه يارجل بفتح الهمزة وهاه يا امرأة بكسرها وهاؤما يا رجلان أو امرأتان وهاؤم يارجالوهاؤن يا نسوة فالميم فيهاؤم كالميم في أنتم وضمها كضمها في بعض الاحيان وفسرههنا بخذوا وهو متعد بنفسه الى المفعول تعديته والمفعول محذوف دل عليه المذكور أعنى كتابيه وهو مفعول اقرؤا واختير هذا دون العكس لانه لو كان مفعول هاؤم لقيل اقرؤه اذ الاولى اضمار ألضمير اذا أمكن كماهنا وأنمــا لم يظهر في الأول لئلا يعود على متأخر لفظا ورتبة وهو منصوب مع ان العامل على اللغة الحيدة امم فعل فلا يتصل به الضمير وقيل هاؤم بمنى تعالوا فيتعدى بالى وزعم القتى ان الهمزة بدل من الكاف قيل وهو ضعيف الا أن كان قد عنى أنها تحل محلها في لغة كما سمعت فيمكّن لا أنه بدل صناعي لاناليكاف لِاتبدل من الهمزة ولاالهمزة منهاوقيلهاؤمكلة وضعت لاجابة الداعىعند الفرحوالنشاطوفي الحديث انه عليه الصلاة والسلامناداه أعرابى بصوت عال فجاوبه صلى الله تمالى عايه وسلم هاؤم بصولة صوته وجوزارا ـ ة هذا المعنى هذا فانه يحتمل أن ينادى ذلك المو°تي كتابه بيمينه أقرباؤه وأصحابه مثلاً ليقرؤا كتابه فرجيهم لمزيد فرحه ونشاطه بقوله هاؤم وزعم قوم انها مركبة في الاصل ها أموا أي اقصدوا ثم نقله انتخفيف والاستعمال الي ما ذكر وزعم آخرون ان الميم ضمير جماعة الذكور والهاء في كتابيه وكذا في حدابيه وماليه وسلطانيه وكذا ماهيه في القارعة للسكت لا ضمير غيبة فحقها ان تحذف وصلاً وتثبت وقفا لتصان حركة الموقوف عليه فاذا وصل استغنى عنها ومنهم من أثنتها في الوصل لاجرائه مجرى الوقف أو لانه وصل بنية الوقف والقراآت مختلفة فقرأ الجمهور باثباتها وصلا ووقفا قال الزمخمري اتباعا للمصحف الامام وتعقبه ابن المنير فقال تقليل القراءة باتباع المصحف عجيب مع أن المعتقد الحق أن القراآت بتفاصيلها منقولة عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وأطال في النشنيع عليه وهو كما قال وقرأ إبن محيصن بحذفها وصلا ووقفا واسكان اليا. فيما ذكر ولم يتقل ذلك فيماهيه فيما وقفت عليه وابن أبي اسحق والاعمش بطرح الهاء فيهن في الوصل لا في الوقف وطرحها حمزة في مالي وسلطاني وما هي في الوصل لا في الوقف وفتح الياء فبهن وما قاله الزهراوي من أن اثبات الهاء في الوصل لحن لا يجوز عند أحد علمته ليس بشي وفان ذلك متواتر فوجب قبوله (إنتي ظنذتُ أنتي ملا ق حسابيه ) أي علمت ذلك كما قاله الاكثرون بناء على أن الظاهر من حال المؤمن تيمن امور الآخرة كالحسَّاب فالمنقول عنه ينبغي ان يكون كذلك لكن الامورالنظرية لكون تفاصيلها لا تخلو عن تردد ما في بمضها بما لا يفوت اليقين فيه كسهولة الحساب وشدته مثلا عبر عن العلم بالظن مجازاً للاشعار بذلك وقيل لما كان الاعتقاد بامور الآخرة مطلقا بما لاينفك عن الهواجس والحطرات النفسية كسائر العلوم النظرية نزل منزلة الظن فمبر عنه به لذلك وفيه اشارة الى أن ذلك غير قادح في الايمان وجوز أن يكون الظن على حقيقته على أن يكون المراد منحسابه ما حصل له من الحساب اليسر فان ذلك بما لا يقين له به وانما ظنه ورجحه لمزيد وثوقه برحمة الله تعالى عزوجل ولمل

ذلك عند الموت فقد دلت الاخبار على أن االائق بحال المؤمن حينتذ غلبة الرجاء وحسن الظن واما قبله فاستواء الرجاء والخوف وعليه يظهر جدا وقوع هذه الجلة موقع التعليل لماتشمر به الجملة الاولى من حسن الحال فكانه قيل انى على ما يحسن من الاحوال أو انى فرح مسرور لانى ظنت بربى سبحانه انه يحاسبني حسابا يسيرا وقد حاسبني كذلك فالله تعالى عند ظن عبده به وهذا أولى مما قيل يجوز ان يكون المراد اني ظننت أنى ملاق حسابي على الشدة والمناقشة لما سلف مني من الهفوات والآن ازال الله تعالى عني ذلك وفرج همى وقيل يطلق الظن على العلم حقيقة وهو ظاهر كلام الرضى في أفعال القلوب وفيه نظر ﴿ فَهُو ۖ فِي عِيشَةً رَاضَيَةً ﴾ قال أبوعبيدة والفراء أي مرضية وقال غيروا حداً ي ذات رضي على أنه من باب النسبة بالصيغة كلابن وتأمر وَمَعْني ذات رضي ملتبسة بالرضا فيكون بمغي مرضية أيضا وأورد عليه أنعا أريد به النسبة لا يؤنث كما صرح به الرضى وغيره وهو هنا مؤنث فلا يصح هذا التأويل الأ أن يقال التاه فيه للمبالغة وفيه بحث وقال بعض المحققين الحق ان مرادهم أن ماقصد به النسبة لايلزم تأنيثه وان جاء فيه على خلاف الاصل الغالب أحيانا والمشهور حمل ما ذكر على أنه مجاز في الاسناد والاصل في عيشة راض صاحبها فأسند الرضا اليها لجملها لحلوصها دائها عن الشوائب كانها نفسها راضية وجوز أن يكون فيه استعارة مكنية وتخييلية كافصل في مطول كتب المعاني ﴿ فِي جَنَّةً عَا لِيَةً ﴾ مرتفعةالمكان لانها في السها. فنسبةالعلواليها حقيقة ويجوز أن تكون مجازا وهي حقيقة لدرجاتها وما فيها مزبناء ونحوه أو يكون هناك مضاف محذوف أى عالية درجاتها أو بناؤها أوأشجارها وفيالبحرعالية مكانا وقدر! ولا يخفى مافياستمال العلو فيهما من الكلام ﴿ وَلُطُّوفَهَا ﴾ جمع قطف بكسر القافى وهو مايجتني من الثمر زاد بعضهم بسرعة وكا أن ذلك لانها من شأن القطف بفتح القــاف وهو مصدر قطف ولم يجملوا قطوفها جما له لان المصدر لا يطرد جمه ولقوله تعالى ﴿ دَا نِيَّةٌ ﴾ أى قريبة يتناول الرجل منها وهو قائم كما قال البراء بن عازب رضى الله تمسالي عنه وقال بمضهم يدركها القائم والقاعد والمضطجع بفيه من شجرتها وعليــه بحوز أن يكون مراد البراء التمثيل وأخرج عبد بن حميد عن قتادة انه قال دنت فلا يرد أيديهم عنها بعد ولا شوك وفسر الدنو عليه بسهولة التناول (كُلُواوَ اشْرَبُوا) باضار القدول أي يقدال فيها ذلك وجمع الضمدير رعاية للمعدى (حنيدًا) صفة لمحذَّوف وقع مفعولًا به والاصل أكلا وشربًا هنيثًا أي غير منفصين فحذف المفعول به وأقيمت صفته مقامه وصح جمله صفة لذلك مع تمدده لان فميلا يستوى فيسه الواحد فما فوقه وجمل بعضهم المحذوف مصدرا وكذا صفته أعنى هنيئا ووجه عدم تثنيته بان المصدر يتناول المثنى أيضا فلا تغفل وجوز أن يكون نصبا على المصدرية لفعل من لفظه وفعيل من صيغ المصادر كما أنه من صيغ الصفات أى هنتم هنيئا والجملة في موضع الحال والكلام في مثلها مشهور ( بِمَا أَسْلَفْتُم ) بمقابلة ما قدمتم من الاعمال الصالحة (في الأيّام الخالِية ) أى المساضية وهي أيام الدنيا وقيسل أي الخالية من اللذائذ أي الحقيقية وهي أيام الدنيا أيضا وقيل أى التي أخليتموها من الشهوات النفسانية وحمل عليمه ما روى عن مجاهد وابن حبير ووكيع من تفسير هذه الايام با يام الصيام وأخرج ابن المنذر عن يعقوب الحنفي قال بلغني أنهاذاكان يوم القيامة يقول الله تعالى يا أوليائي طالما نظرت البكم في الدنيا وقد قلصت شفاهكم عن الاشربة وغارت أعينكم وخمت بطونكم فكونوا اليوم في نميمكم وكلوا وأشربوا هنيئا بما أسلفتم في الايام الحالية والظاهر ان ما على تفسيرالايامالخالية بايامالصيام غير محمولة على العموم والعموم في الآية هوالظاهر ﴿وَ أَمَّا مَنْ أُو تَنَى كِتَابُهُ بَشِيمًا لِهِ

فَيَقُولُ ' يَا لَيْنَنِي كُمْ أُوتَ كَيَّا بِيَّهَ وَكُمْ أَدْ رِمَاحِسَا بِيَّهُ ﴾ لما برى من قبح العمل وانجلاه الحساب عما يسوه ﴿ يَالَّيْنَهَا ﴾ أَى الَّمُونَةُ الَّتِي منها في الدُّنيا ﴿ كَانَتِ القَّاصْيَةُ ﴾ أَى انقاطعة لامرى ولم أبعث بعدها ولم ألق ما ألقي فالضميرللموتة الدال عليها المقاموان لم يسبَّق لها ذكر ويجوز أن يكون لماشاهده من الحالة أى ليتهذه الحالة كانت الموئة التي قضت على لما أنه وجدها أمر من الموت فتمناه عندها وقد قيل أشد من الموت مايتمني الموت عنده وقد حوز أن يكون للحياة الدنيا المفهومة منالسياق أيضا والمراد بالقاضية الموتة فقد أشهرت في ذلك أي يا ليت الحياة الدنيا كانت الموتة ولم أخلق حياً وبتفسير القاضية بماذكر أندفع ما قيل انها تقتضى تجدد أمرولا تجدد في الاستمرار على العدم نعم هذا الوجه لا يخلوعن بعد ﴿ مَا أَغْنَى عَنَّى مَا لِيهُ ﴾ أى ما أغنى عنى شيئًا الذي كان لي في الدنيا من المال ونحوه كالانباع على أن ما في ما أغنى نافية وما في ماليه موصولة فاعل أغنى ومفعوله محذوف وليه جار ومجرور في موضع الصلة ويجوز أن يجمل ما ليه عبارة عن مال مضاف الى يام المتكلم و الاول أظهر شمولًا للاتباع ونحوها اذ لايتأتي اعتبار ذلك على الثاني الا باعتبار اللزوم ويجوز أن تكون ما في ما أغني استفهامية للانكار وماليه على احتمالية أي أيشيء أغنى عنى مالى ﴿ هَاكَ عَنَّى سُأْطًا نِيَهُ ﴾ أي بطلت حجتي التي كنت أحتج بها في الدنيا وبه فسره ابن عباس ومجاهد والضحاك وعكرمة والسدى وأكثر السلف أو ملكى وتسلطى على الناس وبقيت فقيراً ذليلا أو تسلطي على القوى والآلات التي خلقت لي فمجزت عن المعالها في الطاعات يقول ذلك تحسرا وتأسفاً والى هذا ذهب قتادة مشيرا الى وجه اختياره دون الثاني أخرج عبد بن حميد عنه أنه قال أما والله ماكل من دخل النار كان أمير قرية ولكن الله تعالى خلقهم وسلطهم على أبدائهم وأمرهم بطاعته ونهاهم عن معصيته وبما أشار اليه رجح الاول على الثاني أيضا لكن قيل ما بعد أشد مناسبة لهوستطلع ان شاء الله تمالى على ذلك وعن ابن عباس أنها نزلت في الاسود بن عبد الأشد ويحكي عن فناخسرة الملقب بعضد الدولة ابن بويه انه لما أنشد قوله

ليس شرب الكاس الافي المطر به وغناء من جوار في سحر غانيات سالبات النهاى به ناعات في تضاعيف الوتر مبرزات السكائس ن مطلمها به ساقيات الراح من فاق البشر عضد الدولة وابن ركنها به ملك الاملاك غلاب القدر

لم يفلح بوسده وجن وكان لاينطلق لسانه الا بهذه الآية وفي يتيمة الثمالي أنه لما احتضر لم ينطلق لسانه الا بتلاوة ماأغى عنى ماليه هلك عنى سلطانيه نسال الله تمالى العفو والعافية وروى عن أبى عمرو انه ادغم هاء السكت من ماليه في هاء هلك وهو ضميف قياسا لان هاء السسكت لاندغم لكون الوقف عليها محتقا أو مقدرا كما في شرح التوضيح وفيه رواية الادغام فيا ذكر عن ورش وتعقب بان المروى عنه انما هو النقل في كتابيه انى والله تعالى أعلم (خُدُوهُ) بتقدير القول أى فيقول الله تمالى للزبانية خذوه و فَعُلُوهُ مَا أى شدوه بالاغلال ( ثُمَّ الجيعيم صَلُّوهُ) أى لانصلوه الا الجعيم وهي النار المنظيمة السديدة التاجيح لعظم ماأوتى به من المصية وهي الكفر باته تعالى العظيم وقيل حيث كان يتمظم على الساس وهو مبنى على اختصاص ماقبسل بالسلاطين بقرينة تعظيم أمره وتنصيص الله تعالى على تعذيبه وأجيب عما يخدشه مما يغهم من كلام قتادة بانه لا ضير في كونه بيانا لحال بعض من أوتى

كتابه بشماله ومشله ماياتي ان شاه الله تعالى من قوله سبحانه ولا يحض الخ فكم من أهل الشمال من لا يكون كذلك وأيضا قد ذكروا ان الجحيم اسم لطبقة من النـــار فتامل ﴿ ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا ﴾ أى قياسها ومقدار طولها (سَيْمُونَ ذِرَاعًا) يجوز ان يراد ظاهره من العدد المعروف والله تعالى أعلم بمكة كونها على هذا العدد ويجوز أن يراد بهالتكثير فقدكش السبعة والسبعون فىالتكثير والميالغة ورجح بأنه أبلغ من ابقائه على ظاهر ، والذراع مؤنث قال ابن الشحنة وقد ذكر ، بعض عكل فيقال الثوب خس أذرع وخمسة أذرع والمراد بهالنعروفة عند العرب وهي ذراع اليدلان الله سبحانه أنما خاطبهم بمسا يعرفون وقال أبن عباس وابن جريج ومحمد بن المنكدر ذراع الملكوأخرج أبن المبارك وجماعة عن نوف البكالى أنه قال وهو يومئذ إبالكوفة الذراع سيعون باعا. والباع مابينك وبين مكة ويحتاج الى نقل صحيح وقال الحسن الله تعمالَى أعلم بأى ذراع هي والسلسلة حلَّق تدخل في حلق على سبيِّل الطول كا أنهسا من تسلسل الشيء اضطرب وتنوينها للتفخيم وروى عن ابن عباس أنه قال لو وضع منها حلقةعلى جبل لذاب كالرصاص ﴿ فَأَمُّلُكُوهُ ﴾ أي فادخلو مكافي قوله تمالى فسلك ينابيع في الأرض وادخاله فيهابأن تلف على جسده وتلوى عليه من جميع جهاته فيبقى مرهقا فيما بينها لايستطيع حراكاما وعن ابن عباس ان أهلالنار يكونون فيها كالتعلُّب في الحِية والثملب طرف خشبة الرمح والحِية الزُّج وأخرج ابنالمنذروابن أبي حاتم عن النجر بجقال قال ابن عباس ان السلسلة تدخل في استه ثم تخرج من فيه ثم ينظمون فيها كما ينظم الجرادفي العود ثم يشوىوفي رواية أخرج عنه أنهاتسلك في دبره حتى تخرج من منحر به ومن هناقيل ان في الآية قلما والاصل فاسلكوها فيه والجمهور على الظاهر والفاء جزائية كما فى قوله تمالى وربك فكبر والتقدير مهما يكن من شيء فاسلكوه في سلسلة الح فقدم الظرف وما معه عوضا عن المحسَّذوف ولتتوسط الفاء كما هو حقها وايدل علىالتخصيص كائنه قبل لاتسلكوه الا في هذه السلسلة كانهماأفظع من سائرمواضعالارهاق من الجحيم ويجوز أن يكون التقدير هكذا ثم مهما يكن من شيء فني سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً اسلكوه ففيه تقديمان تقديم الظرف على الفعل للدلالة على التخصيص وتقديمه على الفامبعـــد حذف حرف الشرط للتعويض وتوسيط الفاء وثم في الموضمين لتفاوت ما بين أنواع مايمسذبون به من الغل والتصلية والسلك على مااختساره جمع وجوز بمضهم كونهما على ظاهرها من الدلالة على المهلة ورجع الاولبأنه أنسب بمقام التهسديد وزعم بعض أن ثم الشانية لعطف قول مضمر على ماأضمر قبسل خذوه أشعارا بتقاوت مابين الأمرين وفاء فاسلكوه المطف المقول على المقول لئلايتوارد حرفا عطف على معطوف واحد ويلزمه أن يكون تقديمالسلسلةعلى الفاء بمدحذف القول لئلايلزم النوارد المذكور ومبنىهذا التكلف البادر الغفلة عما ذكرناه فلا تغفل ويعلم منسه وهمرا قيل انه ليس في الآية مايفيد التخصيص لان في سلسلة ليس معمولا لاسلُّـكُوه لئلا يُلزم الجمع بين حرفي عطف بل هو معمول لمحذوف فيقدر مقدمًا على الاصل على أن تقديم الجحيم كَالِفَرينة على كُون في سلسلة مقدما على عامله (إنَّهُ كانَ لاَ يُؤْمِنُ باللهِ العظيم ) تعليل على طريقة الاستئنساف للمبالغة كانه قيل لم استحق هذا فقيل لانه كان في الدنيا مستمرآ على الكفر بالله تعالى العظيم وقيل أي كان في علم الله تعالى المتعلق بالاشياء على ما هي عليــــه في نفس الامرأنه لايتصف بالايمان به عزوجل والاول هواأظاهر وذكر العظيم للاشارة الى وجه عظم عذابه وقيل للاشمار بانه عزوجل المستحق للمظمة فحسب فن نسبها الى نفسه استحق أعظم المقويات (و لا يَحْضُ على طعام المسكين) أى ولا يحث على بذل طمامه الذي يستحقه في مال الموسر ففيه مضاف مقدر لان الحث أعما يكون على الفمل والطمام ليس

بهويجوزأن يكون الطعام بمنى الاطعام بوضع الاسم موضع المصدر كالعطاء بمنى الاعطاء أى ولايحث على أطعام المسكين فضلاعن أن يبذل ماله فليس هناك مضاف محذوف وقيل ذكر الحض للاشعار بان تارك الحض بهذه المنزلة فكيف بتارك الفعل وما أحسن قول زينب الطثرية ترثى أخاها يزيد

اذا نزل الاضياف كان عددوراً \* على الحي حتى تستقل مراجله

تريد حضهم على القرى واستمجلهم وتشاكس عليهم وفيه أوجه من المدح وكان أبو الدرداء رضي الله تعملي عنه عمض امرأته على تكثير المرق لاجل المساكين ويقول خلمنا نصف السلسلة بالايمسان أفلا نخلع أصفها اقتبس ذلك من الآية فانه جعل استحقاق السلسة معللا بعدم الإيمان وعدم الحض وتخصيص الامرين بالذكر قيل لما أن أقبح المقائد الكفر وأشنع الرذائل البخل وقسوة القلب وفي الاتية دلالة على أن الكفار مخاطبون بالفروع كا/ ول والالم يعاقبوا على ترك الحض على طعام المسكين ﴿ فَلَمَيْسَ ۗ لَهُ اليَرْمَ هَمْنَا حَدِيمٌ ﴾ قريب مشنق بحميه ويدفع عنه لان أولياءه يتحامونه ويفرون منه ﴿وَكُا طُمَّامُ إلا مِنْ غِيدًا لِمِنْ عَالَ الله ويوز هوما يجرى من الحراح اذا غسلت فعلين من الغسل وقال ابن عباس في رواية ابن أبى حاته وابن كمذر من طريق عكرمة عنهانه الدموالماء الذي يسيل من لحوم أهل الناروفي ممناه قوله في روايتهمامن طريق على بن أبي طلحة عنه هو صديد أهل النسار وأخرج ابن أبي حاتم من طريق مجاهد عنه أنه قال ماأدري ما انسلين ولكني أظنه الزقوم والاكثرون على الاول وأخرج الحاكم وصححه عن أبي سميد الحدرى عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم لو أن دلوا من غساين يهراق في الدنيا لا تتن بأهل الدنيا وجمله بمضهم متحدا مع الضريع وقال بعضهم هما متباينان وسيأتى الــكلام في ذلك أن شاء الله تعالى وله خبرايس قال المهدوى ولايصح أن يكون همنا ولم بيينما المانع من ذلك وتبعه القرطي فيذلك وقاللان المني يصيرايس ههنا طعام الامن غسلين ولا يصح ذلك لان ثم طعاما غيره وههنامتعلق بمافيله من مني الفعل انتهى وتمقب ذاك أبوحيان فقال اذا كان ثم غير ممن الطعام وكان الاكل أكلا أخرصح الحصر بالنسبة ألى اختلاف الاكليزوأما انكانالضريعهو النسلين كاقال بعضهم فلا تناقض بينهذا الحصر والحصرفي قوله تعالى ليسلحم طمام الا من ضريع اذ الحصور في الآيتين هو من شيء واحد وأنما يمتنع ذاك من وجه غيرماذ كره وهوانهاذا جعلناههنا الحبركان لهواليوم تعلقين بماتماق به الحبروهوالعامل فيههناوهوعامل مفنوى فلايتقدم معموله عليه فلو كان المامل لفظياً جاز كقوله تمالى ولم يكن له كفوا أحد فله متعلق بكفوا وهو خبر ليكن اه وفي اطلاق العامل الممنوى على متماق الحار والمجرور المحذوف بحث ﴿ لاَيًا \* كُلُهُ إِلَّا الْخَاطَتُونَ ﴾ أصحاب الحطاما من خطىء الرجل اذا تعمد الذنب من الحطا المقابل للصواب دون المقابل للعمد والمراد بهم على ماروى عن ان عباس المشركون وقرأ الحسن والزهرى والعنكي وطلحة في رواية الخاطيون بياء مضمومة بدلا من الهمزة وقرأ ابو جمفر وشيبة وطلحة في رواية أخرى ونافع بخلاف عنه الحاطون بطرح الهمزة بعسد ابدالها تخفيفا على انه من خطى و كقراءة من همز وعن ان عباس مايشمر بانكار ذلك أخرج الحاكم ومحمه من طريق أبى الاسودالدؤلي وعي بن يعمر عنه انه قال ماالحاطون اعاهوالخاطؤن ماالصابون اعاهوالصائبون وفيرواية ماالخاطون كانا نعخطو كانهيريد أن التخفيف مكذا ليس قياسا وهو ملبس مع ذلك فلا يرتكب وقيل هومن خطا يخطو فالمرادبهم الدين يتخطون من الطاعة الى العصيان ومن الحق الى الباطل ويتعدون حدودالله عز وجل فيكون كناية عن المذنين أيضاه ذاوظواهر هذه الآيات أن المؤهن الطائع يؤتى كتابه بيمينه والكافريؤتي كتابه رهماله ولم يعلم منها حال الفاسق الذي مات على فسقه من غير توبة بل قيل ليس في القرآن بيان حاله

صريحًا وقد اختلف في أمره فجزم الماوردي بان المشهور أنه يؤتى كتابه بيمينه ثم حكى قولا بالوقف وقال لا قائل بائنه يؤناه بشهاله وقال يوسف بنعمر اختلف في عصاة المؤمنين فقيل ياخذون كتبهم باياتهم وقيل بشهالهم واختلف الاولون فقيل ياخذونها قبل الدخول في النار ويكون ذلك علامة على عدم خلودهم فيها وقيل ياخذونها بعد الحروج منها ومن أهل العلم من توقف لتعارض النصوص ومن حفظ حجة على من لم يحفظ والمثبت مقدم على النافي ثم انه ليس في هذه الآيات تصريح بقراءة العبد كتابه والوارد في ذلك مختلف والذي يجمع الآيات والاحاديث على ماقال اللقاني أن من الآخذين من لم يقرأ كتابه لاشتهاله على المخازىوالقبائح والجرائم والفضائح فياخذه بسبب ذلك الدهش والرعب حتى لايميز شيئا كالكافر ومنهم من يقرؤه بنفسه ومنهم من يدعو أهلُّ حاضره لقراءته اعجابا بما فيه وظواهر النصوص أن القراء حقيقية وقيل مجازية عبربهاعن العلم وليس بشىء ولفظ الحسن يقرأ كل انسان كتابه أميا كان أوغير أمى وظواهر الآثار ان الجسنات تكتب متميزة من السيئات فقيل انسيئات المؤمن أول كتابه وآخره هذه ذاوبك قد سترتها وغفرتها وان حسنات الكافرأولكتابه وآخره هذه حسناتك قد رددتها علىك وما قبلنها وقبل يقرأ المؤمن سيآت نفسه ويقرأ الناس حسناته حتى يقولوا مالهذا العبد سيئة ويقول مالى حسنة وقيل كل يقرأ حسنانه وسيآته وأول سطر من كتاب المؤمن أبيض فاذا قرأه ابيض وجهه والكافر على ضــد ذلك وظواهر الآيات والاحاديث عدم اختصاص ايناء الكتب بهذه الامةوان تردد فيه بعض العلماء لما في بعضها عايشعر بالاختصاص فغي حديث رواً. أحمد عن أبي الدرداء انه عليه الصلاة والسلام قال وقد قال له رجل كيف تمرف أمتك من بين الامم فيما بين نوح عليه السلام الى امتك يا رسول الله هم غر محجلون من أثر الوضوء ليس أحد كذلك غيرهم وأعرفهم انهم يؤتون كتبهم بايمانهم الحديث وقد تقدم فتذكر والحق أن الجن في هذه الامور حكمهم حكم الانس على ما بعثه القرطى وصرح به غيره نعم الانبياء والملائكة عليهم الصلاة والسلام لاياخذون كتابابل ان السبعين ألفا الذين يدخلون الجنة بغير حساب ومنهم أبوبكر رضى الله تعالى عنه لا يأخذون أيضاكتا باوأول من يؤتي كتابه بيمينه فله شعاع كشعاع الشمس عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنـــه كما في الحديث وبعده أبو سلمة بن عبد الاشد وأول من يأخذ كتابه بشهاله أخوم الاسود بن عبـــد الاشد الذي مر ذكره غير بعيد والآثار في كيفية وصول الكتب الى أيدى أصحابها مختلفة فقد ورد أن الريح تطيرها من خزانة تحت العرش فلا تخطى. صحيفة عنق صاحبها وورد أن كل أحد يدعى فيعطى كتابه وجمع بأخذ الملائكة عليهم السلاماياهامن أعناقهم ووضعهم لهافي أيديهم واللة تعالى أعلم وتمام الكلام في هذا المقام يطاب من محله ﴿ فَلَا أَقْسِم بِما تُبْصِيرُونَ وَمَا لاَ تُبْصِيرُونَ ﴾ قد تقــدم الــكلام في لا اقسم بمواقع النجــوم وما تبصرون وما لا تبصرون المشاهدات والمغيبات واليه يرجع قول قتادة هو عام في جميع مخلوقاته عز وجل وقال عطاه ما تبصرون منآثار القدرة ومالا تبصرون من اسرار القدرة وقيل الاجسام والارواح وقيل الدنيا والاسخرة وقيل الأنس والجن والملائكة وقيل الحلق والحالق وقيل النعم الظاهرة والباطنة والاول شامل لجمسيع ما ذكر وسبب النزول على ماقالمقاتلان الوليد قالان محمدا صلى اللة تعالى عليه وسلم ساحروقال ابوجهل شاعر وقال عتبة كاهن فرد الله تسالى عليهم بقوله سبحانه فلا أقسم الخ (إنَّهُ ) أَيْ القرآن (لَقُولُ رُسُولٍ) يبلغه عن الله تعالى فان الرسول لا يقول عن نفسه ﴿ كَرِيمٍ ﴾ على الله عز وجل وهو النبي صــلى الله تعمالي عليه وسلم في قول الاكثرين وقال ابن السيائب ومقاتل وابن قتيبة هو حبريل عليه السلام وقوله تعالى ﴿وَمَاهُو ۚ بِقُولِ شَاعِرٍ ﴾ الخقيل دليل لما قاله الاكثرون لات المني على اثبات أنه

عليمه الصلاة والسلام رول لاشاعر ولا كاهن كما يشعر بذلك سبب النزول وتوضيح ذلك أنهم ماكانو يقولون في جبريل عليه السسلام انه كذا وكذا وأما كانوا يقولونه في النبي صلى الله تعالى عليه وسلم فلوأريد برسول كريم جبريل عليه السلام لفات التقابل ولم يحسن العطف كانقول انه لقول عالم وماهو بقول جاهل ولو قلت وماهوبقول شجاع نسبت الى مانكر موتعقبه بعض الاثمة بأن هذا صحيح انسلم أن المني على اثبات رسول لاشاعر ويكون قوله تعالى انه لقول رسول لاقول شاعر اثباتا للر سالة على طريق الكناية أمااذا جمل المقصود من السياق اثبات حقية المنزل وأنه من الله عن والانه تنظيم وهو في نفسه صدق ويقين لا يحوم حوله شك كما يدل عليه مابعد فللقول الثاني أيضا موقع حسن وكانه قيل ان هذا القرآن لقول جبريل الرسول الكريم وما هو من تلقاء محمد والكهانة على سبيل الادماج انتهى وهو تحقيق حسن (قليلا كما تُومنون قدنني عنه أي تصدقون تصديقا قليلا على أن قليلا صفة للمفمول المطلق لتؤمنون وما مزيدة للتا كيدوالقلة بمعناها أي تصدقون تصديقا قليلا على أن قليلا صفة للمفمول المطلق لتؤمنون وما مزيدة للتا كيدوالقلة بمعناها أخلهروا خلافه عنادا وأبوه تمردا بالسنتهم وحمل الزمخشرى القلة على العدم والذي أي لاتؤمنون البتة ولا كلام فيه سوى أنه دون الاول في الظهور وقال أبو حيان لايراد بقليلا هنا النفي المحض كا زعم فذلك لايكون الا في أقل نحو أقل رجل يقدول كذا الا زيد وفي قل نحو قل رجل يقدول كذا الا زيد وقد يكون في قليل وقليلة أذا كانا مرفوعين نحو ماجوزوا في قوله

أنيخت فالقت بلدة فوق بلدة بهي قليل بها الاصوات الابغ مها

اما اذا كان منصوبانحو قليلا ضربت أو قليلا ماضربت على أن تسكون مامصدرية فان ذلك لايجوز لانه في قليـــلا ضربت منصوب بضربت ولم تستعمل العرب قليلا أذا انتصب بالفعل نفيا بلمقابلاللكشير وأما في قليلا ماضربت على ان تسكون مامصدرية فيحتاج الى رفع قليل لأن ماالمصدرية في موضع رفع على الابتداء اه. وأنت تعلم أن مثل ذلك لايسمع علىمثل الزمخشرىبغير دليل فان الظاهر أنهماقال ماقال الا عن وقوف وهو فارس ميدان العربية وجوز كونه صفة لزمان محذوف أي زماناً قليلا تؤمنون وذلك على ماقيل اذا سئلوا من خلقهم أو منخلق السموات والارض فانهم يقولون حينئذ الله تعالى وقال ابن عطية نصب قليلا بفعل مضمريدل عليه تؤمنون ويحتمل أن تبكون مانافية فينتني إيمانهم البتة ويحتمل أن تبكون مصدرية وما يتصف بالقلة هوالايمان اللغوى وقد صدقوا باشياء يسيرة لاتغنى عنهم شيئاككون الصلة والعفاف اللذين كانا يأمرهما عليه الصلاة والسلام حقاوصوابا اه. وتعقب بانه لايصح نصب قليــــلا بفعل مضمر دال عَليه تؤمنون لانه إما أن تبكون ماالمقدرة معه نافية فالفعل المنفى بمالايجوزحذفه وكذا حذف ما فلا يجوز زيدا ما اضربه على تقدر ما أضرب زيدا ما أضربه وان كانت مصدرية كانت اما في موضع رفع على الفاعلية بقليــ لا أى قليلا ايمانـكم ويرد عليه لزوم عمله من غير تقدم ما يسمد عليه ونصبه لا ناصب له وأما في موضع رفع على الابتداء ويرد عليه لزوم كونه مبتدأ بلاخبرلان ماقبله منصوبلا مرفوع فتأمل وقرأ ابن كشير وابن عامر وأبو عمرو بخلاف عنهما والحسن والجحدرى يؤمنون بالياء النحتية على الالنفات ﴿ وَلاَ بَقُولُ كَا مِن ﴾ كا ندءون مرة أخرى ﴿ قَلْيلاً مَا نَذَ كُرُونَ ﴾ أى تذكرون تذكرا قليلا فلذلك يلتبس الأمرَ عليكم وتمام الكلام فيــه اعرابا كالكلام فيما قبله وكذا القراءة وذكر الايمان مع نفي الشاعرية والتذكر مع نفي الكاهنية قيل لما أن عدم مشابهة القرآن الشمر أمل بين لاينكره الامعاند فلا

عندلدعيها في ترك الايمان وهو أكفر من حمار بخلاف مباينته الكهانة فانها تتوقف على تذكر أحواله صلى الله تمالى عليه وسلم ومعانى القرآن المنافية لطريق الكهانة ومعانى أقوالهم وتعقب بان ذلك أيضايما يتوقف على المعالم وقطما وأجيب انه يكفى فى الغرض انفر في بنهما آن توقف الاول دون توقف النانى (تَنْزِيلا ) أى هو تنزيل (مِنْ رَبِلا بالنصب بتقدير رَبِّ العالمين ) نزله سبحانه على لسان جبريل عليه السلام وقرأ أبو السال تنزيلا بالنصب بتقدير نزله تنزيلا (ولو تقوّل عكيناً بعض الأقاويل ) التقول الافتراء وسمى تقولا لانه قول متكلف والاقاويل الاقوال المفتراة وهي جمع أنمام وابابيت بالنقول المفتراة وهي جمع أنمام وابابيت وفي الكشاف سمى الاقوال المتقولة أقاويل تصغيرا لها وتحقيرا كقولك الاعاجيب والاضاحيك كانها جمع أفعولة من القول وتعقبه ابن المنير بأن أفعولة من القول غريب عن القياس التصريفي وأجب بأنه غيروارد لان مراده أنه جمع على عاسمت والتحقير جاه من السياق والمرادلوادي علينا شيئاً منقله أن يقال بمنع اختصاصه وضعا وأنه جمع على عاسمت والتحقير جاه من السياق والمرادلوادي علينا شيئاً منقله في قوله سبحانه ألم تعرب لا تقطع مات صاحبه وعن عاهد أنه الحبل الذي في الظهروهو النجاع وقال الكلى هوعرق بين العلماء وهي عصب المنق والحلقوم وعن عجاهد أنه الحبل الذي في الظهروهو النجاع وقال الكلى هوعرق بين العلماء وهي عصب المنق والحلقوم وقبل عرق غليظ تصادفه شفرة الناحر ومنه قول الشاخ بن ضرار

اذا بلفتني وحملت رحلي 🌣 عرابة فاشرقى بدم الوتين

وهــذا تصوير للاهلاك بافظع ما يفعــله الملوك بمن يغضبون عليــه وهو أن يأخذ القتال بيمينه ويكفحه بالسيف ويضرب عنقه وعن الحسن أن المعنى لقطمنا بمينه ثم لقطعنا وتينه عبرة ونكالا والباه عليــه زائدة وعن ابن عبــاس أن اليميين بمغى القوة والمراد أخــذ بعنف وشدة وضعف بأن فيه ارتكاب مجاز من غير فائدة وأنه يفوت فيه التصوير والتفصيل والاجال ويصير منه زائدا لا فائدة فيه وقرأ ذكوان وابنه محمد ولو يقول مضارع قال وقرى. ولو تقول مبنيا للمفمول فنائب الفاعل بمض انكان قد قرى ممر فوعاوان كان قدقري منصوباً فهوعلينا ( فَمَامِنْكُمْ ) أيها الناس (مِنْ أَحَدِ عَنهُ ) أى عن هذا الفعل وهوالقتل ( حَاجِيْنِ ) أي مانمين سنى فما يمنع أحد عن قنله واستظهر عود ضمير عنه أن عاد عليه ضمير تقول والمغي فما يحول أحد بَيْننا وبينه والظاهر في حاجزين أن يكون خبرا لما على لغة الحجازيين لانه هو عط الفائدة ومن زائدة واحد أسمها ومنكم قيل في موضع الحال منه لانه لو تأخر لكان صفة له فلما تقدم اعرب حالا كا هوالشائع في نعت النكرة اذا تقدم عليها ونظر في ذلك وقيل للبيان أومتعلق بحاجزين كم تقول ما فيك زيد راغبا ولا يمنع هذا الفصل من انتصاب خبر ما وقال الحوفي وغيره ان حاجزين نمت لاحد وجع على المنى لانه في منى الجماعة يقع في الننى العامالو احد والجمع والمذكر والمؤنث ومنه لانفرق بين أحدمن رسله واستن كأحدمن النساه فاأحد مبتدأ والحبر منكم وضعف هذاالقول بأن النفي يتسلط على الحبروهو كينونتهمنكم فلا يتسلط على الحجز مع أنه الحقيق بتسلطه عليه ( و إنَّهُ )أى القرآن ( لَتَذْ كُرَةٌ لِلمتَّقينَ ) لانهم المنتفعون به (وإنَّا أَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمُ مُكَذَّينَ ) فنجازيهم على تكذيبهم وقيل الخطاب للمسلمين والمنى ان منهم ناساسيكفرون بالقرآن ﴿ وَ إِنهُ ﴾ أى القرآن ﴿ المُحَدِّرُةُ ﴾ عظيمة ﴿ عَلَى الكَّا فِرِينَ ﴾ عندمشاهدتهم لتواب المؤمنين وقال مقاتلوان تكذيبهم بالقر اآن لحسرة عليهم فاعادالضمير للمصدر المفهوم من قوله تعالى مكذبين والاول أظهر (وَ إِنهُ ) أَى القرآن ( لَحَقُ اليَّقِين ) اى اليقين حق اليقين والمهنى لمين اليقين فهو على نحو عين الشيء ونفسه والاضافة بمنى اللام على ما صرح به في الكشف وجوز أن تكون الاضافة فيسه على معنى من أى الحق النابت من اليقين وقد تقدم في الواقعة ما ينفعك هنا فتذ كره وذكر بعض الصوفية قدست أسرارهم أن أعلى مراتب الملم حق اليقين ودونه عين اليقين ودونه علم اليقين فالاول كملم العاقل بالموت اذا ذاقه والثانى كعلمه به في سارٌ أوقاته وتمام الكلام في ذلك يطلب كعلمه به غي سارٌ أوقاته وتمام الكلام في ذلك يطلب من كتبهم ( فَسَبَّح باسم رَبِّسك العظيم ) أى فسبح الله تعالى بذكر اسمه العظيم تنزيها له عن الرضا بالتقول عليه وشكرا على ما أوحى اليك من هذا القرآن الجليل الشأن وقد م نحو هذا في الواقعة أيضا فارجع اليه ان أردت والله تعالى الموفق

## (سورة المعارج)

وتسمى سورة المواقع وسورة سألوهي مكية بالاتفاق على ماقال القرطبي وفي مجمع البيان عندالحسن الا قوله تعالى والذين في أموالهم حق معلوم وآيها ثلات واربعون فى الشامى واثنتان وأربعون في غيره وهي كالنتمة لسورة الحاقة في بقية وصف القيامة والنار وقد قال ابن عباس إنها نزلت عقيب سورة الحاقة

﴿ بِهُمُ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ سَا لَ سَا يُل مُ بِعَذَ ابٍ وَ اقِع ﴾ أى دعا داع به فالسؤال بمنى الدعاء ولذا عدى بالباء تعدّيته بها في قوله تعمالي يدّعون فيها بكل فاكهة والمراد استدعاء العذاب وطلبــه وليس من التضمين في شيء وقبل الفعل مضمن منى الاهتمام والاعتناء أو هو مجاز عن ذلك فلذا عدى بالباه وقيل ان الباه زائدة وقيل انها بمنى عن كا في قوله تمالى فاسأل به خيرا والسائل هو النضر بن الحرث كما روى النسائي وجماعة وصححه الحاكم عن ابن عباس وروى ذلك عن ابن جريج والسدىوالجمهور حيث قال انكارا واستهزاء اللهم ان كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السهاء أو ائتنا بمذاب أليم وقيل هو أبو جهل حيث قال أسقط علينا كسفا من السهاء وقيل هو الحرث بن النعمان الفهرى وذلك أنه لما بلغه قول رسول الله صلى الله تمسالى عليه وسلم في على كرم الله تعالى وجهه من كنتمولاه فعلى مولاً. قال اللهم ان كان مايقول محمد صلى الله تمالى عليه وسلم حقا فامطر علينا حجارة من السها. فحــا لبث حتى رماه الله تعالى بحجر فوقع على دماغه فخرج من أسفله فهلك من ساعته وأنت تعسلم ان ذلك القول منه عليه الصلاة والسلام في أمير المؤمنين كرم اللةتمالىوجهه كان في غدير خم وذلك في أوَّاخر سنى الهجرة فلا يكون ما تزل مكيا على المشهور في تفسيره وقد سممت ماقيل في مكية هذه السورة وقيسل هو الرسول صلى الله تعالى عليه وسلم استعجل عذابهم وقيل هو نوح عليه السلام سأل عذاب قومه وقرأ نافع وان عامر سال بألف كقال سايل بيا. بعد الالف فقيل يجوز أن يكون قد أبدلت همزة الفعل ألفا وهو بدل على غير قياس وأنما قياس هذا بين بين ويجوز أن يكون على لغة من قال سات أسال حكاها سيبويه وفي الكشاف هو من السؤال وهولغة قريش يقولون ملت تسال وها يتسايلان وأراد انه من السؤال المهموز مغى لاشتقاقا بدليل وهايتسايلان وفيه دلالة على انهاجوفيائي وليسمن تخفيف الهمزة في شيءوقيل السوال بالواو الصريحة مع ضم الدين وكسرها وقوله يتسابلان صوابه يتساولان فنكون ألفه منقلبة عن واو كما في قال وخاف وهو الذي ذهب اليه أبو على في الحجة وذ كرفيها ان أبا عثمان حكى عن أبي زيد انه سمع من

العرب من يقولهما يتساولان ثم ان في دعوىكون سلت تسال لغة قريش ترددا والظاهر خلاف ذلك وأنشدو العرب من يقولهما يتساولان ثم ان في دعوىكون سلت الله تعالى عليه وسلم أن يبيح لهم الزنا

سالت هذيل رسول الله فاحشة 🍇 ضلت هذيل بما قالت ولم تصب

سالتساني العللاق أن رأناني ، قل مالي قد جثناني بنكر وجوز أن يكون سالمن السيلان وأيدبقراءة ابنءباس سالسيل فقدقال ابن جيى السيل ههنا الماء السائل وأصله المصدر من قولك سال الماء سيلاالا انه أوقع على الفاعل كافى قوله تعالى ان أصبح ماؤكم غور الى غائر اوقد تسومح في التعبيرعن ذلك بالوادى فقيل الممنى اندفع وادبعذاب واقع والتعبير بالماضى قيل للدلالة على تحقق وقوع العذاب إمافي الدنيا وهوعذاب يوم بدروقدقتل يومئذ النضر وأبو جهل وامآ في الآخرة وهو عذاب النار وعن زيدبن ثابت أن سائلًا اسم وادَّ في جهم وأخرج ابنالمنذروعبد بن حميد عن ابن عباس مايحتمله ﴿ لِلْكَا فِر بنَ ﴾ صفة أخرى لمذاب أى كائن للمكافرين أو صلة لواقع واللام للتعليل أو بمنى على ويؤيد. قراءة أبَّى على الكافرين وان صح ما روى عن الحسن وقتادة ان أهل مكة لما خوفهم الني صلى الله تعالى عليهوسلم بمذاب سألوا عنه على من ينزل وبمن يقع فنزلت كان هـــذا ابتـــداه كلام جواباً للسائل أى هو للـكافرين وقوله تمالى ﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴾ صفة أخرى لعذاب أو حال منه لتخصيصه بالصفة أو بالعمل أو من الضمير في للمكافرين على تقدير كونه صفة لمذاب على ما قيل أو استئناف أو جملة مؤكدة لهو للمكافرين على ماسمعت آنهٔا فلا تففل وقوله سبحانه ﴿مِنَ الله ﴾ متعلق بدافع ومن ابتدائية أى ليس له دافع يرده من جهته عزوجل لتعلق ارادته سبحانه به وقيل متمكق بواقع فقيل آنما يصح على غيرقول الحسن وقتادة وعليه يلزم الفصل بالاجنبي لان للمكافرين على ذلك جواب سؤال ثمان التعلق بواقع على ماعدا قولهما ان جمل للمكافرين من صلته أيضًا كان اظهر وإلا لزم الفصل بين المعمول وعامله بما ليس من تتمته لكن ليس أجنبيا من فل وجه ﴿ذِي الْمُمَا رِجِ ﴾ هي لغةالدرجات والمراد بها على ماروى عن ابن عباس السموات تعرج فيها الملائكة من سماء الى سماء ولم يعينها بعضهم فقال أي ذي المصاعد التي تصعد فيها الملائكة بالأوام والنواهيوقيل هي مقامات معنوية تكون فيها الاعمال والاذكار أو مراتب في السلوك كذلك يترقى فيهاالمؤمنون السالكون أو مراقب الملائسكة عليهم انسلام وأخرج عبد بن حميد عن قتادة تفسيرها بالفضائل والنعم وروى نحوم ابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس وقيل هي الغرف التي جملها الله تعالى لاوليائه في الجنة والانسب بما يقتضيه المقام من التهويل ما هو أدل على عزه عز وجلوعظمملكوته تعالى شائنه ﴿ تَعْرُبُ المُلَتِيكَةُ وَ الرُّوحُ ﴾ أى حبريل عليهالسلامكاذهباليه الجمهور أفرد بالذكر لتميز ، وفضله يناه علىالمشهور من أنه عليه السلام أفضل الملائكة وقيل لمجرد التشريف وان لم يكن عليه السلام أفضاهم بناء على ماقيل من ان اسرافيل عليه السلام أفضل منه وقال مجاهدالروح ملائكة حفظة للملائكة الحافظين لبني آدم لاراهم الحفظة كا لانرى نحن حفظتنا وقيل خلقهم حفظة الملائكة مطلقا كا أن الملائكة حفظة النَّــاسُ وقيـــل ملك عظيم الحلقة يقوم وحسده يوم القيسامة صفا ويقوم الملائكة كلهم صفسا وقال أبو صالح خلق كهيئة الناس وليسوا بالناس وقال قبيصة بن ذؤيب روح الميت حين تقبض ولعسله أراد الميت المؤمن وقرأ عبسد الله والكسائي وابن مقسم وزائدة عن الاعمش يعرج بالياء التحنية ﴿ إِلَيْهِ ﴾ قيلأى الى عرشه تعالى وحيث يهبط منسه أو امره سبحانه وقيسل هو من قبيل قول ابراهيم عليه السلام اني ذاهب الى ربي أي الى

حيث أمرنى عز وجل به وقيال المراد الى محل بره وكرامته جال وعلا على ان الكلام على حذف مضاف وقيل الى المكان المنتبى اليه الدال عليه السياق وفسر بمحل الملائكة عليهم السلام من السياه ومعظم السلف يعذون فلك من المتشابه مع تنزيه عن وجل عن المكان والجسمية واللوازم التي لاتليق بشأن الالوهية وقوله تعالى في يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَسْيِنَ أَلْفَ سَنَة ) أى من سنينكم الظاهر تعلقه بتعرج واليوم بمنى الموقت والمراه ومعقد المالية ويشير الى هذا ماأخر ج الامام أحد وابن حبان وأبويهلي وابن جرير والبيهتي في البعث عن أبي سعيد الحدري رضى الله تعمل عنه قال سئل رسول الله سلى الله تعالى عليه وسلم عن يوم كان مقداره خسين آلف سنة ماأطول هذا اليوم فقال عليه الصلاة والسلام والذي نفسي بيده انه ليخفف على المؤمن حتى يكون أهون عليه من سلاة مكذوبة يصليها في الدنيا واختلف في المراد بهذا التقدير وروى هذا عن ابن عباس والعرب تصف أوقات الشدة والحزن بالعلول وأوقات الرخاه والفرح والفرح من ذلك قول الشاعر

من قصر الليال اذا زرتني ته أشكو وتشكين من الطول وقوله ليلي وليلي نغي نومي اختلافهما ته بالطول والطول باطوبي لواعتدلا يجودبالطول ليلي كلا بخلت ته بالطول ليلي وانجادت به بخلا وقوله ويوم كظل الرمح قصر طوله ته دمالزق عنا واصطفاق المزاهر

الى ما لايكاد يحصى وفي قوله عليه الصلاة والســـلام في الحبر السابق أنه ليخفف على المؤمن حتى يكون أهون عليه من صلاة مكتوبة اشارة الى هذا وكذا ما روى عن عبد الله بن عمر من قوله يوضع المؤمنين يومئذ كراسي من ذهب ويظلل عليهم الغهام ويقصر عليهم ذلك اليوم ويهون حتى يكونكيوم من أيامكم هذه ولينظر على هذا القول ما حكمة التنصيص على العدد المذكور وقيل هو على ظاهره وحقيقته وان في ذلك اليوم خسين موطنا كل موطن ألف سينة من سنى الدنيا أي حقيقة وقيل الخسون على حقيقتها الا ان المعنى مقدار ما يقضى فيه من الحساب قدر ما يقضى بالعدل في خمسين ألف سنة من أيام الدنيا وهو مروى عن عكرمة وأشار بعضهم الى ان المقدار المذكور عليه مجازعما يلزمه من كثرة ما يقع فيهمن المحاسبات أوكسناية فسكا أنه قيل في يوم يكثر فيه الحساب يطول محيث لووقع من غيراً سرع الحاسيين وفي الدنيا طال الى خمسين الف سنة وتخصيص عروج الملائكة والروح بذلك اليوم مع ان عروجهم متحقق في غيره أيضا للاشارة الي عظم هوله وانقطاع الحلق فيه الى الله عز وجل وانتظارهم أمره سبحانه فيهم أو للاشارة الى عظم الهول على وجه آخر وأياما كان فالجلة استثناف مؤكد لما سيق له السكلام وقيل هو متملق بواقع وقيل بدافع وقيل بسال اذا جمل من السيلان لابه من السؤال لأنه لم يقع فيسه والمراد باليوم على هذه الاقوال مأأريد به فيما سبق وتعرج الملائكة والروح اليه مستطرد عند وصفه عز وجل بذى المعارج وقيل هو متعلق بتعرج كما هو الظاهر ألا أن العروج في الدنيا والمعنى تمرج الملائكة والروح الى عرشه تعالى ويقطعون في يوم من أيامكم ما يقطعه الانسان في خسين الفسنة لو فرض سيره فيهورويءن إبن اسحق ومنذربن سعيدومجاهدو جماعة وهورواية عن ابن عباس أيضاو أختلف في تحديد المسافة فقيل هي من وجه الارض الى منتهي المرش وقيل من قسر الارض السابعة السفلي الى العرش وفصل بان

ثخن كل أرض خسمائة عام و من كل ارضين خسمائة عام وبـين الارض المليا والسماء الدنيا خسمائة عاموثخن هل مماء كذلك وما بين كل سماءين كذلك وما بين السماء العليا ومقمر الكرسي كذلك ومجموع ذلك أربعة عشر الف عام ومن مقدر الكرسي الى العرش مسيرة ست وثلاثين الف عام فالمجموع خسون الف سنة وفي خبر أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس نحوم ولعله لا يصح وان لم نبعد هذه السرعة من الملائكة عليهم السلام عند من وقف على سرعة حركة الاضواء وعلم أنالله عز وجل على كل شيء قدير ومن الناس من اعتبر هذه المدة من الارض الى العرش عروجاوهبوطًا واعتبرهاكذلك من الارض الميمقعرالسها. الدنيا في قوله سبحانه يدبر الامر من السهاء الى الارض ثم يعرج اليه في يوم كان مقداره ألف سنة ومن يعتبر أحد الامرين يعتبر هنا محدب السهاء الدنيا والارض وسيأتي ان شاء الله تعالى ما للمتصوفة فيذنك وقيل الكلام بيان لغاية ارتفاع تلك المعارج وبعسد مداها على سبيدل التمثيل والتخبيل والمراد أنهسا في غاية الممد والارتفاع المنوى على بمضالاوجه في الممارج أو الحسى كافي بمض آخر وليس المراد التحديدوعن عكرمة أن تلك المدة هي مدة الدنيا منذ خلقت الى أن تقوم الساعة الأ أنه لايدري أحد مامضي منها وما بقي أي تعرج الملائكة اليه في مدة الدنيا وبقاء هذه البنيــة وهذا يحتاج الى نقـــل صحيح والظاهر انه أراد بالدنيا مايقابل الأخرى ويشمل العرش ونحوه ويرد عليه ان ما ورد عن على كرم الله تعسالي وجهه جوابا لمن سأله متى خلق الله تعالى المرش يكذبه فانه يدل على ان ما مضى من اول زمن خلقه الى اليوم نزيد على خمسين الف سنة بالوف ألوف سنين لايحصيها الا الله عز وجل ولعله اولى بالقبول بما قاله عكرمة والحق انه لايملم مبدأ الحلق ولا مدة بقاء هذه البنية الا اللهعز وجل بيدأنا نعلم بتوفيق الله تعالى ان هذا العالم حادث حدوْثًا زمانيا وانه ستبدل الارض غير الارض والسموات وتبرز الخلائق لله تعالى الواحد انقهار ﴿ فَاصْبُرْ صَمْرًا جَمِيلًا ﴾ متفرع على قوله تعالى سأل سائل ومتعلق به تعلقا معنوياً لأن السؤال كان عن استهزاً. وتعنت وتكَذيب بناء على ان السائل النضر وأضرابه وذلك عما يضجره عليه الصلاة والسلام أو كان عن تضجر واستبطاءللنصر بناءعلىانه صلى اللة تعالى عليه وسلمهوالسائل فكانه قيل فاصبرولانستمجل فانالموعود كائن لامحالة والمغي علىهذا أيضا علىقراءة منقرأ سالسائل منالسيلان كيقراءة سالسيل ولايظهرتفرعه على سأل من السؤال ان كان السائل نوحا عليه السسلام والصبر الجيــل على ما أخرجه الحكيم الترمذي في نوادر الاصول عن ابن عباس ما لا شكوى فيه الى أحد غير الله تمالى وأخرج عن عبد الاعلى بن الحجاج انه ما يكون معه صاحب المصيبة في القوم بحيث لا يدرى من هو ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ ﴾ أي العذاب الواقع أو اليوم المذكور في قوله تعالى في يوم كان مقداره الخ بناء على ان المراد به يوم الحساب متعلقابت رج على ماسمعت أولا أوبدافع أو بواقع أو بسال من السيلان أو يوم القيامة المدلول عليه بواقع على وجه أا يدل عليه كلام الكشاف من تخصيص عود الضمير الى يوم القيامة بما اذا كان في يوممتملقا بواقع فيه بحثومه في يرونه يعتقدونه ﴿ بَعِيدًا ﴾ أي من الأمكان والمراد أنهم يعتقدون أنه محال أومن الوقوع والمراد انهم يعتقدون أنه لا يقع أصلا وان كان ممكنا ذاتا وكلام كفار اهل مكة بالنسبة الى يوم القيامة والحساب محتمل للامرين بل ربما تسممهم يتكلمون بمايكاديشمربوقوعه حيث يزعمون ان آلهتهم تشفع لهم فيهم مناونون في امره نلون الحرباء والعذاب ان اريد به عذاب يوم القيامة فهو كيوم القيامة عندهم اوآنه لايقع بالنسبة اليهم مطلفالزعمهم دفع آلهتهم اياه عنهم وان أريد به عذاب الدنيا فالظاهر انهم لاينفون امكانه وانما ينفون وقوعه ولا تكاد تتم دعوى انهم ينفون امكانه الذاتي ﴿ وَ فَرَاهُ قَر يبًّا ﴾ أي من الامكان والتعبير به للمشاكلة كا قيل

بها في نراه اذ هو ممكن ولا منى لوصف الممكن بالقرب من الامكان لدخوله في حيزه والمراد وصفه بالامكان أى ونراه ممكنا وهـــذا على التقدير الاول في يرونه بعيـــدا أو نراه قريبا من الوقوع وهذا على التقدير الثاني فيه وقد يقال كذلك على الاول أيضا على منى انهم رونه بعيدا من الامكان ونحن نراه قريبًا من الوقوع فضلا عن الامكان ولعله أولى من تقدر الامكان في الجلتين وجملةانهم المؤنمليل للاس بالصير وقيل ان كان المستعجل هو النضر وأضرابه فهي مستأنفة بيانا لشبهة آستهزائهم وجوابا عنه وان كان النبي صلى ألله تعالى عليه وسلم فهي تمليل لماضمن الامر بالصبرمن تزايرالاستعجال بان رؤيتناذلك قريبا توجب الوثوقوترك الاستعجال وقوله سبحانه ﴿ يَوْمَ أَمْكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ ﴾ قيل متعلق بقريبا أو بمضمر يدل عليه واقعوهو يقع أو بدلعن في يومان علل به دون تعرج والنصب باعتباران محل الجار والمجرور ذلك إذليس بدلا عن المجرور وحده فاشتراط أبي حيان لمراعاة المحل كون الجار زائدا أو شهه كرب غير صحيح ولا محتاج تصحيح البدلية الىالتزام كون حركة يوم بنائية بناه على مذهب الكوفيين المجوزين لذلك وان أضيف لمعرب وذكر أنه على هــــــــــــــ النقادير الثلاث المراد بالعذاب عذاب القيامة وأما اذا أربد عذاب الدنيا فيتمين أن يكون التقدير يوم تكدون السهاء يكدون كيت وكيت وكاثهم لما استمجلوا المذاب اجيبوا بازف الوقوع ثم قيل ليهن ذلك في جنب ما أعد لكم يوم تكرون السها. كالمهل فحينتُذ يكرون المذاب الذي هو العذاب ثم لايخني أن البدلية ممكنة على تقدير تعلق في يوم بتعرج أيضا بناء على أن المراد به يوم القيامة أيضا كما قدمنا وأن الاولى عند تعلقه بقر ببا أن لا يرادمن القرب من الامكان الامكان الدائي لما في تقييده باليوم نوع ايهام وأن ضميرى يرونه ونراه اذا كانا ليوم القيامة يلزم وقوع الزمان في الزمان في قولنا يقع يوم القيامة يوم تكون كالمهل ويجاب بما لا يخني وجوز في البحر كونه بدلا من ضمير نراه اذا كان عائدًا على يوم القيامة وفيالارشاد كونه متعلقا بليس له دأفع وبعضهم كونه مفعولا به لاذكر محذوفا وتعلقه بثراه كاقاله مكى لا نراه وكنذا تعلقه بيبصرونهم كما حكاه ومثله مأعسى أن يقال متعلقه بيود الآتى بعسد فتا مل والمهــل أخرج أحمد والضياء في المختارة وغيرها عن ابن عباس انه دردى الزبت وهو ما يكون في قمره وقال غير واحد المهل ما اذيب على مهل من الفلزات والمراد يوم تبكون السماء واهية وأخرج عبد بن حميد عن قتادة في الآية ان السماء الآن خضراء وانها تحول يوم القيامة لونا آخر الى الحمرة ﴿ وَ تَكُونُ \* الجبال كالعبن ﴾ كالصوف إدوت تقييد او الاحمر أو المصبوغ الوانا اقوال واختار جمع الاخير وذَلَكُ لاختلافَ الوان الجبال فمنها جدد بيض وحمر وغرابيب سود فاذا بست وطيرت في الجو اشبهت العهن اى المنفوش كما فى الفازعة اذا طيرته الريح وعن الحسن تسير الجبال مع الرباح ثم ينهد ثم تصير كالعهن ثم تنسف فتصيرهباه ﴿ وَ لا يَسْدُلُ تَحْمِيمُ تَحْمِيمًا ﴾ اىلا يسا ل قربب مشفق قريبا مشفقاً عن حاله ولا يكلمه لابتلاه كل منهم بمايشغله عن ذلك اخرجه أبن المنَّذر وعبد بن حميدعن قتادة وفي رواية اخرى عنه لايساله عن حاله لانهما ظاهرة وقيل لايساله أن يحمل عنه من أوزاره شيئا ليا سه عن ذلك وقيل لايسأله شفاعة وفي البحر لإيسائله نصره ولا منفعته لعلمه أنه لايجد ذلك عنده ولعدل الاول أبلغ في التهويل وأياما كان فمفعول يَسَأَلُ الثاني محذوف وقيل حميماً منصوب بنزع الخافض أي لايسال حميم عن حميم وقرأأبو حبوة وشيبة وأبو جمفر والبزى بخلاف عن ثلاثتهم ولا يسأل مبنيا للمفعول أي لايطلب من حميم حميم ولا يكلف احضاره أولا يسال منه حاله وقيل لايسئل ذنوب حميمه ليو خذ بها ﴿ يُبِصِّرُ وَنَّهُم ۗ ﴾أى يبصر الاحماه الاحماء فلا يخفون عليهم وما يمنعهم من التساؤل الا اشتغالهم بحال أنفسهم وقيــل مايغني عنه من مشاهدة

الحال كبياض الوجه وسواده ولا يخني حاله ويبصرونهم قيل من بصرته بالشيء اذا أوضعته له حتى يبصره ثم ضمن منى التعريف أوحذفالصلة ايصا لا وجمع الضديرين لعموم الحميم والجملة استئناف كاتنه لما قيللايسال الخقيل لعله لايبصره فقيل يبصرونهم وجوزأن تكون صفة أى حميمامبصرين معرفين اياهم وأن تكون حالاً اما من الفاعل أو من المفعول أو من كليهما ولايضرالتنكير لمكان العموم وهو مسوغ للحاليةورجحت على الوصفية بأنن التقبيد بالوصف في مقام الاطلاق والتعميم غير مناسب وليس فيها ذلك فلا تغفل وقرأ قتادة يبصرونهم مخففًا مع كسر الصاد اى يشاهدونهم ﴿يَودُ ۖ اللَّهُجْرِمُ ﴾ اى يتمنى الكافر وقيلكل مذنب وقوله تمالى ﴿ لُو ۚ يَفْتُدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْ مَيْذِ ﴾ اى العذاب الذي أبنلي به يومئذ ﴿ بِبَنِيهِ وَصَاحِبَتُهِ وَ أَخِيهِ ﴾ حكاية لودادتهم ولو في معنى التمنى وقيل هي بمنزلة إن الناصبة فلا يرُّون لهما حجواب وينسبك منهاوعاً بعدها مصدر يقع مفعولا ليود والنقدير يود افتداءه ببنيه الخ والجلمة استثناف لبيان اناشتغال كل مجرم بنفسه بلغ الى حيث يتمنى أن يفتسدى بأقرب الناس اليه وأعلقهم بقلبه فضلا أن يهتم بحاله ويسأل عنها وجوز أن تسكون حالا منضمير الفاعل على فرض أن يكون هوالسائل فان فرض أن السائل المفعول فهى حال من ضميرم وقيل الظاهر جعلها حالامن ضميرالفاعللانه المتمنى وأياما كان فالمراد يود الحجرم منهم وقرأ نافع والكسائيكما فيأنوار الننزيلوالاعرج يومئذ بالفتح على البناء للاضافة الى غيرمتمكن وقرأ أبوحيُّوة كذلك وبتنوينعذاب فيومئذ حينئذ منصوب،مذاب لانه في معنى تعذبب ﴿ وَفَصيلَتِهِ ﴾ أى عشيرته الاقربين الذين فصل عنهم كما ذكره غير واحدولعله أولى من قول الراغب عشيرته المنفصلة عنه وقال تعلب فصيلته آباؤه الادنون وفسر أبو عبيــدة الفصيلة بالفخذ (التي تُولِيهِ ) أى تضمه انتماءاليها أوليا ذابها في النوالب ﴿ وَمَنْ فِي الا رْ ضِ جَمِيمًا ﴾ من الثقاين الانس والجن أو الحلائق الشاملة لهموله يرهمومن للتفليب ﴿ ثُمَّ يُنْجِيهِ ﴾ عطف على يفتدى والضمير المرفرع للمصدر الذي في ضمن الفعل أى يودلو يفتدى ثملوينجيه الافتداءوجوز أبوحيان عودالضمير الى المذكور والزمخصري عوده اليمن في الارضوثم الاستبمادالانجاء ينني يتمني لوكان هؤلاء جيما تحت يده وبذلهم في فداء نفسه ثم ينجيه ذلك وهيهات وقرأ الزهرِى تؤويه وينتجيه بضم الهائين ﴿ كَلَّمْ ﴾ ردع للمجرم عن الودادة وتصريح بامتناع|لانجاء وضمير ﴿ إِنَّهَا ﴾ للنار المدلول عليها بذكر العذاب وقوله تعالى ﴿ آطَلَى ﴾ خبر ان وهي علم لجهنم أو للدركةالثانية من دركاتها منقول من اللغلي بمنى اللهب الحالصومنع الصرف للعلمية والتأنيث وجوز أن يراد اللهب على المبالغة كان كلها لهب خالص وحذف التنوين اما لاجراء الوصل مجرى الوقف أو لانه علم جنس ممدول عمافيه اللام كسحر اذا أردت سحرا بمينه وقوله نعالى (زَرَّاعَةً لِلشَّوَى) أى الاطراف كاليد والرجل كما أخرجه ابن المنذر وابن حميد عن مجاهد وأبي صالح وقاله الراغب وغيره وقيل الاعضاء التي ليست بمقتل ولذايقال رمى فاشوى اذا لم يقتل أو جمَّع شواة وهي حلِدة الرأس وأنشدوا قول الاعشى

قالت قتيدلة ماله على قد جللت شيباشوانه

وروى هذا عن ابن عباس وقتادة وقرة بن خالد وابن جبير وأخرجه ابن أبى شيبة عن مجاهد وأخرج هو عن أبى سالم والمقب والمقب والمقب وعن أبى العالمية محاسن هو عن أبى صالح والسدى تفسيرها بلحم الساقين وعن ابن جبير المصب والمقب وعن أبى العالمية محاسن الوجه وفسر نزعها لذلك باكاما له فتاكله ثم يعود وهكذا نصب بتقدير أعنى أو أخص وهو مراد من قال نصب على الاختصاص للتهويل وجوز ان يكون حالا والعامل فيها لظى وان كان علما لما فيه من

معنى التلظي كما عمل العلم في الظرف في قوله

الم أنا أبو المنهال بعض الأحيان ؛ أى الشهور بعض الاحيان قاله أبو حبان واليه يشير كلام الكشف وقال الخفاجي لظي بمعنى متاظية والحال من الضمير المستتر فها لامنها بالمعنى السابق لانها نكرة أو خبر وفي مجيء الحال من مثله مافيه وقيل هوحال مؤكدة كما في قوله

أنا ابن دارة معروفا بها نسى لله وهل بدارة ياللناس من عار

والعامل أحقه أوالخبر لتاويله بمسمى أوالمبتدأ لتضمنه منى التنبيه أو منى الجه لة وارتضاء الرضى وقيل حال من ضمير تدعو قدم عليه وجوز الزمختسرى أن يكون ضمير انهام بهما ترجم عنه الخبر أعنى لظى وبحث فيه بمارده المحققون وقر أ لا كثر وزنزاعة بالرفع على أنه خبر نان لان أوصفة الظى وهو ظاهر على اعتبار كونها نكرة وكذا على كونها علم جلس لانه كله رف بلام الجنس في اجرائه مجرى انكرة أو هو الخبر ولظى بدل من الضمير وان اعتبرت نكرة بناه على أن الدال النكرة غيره نه وتقوله تعالى وتدعى هذه القراءة ان الدال النكرة غيره نه وتقوله تعالى (تدعم أن خبر مبتدأ بناه على انه معرفة ونزاعة خبره وقوله تعالى (تدعم أن) خبر مبتدأ مقدر او حال متداخلة او مترادفة اومفردة او خبر بمد خبر على قراءة الرفع فلاتففل والدعاء على حقيقته وذلك كا روى عن ابن عباس وغيره بخاق الله تعالى فيها القدرة على الكلام كا يخلقه في جلودهم وأيديهم وارجلهم فتناديهم بأسما تهم واساء آبائهم وروى أنها تقول لهم الى الى يا كافر يا منافق وجوز ان يراد به الجذب والاحضار كا في قول ذى الرمة يصف الثور الوحشى

أمسى بوهبين مجتازاً لمرتعة 🌣 منذى الفوارس تدعو أنفه الربب

ونحوه قوله أيضا ليالى اللهو يطبينى فأتبعه لله كاننى ضارب في غمرة لعب ولايبعد أن يقال شبه لياقتها لهم أو استحقاقهم لها على ماقيل بدعائها لهم فعبر عن ذلك بالدعاء على سبيل الاستعارة وقال ثعلب تدعوتهاك من قول الدرب دعاك الله تعالى أى أهلك وحكاء الحليل عنهموفي الاساس دعاء الله تعالى بما يكره أنزله به وأصابتهم دواعى الدهر صروفه ومن ذلك قوله

دعاك الله من رجل بافعي 🚓 اذا ناما العيون سرت عليكا

واستظهر انه مهنى حقبقى الدعاء لكنه غير مشهوروفيه تردد وجوز ان يكون الدعاء ازبانيتها وأسند اليها عجازا او السكلام على تقدير مضاف أى تدعو زبانينها (من أد بر ) في الدنيا عن الحق (و تولى) اعرض عن الطاعة (و جَمَعَ فَا و عَى ) اى جم المل فجمله في وعاء وكنز مولم يؤد حقوقه وتشاغل به عن الدين زها باقتنائه حرصا وتأهيلا وهذا اشارة الى كفاراغنياه وما اخوف عبدالله بن عكيم فقدا خرج ابن سميد عن الحمالية الموالية المؤمن الحكم المؤمن المؤمن ويقول سمعت المقتمالي يقول وجمع فاوعى (إن الإنسان خُلق هَلُوعًا) الملم سرعة الجزع عند مس الكروه وسرعة المنع عند مس الحير من قولهم ناقة هلوع سريمة السير وأخرج عبد بن حميد وابن جرير وغيرها عن عكرمة قال سئل ابن عباس عن الهلوع فقال هو كها قال الله تمالى (إذا مسه الشرع) الح واخرج ابن المنذر عن الحسن انه سئل عن ذلك ايضافقر أ الآية وحكى لحوه عن ثماب قال في محمد بن عبد الله بن طاهر ما الهام فقات قد فسره الله تمالي ولايكون تفسير ابين عن تماب قاله يرفى قوله تمالي اذا مسه الآية ونظير ذلك قوله

الالممي الذي يظن بك الظـــن كاأن قد رأى وقد سمما

والجلة المؤكدة في موضع التعليل الما قبلها والانسان الجنس أو السكافر قولان أيد ثانيهما بما روى

الطمتي عن ابن عبساس أن الآية في أبي جهل بن هشام ولا يأبي ذاك أرادة إلجنس والشر الفقر والمرض ونحوهما وأل للجنس أى اذا مسه جنس الشر ﴿ جُزُّوعًا ﴾ أى مبالغا في الجزع مكشرا منسه والجزع قال الراغب أبلغ من الحزن فان الحزن عام والجزع حزن يصرف الانسان عما هو بصدده ويقطمه عنه وأصله قطع الحبل من نصفه يقال جزعه فانجزع ولتصور الانقطاع فيه قيل جزع الوادى لنقطمه والانقطاع اللون بتغيرء قيل للخرز المتلون جزع وعنهاستمير قولهم لحم مجزع اذكان ذالونين وقيلاللبسرة اذا بلغ الارطاب:صفهامجزعة ﴿وَإِذَامَسَةُ الخَيْرُ ﴾ المال والغنى أو الصحة ﴿ مَنُوعًا ﴾ مبالغافي المنع والامساك واذا الاولى ظرف لجزوعا والثانية ظرف لمنوعا والوصفان على مااختاره بعض الاجلة صفتان كاشفتان لجلوعا الواقع حالًا كما هو الانسب بما سمعت عن ابن عباس وغيره وقال غير واحد الاوصاف الثلاثة أحوال فقيل مقدرة أنَّ أريد اتصاف الانسان بذلك بالفعل فانه في حال الحلق لم يكن كذلك وأنما حصل لهذلك بعد تمامَ عقله ودخوله تحت النكليف ومحققة ان أربد اتصافه بمبدأ هذه الأمور من الامور الحبيلية والطبائع الكلية المندرجة فيها تلك الصفات بالقوة ولا مانع عند أهلُ الحق من خلقه تعالى الانسان وطبعه سبحانه اياء على ذلك وفي زوالها بعد خلاف فقيل انها تزول بالمعالجة ولولاء لم يكن للمنع منها والنهي عنها فائدة وهي ليست من لوازم الماهية فالله تعسالي كما خلقها يزيلها وقيل إنها لا تزول وأنما تستر ويمنع المرء عن آثارها الظاهرة كاقيل 🌣 والطبع في الانسان لا يتغير 🌣 وهذاالخلاف جار في جميع الامور الطبيعية وقال بعضهم الامورالتابعة منها لاصلاازاج لاتنفير والتابعة لعرضه قد نتفير وذهب الزمخشرى الى أن في الكلاماستعارة فقال المعنى ان الانسان لايثار والحزع والمنع وتمكنهما منه ورسوخهما فيه كائه مجبول عليهما مطبوع وكأنه أمر خلتي وضروري غير اختياري كقوله تعالى ( خلق الانسان من عجل ) لانه في البطن والمهدلم بكن به هلم ولانه ذم والله تعمالي لايذم فعله سبحانه والدليل عليمه استثناه المؤمنين الذين عاهدوا انفسهم وحملوها على المسكاره وطلقوها من الشهوات حتى لم يكونوا جازعين ولا مانمين وتعقب بانه في المهد أهلع وأهلع فيسرع الى الثــدى ويحرص على الرضاع وأن مسه ألم جزع وبكى وأن تمسك بشيء فزوحم عليه منع بما في قدرته من اضطرابوبكاء وفي البطن لايعلم حاله وأيضا الاسم يقع عليه بعد الوضع فما بعد. هو الممتبر وان الذم من حيث القيام بالعبد كما حقق في موضعه وان الاستثناء إما منقطع لانه لما وصف سبحانه من أدبر وتولى معللا بهلمه وجزعه قال تعمالي لكن الصلين في مقابلتهم أولئك في حبات ثم كر على السابق وقال فمال الذين كمفر وابالفاء تخصيصا بعد تعميم ورجعا الى بدءلانهم من المستهزئين الذين أفتتح السورة بذكر سؤالهم أومتصل على أنهم لم يستمر خلقهم على الهلع فان الاول الكان تعليلا كان معناه خلقامستمر اعلى الهاع والجزع الا المصلين فانهم لم يستمر خلقهم على ذلك فلا يرد ان الهلع الذي في المهد لو كان مراداً لماصح استشاء المصاين لانهم كَغيرهم في حال الطفولية|نتهى وهذا الاستئناء هو ماتضمنهقوله تعالى ﴿ إِلَّا الْمُصَدِّرُنَ ﴾ الحوقد وصفهم سبحانه بما ينبيء عن كمال تنزههم عن الهلع من الاستغراق في طاءة الحق عز وجل والاشفاق على الحلق والايمان بالجزاء والحوف من العقوبة وكسر الشهوة وايثار الآجل على الماجل فقال عزمن قائل ﴿ الَّهْ بِينَ هُم على صَلاَ تِهِمْ دَا نِمُونَ ﴾ أي مواظبوت على أدائهـا لايخلون بها ولا يشتغلون عنها بشي. من الشواغل وفيه أشارة الى فضل المداومة على العبادة وقد أخرج ابن حبان عن أبي سلمة قال حدثتني عائشة قااتقال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلمخذوا من العمل ما تطيقون فان الله تعالى لايمل حتى تملوا قالت فكان أحب الاعمال الى رسول الله صلى الله تعالىءليه وسلم مادامعليه وان قلوكان اذا صلى صلاة دام عليها

وقرأ أبوسلمة الذين همعلىصلاتهم دائمون وأخرج أحمد فىمسنده عنها أنها قالتكانعمله صلىالله تمالىعليه وسلم ديمةقال جار الله أي ما فمل من أفعال الحير الاوقد اعتاد ذلك ويفعله كما جاء وقتهووجه بانالفعلةللحالة التي يستمر عليها الشخص ثم في جمله نفس الحالة ما لايخني من المبالغة والدلالة على أنه كان ملكة له عليه الصلاة والسلام وقيل دائمون أى لاياتفتون فيهاومنه الماءالدائم وروى ذلك عن عمران بن حصين وكذاعن عقبة بن عاص أخرج ابن المنذر عن أبي الحير أن عقبة قال لهم من الذين هم على حلاتهم دا ممون قال قانا الذين لايزالون يصلون فقال لا ولكن الذين اذا صلوا لم يلتفتوا عن يمين ولا شمال واليه ذهب الزجاج فتشعر الآية بذم الالتفات في الصلاة وقد نطقت الاخبار بذلك واستدل بعضهم بها على انه كبيرة وتحقيقه في الزواجر وعن ان مسعود ومسروق أن دوامها أداؤها في مواقيتها وهوكما ترى ولعل ترك الالتفات والاداء في الوقت يتضمنه هايأتي من المحافظة ان شاء الله تعالى والمراد بالصلاة على ماأخرج عبد من حيد عن ابراهيم التيمي الصلاة المكتوبة وعن الامام أبي جعفر رضي الله نعالي عنه ان المراد بها النافلة وقيل ماأمروا به مطلقا منها وقرأ الحسن صلواتهم بالجمع ﴿ وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ مَعْلُومْ ۖ ﴾ أى نصيب معدين يستوجبونه على أنفسهم تقربا الى الله تعالى واشفاقا على الناس وَهو على ماروى عن الامام أبي عبد الله رضي الله تسالى عنه مايوظفه الرجل علىنفسه يؤديه فيكل جمة أو كل شهر مثلا وقيل هوالزكاة لانهامقدرة معلومة وتعقب بان السورة مكية والزكاة أنما فرضت وعين مقدارها في المدينة وقبل ذلك كانت مفروضة من غير تعيين ( إلسَّا يُل ) الذي يسأل ( والمُحرُّ وم ) الذي لايسأل فيظن أنه غنى فيحرم واستعماله في ذلك على سبيل الكنَّاية ولا يُصح أن تراد به من يحرمونه بأنفسهم للزوم التناقض كالايخف ( والذين يُصَدُّقُونَ بِيَوْم لِلدِّينِ ) المرادالنصديق به بالاعمال حيث يتعبون أنفسهم في الطاعات البدنية طمعا في المثوبة الاخرُويةلانالتصدّيق القلبي عام لجميع المسلمين لا امتياز فيه لاحد منهم وفي التعبير بالمضارع دلالة على أن النصديق والأعمال تتجدد منهم آنا فأتَّنا (والَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّمِ مُشْفِقُونَ) خائفون على أنفسهم ع مالهم من الاعمال الفاضلة استقصارا لهاواستعظاما لجنا معزوجل كقوله تعالى والذين يؤتون ما أتواوقلو بهموجلة أنهم الى ربهم راجعون وقوله سبحانه (إنَّ عَذَابَ رَبِيمٌ غَيْرُ مُأْمُونِ ) اعتراض مو ذن بأنه لا ينبغي لاحد ان يأمن عذابه عز وجل وان بالغ في الطاعة كهو ولأ ولذا كان السِّلف الصالح وهم خائفين وجلين حتى قال بعضهم ياليتني كننت شجرة تعضد وآخر ليتِأْمَى لِمَالدنى الى غير ذلك ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ إِلاَّ عَلَى أَزْ وَ الجهيمِ أَوْ مَامَلَكُ أَيْمَانَهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرٌ مَلُومِينَ فَنَ ِ ابْتَغَى ورَاءَ ذَلِكَ فَأَ وَلَئِكَ هُمُ العَادُونَ ﴾ سبق تفسيره في سورة المؤمنين على وَجَهُمُسْتُوفِي فَتَذَكَّرُ ۚ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِلاَّ مَا فَا يَهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ ﴾ لايخلون بشيء من حقوقهاوكا نه لكثرة الامانة جميت ولم يجمع العهد قبل ايذانا بانه ليس كالامانة كثرة وقيل لانه مصدر ويدل على كشرة الامانة مارّوي الكابي كِلْ أحد مَوْ بَمَن على مااقترض عليــه من المقائد والاقوال والاحوال والافعال ومن الحقوق في الاموال وحقوق الاهل والعيال وسائر الاقارب والمملوكين والجار وسائر المسلمين وقال السدى ان حقوق الشرع كلها أمانات قد قبلها المؤمن وضمن أداءها بقبول الايمان وقيل كل ماأعطاء الله تعالى للمبد من الاعضاء وغيرها أمانة عنده فمن استعمل ذلك في غير ماأعطاه لاجله وأذن سبحانه له به فقد خان الامانة والحيانة فيها وكذا الغدربالعهدمن الكبائر على مأنص غير واحد وقد روى البخارى ومسلم عن عبد الله بن عمر مرفوعا أربع من كن فيه كان منافقا خالصا ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه

خصلة من النفاق حتى يدعها إذا إؤتمن خان وإذاحدتكذب وإذا عاهد غدر وإذاخاصم فجروأ حرجالبيهقي في شعب الأيمان عن أنس قال ما خطبنا رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم الا قال لاايمان لمن لاامانة له ولادين لن لا عهدله وقر أ ابن كيثير لامانتهم بالافراد على ارادة الجنس ( والذين هُمْ بشهاد ايتهم قايْمُونَ ) مقيمون لها بالعدل غير منكرين لها أو لشيء منها ولا مخفين احياء لحقوق الناس فيها يتعلق بها وتعظيها لامر الله عز وجل فيها يتعلق بحقوقه سبحانه وخص بعضهم الشهادة بما يتعلق بحقوق العباد وذكراتها مندرجة في الامانات الاانهـــا خصت بالذكر لابازة فضلها وجمعها لاختلاف الانواع ولو لم يعتبر ذلك أفرد على ما قيل لانها مصدر شامل للقليل والكثير وقرأ الجمهور بالافراد على ماسمعت آنفاً ﴿ والدِّينَ هُمُّ على صَلاَ يَهِمْ يُحَا فِظُونَ ﴾ أي يراعون شرائطها ويكملون فرائضها وسننها ومستحباتيا باستعارةا لحفظ من الضياع لَلاتمام والتكميل وهذا غير الدوام فانه يرجع الى أنفس الصلوات وهذا يرجع الى أحوالها فلا يتكررمع ماسبق من قوله تعالى الذين هم على صلاتهم دائمون وكا نه لما كان ما يراعي في أنمام الصلاة وتكميلها مما يتفاوت بحسب الاوقات حيى بالمضارع الدال على التجدد كذا قيل وقيل ان الاتيان بهمم تقديم هم لمزيد الاعتناء بهذا الحِكم لما ان أمر التقوى في مثل ذلك أقوى منه في مثل هم محافظون واعتبر هذا هنادونمافي الصدر لان المراعاة المذكورةكشيراً ما يغفل عنها وفي افتتاح ألاوصاف بما يتعلق بالصلاة واختتامها به دلالة على شرفها وعلو قدرها لانها معراج المؤمنين ومناجاة رب العالمين ولذا جعلت قرة عين سيد المرسلين صلى الله تعالى وسلم عليموعلي آله وصحبه أجمينوتكرير الموصولات لتنزيل اختلافالصفات منزلة اختلافالذوات ايذانا بان كل واحد من الاوصاف المذكورة نعت جليـــل على حياله له شأن خطير مستنبع لاحكام جمـــة حقيق بان يفرد له موصوف مستقل ولا يجمل شيء منها تتمة للآخر ﴿ أُولَئِكَ ﴾ اشارة إلى الموسوفين بما ذكر من الصفات وما فيه من معنىالبعد لبعد المشار اليهم اما في الفضلأو فيالذكر باعتبار مبدا الاوصاف المذكورة وهومبتداً خبره (في جَنَّاتٍ ) أي مستقرون في جنات لايقادر قدرها ولا يدرك كنهها وقوله تعالى ﴿ مُكْرِ مُونَ ﴾ خبر آخر أوهو الحبروفي جنات متعلق به قدم عليه للاهتمام مع مراعاة الفواصل أو بمضمر هوحالمن الضمير في الحبر أىمكرمون كاثنين في جنات ﴿ فَإِلَّ الَّذِينَ كَفَرُّوا قَبِلَكَ ﴾ أي في الجهة التي تليك ( مُنْطِينَ ) مسرعين تحوك مادى أعناقهم اليك مقبلين بابصارهم عليك ليظفروا بما يجملونه هزؤا ﴿ عَن الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ عِزِينَ ﴾ جماعات في تفرقة كما قال أبو عبــيدة وأنشدوا قول عبد بن الأبرس

فجاؤا يهرعون اليه حتى ، يكونوا حول منبره عزينا

وخص مصهم كل جماعة بنحوث لائة أشخاص أو أربعة جمع عزة وأصلما عزوة من العز ولان كل فرقة تعترى وتنتسب الى غير من تمتزى اليه الاخرى فلامها واو وقيل لامهاها والاسل عزهة وجمت بالواو والنون كا جمت سنة واخواتها وتسكسر العين في الجمع وتضم وقالوا عزى على فعل ولم يقولوا عزات ونصب عزين على انه حال من الذين كفروا أومن الضمير في مهطه ين على التداخل وعن الحيين اما متعلق به لانه بمنى منفر قين أو بمهطمين أى مسرعين عن الحجين أوهو حال أى كائنين عن الحيين روى انه عليه الصلاة والسلام كان يصلى عند انكمبة ويقرأ القرآن فكان المشركون يجتمعون حوله حلقا حلقا وفرقا يستمعون ويستهزؤن بكلامه عليه الصلاة والسلام ويقولون ان دخل هؤلاء الجنة على عليه وسلم فلندخلها قبلهم فنزلت وفي بعض الاثار ما يشعر بأن الاولى أن

لا يجلسَ المؤمنون عزين لانه من عادة الجاهلية ﴿ أَيَطْمَعُ كُلِّ الْمُرْيِيءَ مِنْهُمْ أَنْ يُدُخُلُّ جَنَّةٌ نَعِيمٍ ﴾ أىبلا إيمان وهو انسكار لقولهم ان دخل هؤلاء الجنة الخ وقرأ ابن يَعمر والحسن وأبو رجاء وزيد بَنْ عَلَى وطلحة والمفضل عن عاصم يدخل بالبناء للفاعل ﴿ كَلَّمْ ﴾ ردع لهم عنذاك الطمع الفارغ ﴿ إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِمًّا كَيْهَا مَرْنَ ﴾ قبل هو تعليل للردع ومن أجلية والمغى انا خلقناهم من أجل ما يعلمون وهوتكميلاالنفس بالايمان والطاعة فمن لم يستدكملها بذلك فهو بمعزل من أن يتبوأ متبوأ الكاملين فن أين لهم أن يطمعوا في دخول الجنة وهم مكبون على الكنفر والفسوق وانكار البعث وكون ذلك معلوما لهم باعتبار سماعهم آياه من النبي صلىالله تعالى عليه وسلم وقيل من ابتدائية والمغنى انهم مخلوقون من نطفة قذرة لا تناسب عالم القدس فتى لم تستكمل بالايمان والطأعة ولم تتخلق باخلاق الملائكة عايهم السلام لم تستعد لدخولهاوكلا القولين كماترى وقالمةتي الديار الرومية ان الاقرب كونه كلاما مستأنفا قد سيق تمييداً لما بعده من بيان قدرته عزوجل على أن يهلكهم لكنفرهم باليعث والجزاء واستهزائهم برسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وبما نزل عليه عليه الصلاة والسلام من الوحى وادعائهم دخول الجنـة بطريق السخرية وينشىء بدلهم قوما آخرين فان قدرته سبحانه على ما يعلمون من النشأة الاولى حجة بينة على قدرته عز وجل على ذلك كما يفصح عنــــه الفاء الفصيحة في قوله تعالى ﴿ فَلَا أَقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ ﴾ أي اذا كان الامر كا ذكرنا من ان خلقهم مما يملمون وهو النطفة القدرة فلاأقسم بربُّ المُشارق والمفارب ﴿ إِنَّا كَقَادِ رُونَ كُلِّي أَنْ نُبَدُّلَ خَيرًا مِيْهُمْ ﴾ أى نهلكهم بالمرة حسيما تقنضيه جناياتهم وناتى بدلهم بخلق آخرين ليسوا علىصفتهم (وَ مَا نَحْنُ بَمَسْبُوقِينَ ﴾ أي بمغلوبين ان أردنا ذلك لكن مشيئتنا المبنية على الحكم البالغة اقتضت تا خير عقوباتهم وفيه نوع بعدولمل الاقرب كونه فيممنى التعليل لكن على وجه قرر به صاحب الكشف كلام الكشاف فقال أراد أنه ردع عن الطمع مملل بانكارهم البعث من حيث ان ذكر دليله أنما يكون مع المنكر فاقيم علة انعلة مقام العلة مبالغة لما حكى عنهم طمع دخول الجنة ومن البديهي أنه ينافى حال من لايثبتها فكاتَّنه قيل انه ينكر البعث فانى يتجه طمعه واحتج عليهم بعظمهم أولا وبقدرته سبحانه على خلق مثلهم ثانيا وفيه تهكم بهم وتنبيه على مكان مناقضتهم فان الاستهزاء بالساعة والطمع في دخول الجنة بمسا يتنافيان ووجه أقربيته قوة الارتباط بما سبق عليــه وهو في الحقيقة أبعد مغزى ومنه يعلم ان ماقيـــل في قوله سبحانه انا لقادرون على ان نبدل الخ ان معناه أنا لقادرون على أن نعطى محمدًا صلى الله تعلى عليه وسلم من هو خير منهم وهم الانصار ليس بذك وفي التمبير عن مادة خلقهم بما يعلمون نما يكسر سورة المتكبرين مالا يخنى والمراد بالمشارق والمغارب مشارق الشمس المسائة والثمانون ومفاربها كذلك أو مشارق ومفارب الشمس والقمر على ماروى عن عكرمة أومشارقالكواكب ومغاربهامطلقا كما قيل وذهب بمضهم الى أنالمراد ربالمخلوقات باسرها والكلام في فلا أقسم قد تقدم وقرأ قومفلا قسم بلاءدون الفوعيد الله بن مسلموابن محيصنوا لجحدرى المشرق والمغرب مفردين (فَلْدُو هُمُ ﴾ فحلهم غير مكترت بهم ﴿ يَخُوضُوا ﴾ في باطلهم الذي من جلنه ماحكي عنهم ﴿ وَيَلْمَبُوا ﴾ في دنياهم ﴿ كَنِّي يُلْأَقُوا يَوْمَهُمُ ٱللَّذِي يُوعَدُونَ ﴾ هو يوم البعث عند النفخة الثانية لقوله سبحانه ﴿ يَومْ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاتِ) أَى القبور فانه بدل من يومهم وهو مفعول به ليلاقوا وتفسيره بيوم موتهم أو يوم بدر أُو يوم النفخة الاولى وجمل يوم مفمولاً به لمحذوف كاذكر أو متملقاً بترهقهم ذلة بما لاينبغي ان يذهب اليه وما في الآية من معنى المهادنة منسوخ بآية السيف وقرأ أبو جيفر وابن محيصن يلقوا مضارع

لقى وروى أبو بكر عن عاصم أنه قرأ يخرجون على البناء للمفعول من الاخراج ( ميراعًا )أىمسرعين وهو حال من مرفوع يخرجون وهو جمع سريع كظريف وظراف (كَمَا أَنَّهُم ۚ إِلَى نُصُبِ ٍ ) وهو مانصب فعبد من دون الله عز وجل وعده غير واحد مفردا وأنشد قول الاعشى

وذاالنصب المنصوب لاتنسكنه ع لماقبة والله ربك فاعبدا

وقال بعضهم هوجع نصاب ككتاب وكتب وقال الاخفش جمع نصبكر هن ورهن وألا بصاب جمع ألجمع وقرأ الجمهور نصب بفتح النون وسكون الصاد وهو اسم مفر دفقيل السنم المنصوب للعبادة أوالعلم المنصوب على الطريق ليهتدى به السائك وقال أبو عمرو هو شبكة يقع فيها الصيد فيسارع اليها صاحبها مخافة أن يتفلت الصيد وقيل ما ينصب علامة لنزول الملك وسيره وقرأ أبو عمران الحوفي ومجاهد نصب بفتح النون والصاد فعل بمغى مفمول وقرأ الحسن وقتادة نصب بضم النون وسكون الصاد على أنه تخفيف نصب بضمتين أوجمع نصب بفتحتين كولد وولد ﴿ يُوفِضُونَ ﴾ أى يسرعون وأصل الايفاض كما قال الراغب أن يعدومن عليه الوفضة وهيالكنانة فتخشخش عليه ثم استعمل في الاسراع وقيل هومطلق الانطلاق وروى عن الضحاك والاكثرون على الاول والمراد أنهم يخرجون مسارعين الى الداعي يسبق بمضهم بمضاً والاسراع في السير الى المعبودات الباطلة كانعادة للمشركين وقد رأينا كشيرا من اخوانهم الذين يمبدون توابيتالائمة ونحوهم رضي اللةتمالي عنهم كذلك وكذا عادة من ضل الطريق أن يسرع الى أعلامها وعادة الحندأن يسرعوا نحومنزل الملك ﴿ خَاشِمَةٌ ۚ أَبْصَارُهُمُ ﴾ لعظم ما تحققوة ووصفت أبصارهم بالحشوع مع أنه وصف الكل لغاية ظهور آثاره فيها ﴿ تَرْحَقَهُمْ ﴾ نفشاهم ﴿ ذِيَّةً ﴾ شديدة ﴿ ذَ لِكَ ﴾ انذى ذكرماسيقعفيه من الاحوال الهائلة ﴿ اليَّوْمُ الَّذِي كَانُوا يُوعدُونَ ﴾ أي في الدنيا واسم الاشارة مبتدأ واليوم خـبر والموصول صفته والجملة بعــده صلَّته والعائد محذوف أي يوعدونه وقرأ عبد الرحمن بن خلاذ عن داود بن سالم عن يعقوب والحسن بن عبد الرحمن عن التمـــار ذلة بغير تنوين مضافا الى ذلك اليوم بالجر هذا واعلم أن بعض المنصوفة في هـــذا الزمان ذكر في شائن هذا اليوم الذي أخر الله تعمالي ان مقعداره خميون ألف سنة ان المراتب أربع الملك والملكوت والجروت واللاهوت وكل مرتبة عليا محيطة بالسفلي وأعلى منها بعشر درحات لانها تمام المرتبة لأن الله تعالى خلق الأشياء من عشر قبضات يعني من سر عشه مراتب الأفلاك التسعة والعناصر في كل عالم بحسبه ولذا ترتبت مراتب الاعداد على الاربع والالف منتهى المراتب وأقصى الفايات ولما كانت النسبة الى الرب أي الى وجهة الحق هي الغاية القصوى بالنسبة الى ما عداها ان الى ربك المنتهى كان اليوم الواحدالمنسوب اليه ألفا ولذا كان اليوم الربوبي ألف سنة كما قال سبحانه وان يوما عند ربك كالفسنة مما تمدون فاذا ترقى الكونواقتضت الحكمة ظهورالنشائة الاخرىوبروزآ ثارالاسم الاعظمفي مقامالالوهية فيرتبة الحامع ظهر الكون والاكوان والمكونات في محشر واحدد على مراتبها في الاعدان فظهر سر النون من كلة كن لظهور فيكون فظهر الخمسون في العود كما نزل في البدء وهو قوله سبحانه كما بدأ كم تعودون فكان اليوم الواحد عند ظهور الاسم الاعظم في الحبة الجامعة خمسين ألف سنة فالانف لترقى الواحد ولمسا كانت المراتب خمسين كان خمسين ألفا والحمسون تفاصيل ظهور اسم الرب عنسد ظهور اسم الله في عالم الأمر الذي هو أول مراتب التفصيــل في قوله تعالى كن وكان أول ظهور التفصيل خسين لأن التوحيــد الظاهر في النقطة والالف والحروف والـكلمة التــامة والدلالة التي هي تمام الحُمـة أنما كانت

فى عشرة عوالم المرانب التعينات أو لان الطبائع الاربع مع حصول المزاج بظهور طبيعة خامسة وبهاتمام الحسة انما كانت فى عشرة عوالم بحسبها فكان المجموع خسين والعوالم العشرة هي عالم الامكان وعالم الفؤاد وعالم القلب وعالم العقدل وعالم الروح وعالم النفس وعالم الطبيعسة وعالم المادة وعالم المتسال وعالم الاجسام والحسون في وجه الرب ووجهة الحق في العالم الاول الذى هو الآخر تكون خسين الف سنة انتهى فان فهمت منه مهنى صحيحا تقبله ذوو العقول ولا يا باه المقول فذك والا فاحمد الله تعالى على العافية واسا له عز وجل التوفيق الموصول الى معالم التحقيق والشيخ الاكبر قدس سره أيضا كلام في هذا المقام فمن أراده فليتتبع كتبه وليسائل الله تعالى الفتوحات وهو سبحانه ولى الهبات

## (سورة نوح عليه السلام)

مكية بالاتفاق وهي تماز وعشرون آية في الكوفي وتسعفي البصري والشامي وثلاثون فيها عداذلك ووجه اتصالحا بما قبالهاعلىماقال الجلان السيوطى وأشار اليهغيره أنه سبحانه لماقال في سورة المعارج انالقادرون على أن نبدل خيرامنهم عقبه تعالى بقصة قوم نوح عليه السلام المشتملة على اغراقهم عن آخرهم بحيث لم يبق منهم في الارض دياروبدل خيراً منهم فوقمت موقع الاستدلال والاستظهار لنلك الدعوى كاوقمت قصة أصحاب الجنة في سورة ن موقع الاستظهار لما ختم به تبارك هذا مع تواخي مطلع السورتين في ذكر المذاب الموعد به الكافرون ووجه الاتصال على قول من زعم أن السائل هو نوح عليه السلام ظاهر وفي بعضِ الآثار ما يدل على ان الني صلى الله تعالى عليه وسلم يقرؤها على قوم نوح عليه السلام يوم القيامة أخرج الحاكم عن ابن عباس مرفوعا قال ان الله تمالى يدعو نوحا وقومه يوم القيامة أول الناس فيقول ماذا أجبتم نوحا فيقولون ما دعانا وما بلغنا ولا نصحنا ولا أمرنا ولا نهانا فيقول نوح عليه السلام دعوتهم يا رب دعاء فباشيا في الاولين والآخرين أمة بعد أمة حتى انتهى الى خاتم النبييين أحمد صلى الله تعالى عليه وسلم فانتسخه وقرأه وآمن به وصدقه فيقول الله عز وجل للملائكة عليهم السلامادعوا أحمد وأمته فيدعونهم فيا تي رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلموأمته يسمىنورهم بين أيديهم فيقول نوح عليهالسلام لمحمد صلى اللةتمالى عليه وسلموأمته هل تملمون أنى بلغت قومى الرسالةواجتهدت لهم بالنصيحة وجهدت أن استنقذهم من النار سرا وجهارا فلم يزدهم دعائىالا فرارافيقول رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وأمنه فانا نشهد بما أنشدتنا انك في جميع ما قات من الصادقين فيقول قوم نوح عليه السلام واني علمت هذا انت وأمتك ونحن أول الامم وانت آخر الامم فيقول رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم بسم الله الرحمن الرحيم انا أرسلنا نوحا الى قومه حتى يختم السورة فاذا ختمها قالت أمته نشهد إن هذا لهو القصص الحق وما من اله الا الله ران الله لهو العزيز الحسكيم فيقول الله عزوجل عند ذلك امتازوا اليوم أيها المجرمون

إسم الله الرّحمن الرّحم إنّا أرْسكنّا نُوحًا ) هو اسم أنجمى زاد الجواليق معرب والكرمانى معنساه بالسريانية الساكن وصرف لعدم زيادته على النسلانة مع سكون وسطه وليس بعربى أصلا وقول الحاكم في المستدرك انجسا سمى نوحا لكثرة نوحه وبكائه على نفسه واسمه عبد الففار لاأظنه يصح وكذا ما ينقل في سبب بكائه من أنه عليه السلام رأى كلبا أجرب قذرا فبصق عليه فأنطقه الله تعالى فقال أتعيبني أم تعيب خالقى فندم وناح لذلك والمشهور أنه عليه السلام ابن لمك بفتح اللام وسكون الميم بعدها كاف ابن متوشاخ بفتح المبم وتشديد المثناة المضمومة بعدها واو ساكنة وفتح الشين المعجمة واللام والحاء المعجمة

ابن خنوخ بفتح الحاء المبيجمة وضم النون الحفيفة وبعدها واوساكنة ثم خاه معجمةوشاع اخنوخ بهمزة أوله وهوادريس عليهالسلام بنيرد بمثناة من تحت مفتوحة ثم راءساكنة مهملة ابن مهلا ييل بنقبنان بنأنوش بالنون والشين المعجمة ابن شيث بن آدم عليه السلام وهذا يدل على أنه عليه السلام بعد ادريس عليه السلام وفي المستدرك أن أكثر الصحابة رضي الله تمالي عنهم على أنه قبل ادريس وفيه عن ابن عباس كان بين آدم ونوح عليهما السسلام عشرة قرون وفيه أيضا مرفوعا بعث الله تعالى نوحا لأربعين سنة فابت في قومه ألف سنة الا خسين عاما يدعوهم وعاش بعد الطوفان ستين سنة حتى كشر الناس وفشوا وذكر ابن جرير ان مولده كان بمد وفاة آدم عليه السلام بمائة وستة وعشرين عاما وفي التهذيب للنووى رجه الله تمالي أنه أطول الانبياء عليهم السلام عمراً وقيل انه أطول الناس مطلقا عمراً فقد عاش على ما قال شداد الفا واربعهائة وثمانين سنة ولم يسمع عن أحد أنه عاش كذلك يهنى بالاتفاق لئلا يرد الحضر عليه السلاموقد يجاب بغير ذلك وهو على ماقيل أول من شرعت له الشرائع وسنتله السنن وأول رسول أنذر على الشرك وأهلكت أمنه والحق أن آدم عليه السلام كان رسولا قبله أرسل الى زوجته حواء ثم الى بنيه وكان في شريعته وما نسخ بشريعة نوح في قول وفي آخر لم يكن في شريعته الا الدعوة. إلى الأيمان ويقال لنوح عليه السلام شيخ المرسايين وآدم الثاني وكان دقيق الوجه في رأسه طول عظيم العينيين غليظ العضدين كثير لحم الفخذين ضخم السرة طويل اللحية والقامة جسيما واختلف في مكان قبره فقيل بمسجدالكوفة وقبل بالجبل الاحمر وقيل بذيل حبل لبنان بمدينة الكرك وفي اسناد الفعل الى ضمير العظمة مع تا كيد الجُمَلة مالا يَخْفَى من الاعتناء بامر ارساله عليه السلام ﴿ إِلَّى قَوْمِهِ ﴾ قيلهم سكان جزيرة العرب ومن قرب . منهملاً هل الارض كافة لاختصاص نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم بعموم البعثة من بين المرسلين عليهمالسلام وما كان لنوح بعد قصة الفرق على القول بعمومه أمر اتفاق وأشتهر أنه عليه الصلاة والسلام كان يسكن أرض الكوفة وهناكأرسل ﴿ أَنْ أَنْدِرْ قَوْمَكَ ﴾ أى أنذر قومك على أن أن تفسيرية لمافي الارسال من معنى القول دون حروفه فلامحل اللَّجملة من الأعراب أو بان أنذرهم أي بانذارهم أولانذارهم على أن أن مصدرية وقبلها حرف جرمقدرهوالباءأواللام وني المحل بعد الحذف من الجر والنصب قولان مشهوران ونص أبوحيان على جوازهذا الوجه في بحره هناومنعه في موضع آخر وحكى ألمنع عنه ابن هشام فى المغنى وقال زعم أبو حيان أنها لا توصل بالامروان كل شيء سمع من ذلك فأن فيه تفسيرية واستدل بدليلين أحدها انهها اذا قدرًا بالمصدر فات منى الامر الثاني أنهمالم يقعا فاعلا ولا مفعولا لايصح أعجبني أن قم ولا كرهت ان قم كما يصع ذلك مع الماضي والمضارع والجواب عن الاول ان فوات منى الامرية عند التقدير بالصدر كفوات منى الضي والاستقبال في الموصولة بالمضارع والماضي عند التقدير المذكور ثم أنه يسلم مصدرية المخففة مع لزوم نحو ذلك فيها في نحو قوله تعالى والحامسة ان غضب الله عليها أذً لا يفهم الدعاء من المصدر الا اذاً كان مفمولا مطلقا نحو سقيا ورعيا وعن الثاني انه أنما منع ما ذكر م لانه لامني لتعليق الاعجاب والكراهية بالانشاء لا لما ذكره ثم ينبغي له ان لا يسلم مصدرية كي لانها لانقع فاعلا ولا مفعولا وانما تقع مخفوضة بلام التعليل ثم مما يقطع به على قوله بالبطلان حكاية سيبويه كتبت اليه بان قم واحتمال زيادة الباء كما يقول وهم فاحش لان حروف النجر مطلقا لاتدخل الاعلى الاسم اوما في تأويله انتهىواجاب بعضهم عن الاول أيضا بانه عند التقدير يقدر الأمر فيقال فيما نحن فيه مثلا انا ارسلنا نوحا الى قومه بالأمر بانذارهم وتعقب بانه ليس هناك فعل يكون الامر مصدره كامرنا أو نأمر ثم انه يكون المني في

نحو امرته بأن قم أمرته بالامر بالقيام وأشار الزمخشري الى جواب ذلك هو انه اذا لم يسبق لفظ الامر أو ما فيمسّاء من نحو رسمت فلا بد من تقدير القول لئلا يبطل الطلب فيقال هنا أرسلناه بأن قلنا له أنذر أي بالامر بالانذار واذا سبقه ذلك لايحتاج الا تقديره لان ما ل العبارات أعني أمرته بالقيام وأمرته بأنه قم وان قم بدون الباء على انها مفسرة الى واحد وفي الكشف لو قيل أن التقدير وأرسلناه بالامر بالاندار من دون اضهار القول لأن الامرية ليستمدلول جوهر الكلمة بلمن متملق الاداة فيقدر بالمصدرتبعا وفي أمر المخاطب اكتنى بالصيغة تحقيقا لكان حسنا وهذا كما ان التقدير في ان لايزني خيرله عدم الزنافيقدر النغي بالصدر على سبيل التيمية واما اذا صرح بالامر فلايحتاج الى تقدير مصدر للطلب ايضاهذاولو قدرأمرته بالامر بالقيام أي بأن يأمر نفسه به مبالغة في الطلب لم يبعد عن الصواب ولما فهم منه مافهم من الاول وأبلغ استعمل استماله من غير ملاحظة الاصل واوعى بعضهم أن تقدير القول هنا ليس الثلايفوت معنى الطلب بل لان البياء المحذوفة للملابسية وارسال نوح عليه السيلام لم يكن ملتبسا بانذاره لتأخره عنه وأنما هو ملتبس بقول الله تعالى له عليه السلام أنذر ولما كان هذا القول منه تعالى لطاب الانذار قيل المني أرسلناه بالامر بالانذار وكان هذا القائل لا يبالى بفوات منى الطلب كما يقتضيه كلام ابن هشام المتقــدم آ نفا وبعدث الحفاجي فيما ذكروه من الفوات فقال كيف يفوت مني الطاب وهو مذكور صريحا في أنذر ونحوه وتا ويله بالمصدر المسبوك تاويل لا ينافيــه لانه مفهوم أخذوه من موارد استعباله فكيف يبطل صريح منطوقه فما ذكروه مما لا وجه له وان اتفقوا عليه فاعرفه انتهي (وأقول) لعلهمأرادوا بفوات معنى الطلب فواته عندذ كرالمصدر الحاصل من التاويل بالفعل على معنى انه أذا ذكر بالفعل لايتحقق معنى الطلب ولا يتحد الكلامان ولم يريدوا انه يفوت مطلقا كيف وتحققه في المنطوق الصريح كشار على علم ويؤيدهذا منعهم بطلان اللازم المشار اليه بقول ابن هشام ان فوات منى الامرية عند التقدير بالصدر كفوات المضى والاستقبال الخ فكا نه قيل لانسلم ان هــذا الفوات باطل لم لايجوز أن يكون كـفوات معنى المضى والاستقبال وفوات منى الدعاء في نحو أن غضب وقد أجموا أن ذلك ليس بباطل لانه فوات عند الدكر بالفمل وليس بلازم وليس بفوات مطلقا لظهور أن المنطوق الصريح متكفل به فتدبر وقرأ ابن مسمود أنذر بنير أن على ارادة القول أى قائلين أنذر (مِن قَبْلِ أَنْ يَأْ نِيَهُمْ عَذَابِ أَلِيمُ )عاجل وهو ماحل برم من الطوفان كما قدل السكلي أو آجل وهوعذاب الناركاقال ابن عباس والمراد أنذرهم من قبل ذلك لئلا يبقى لهم عذر ما أصلا (قال) استشاف بياني كانه قيل فا فعل عليه الصلاة والسلام بعدهذا الارسال فقيل قال لهم ﴿ يَاقَوْمِ إِنَّى آكُمُ نَذِيهِ مُهِينَ ﴾ منذرموضح لحقيقة الامر واللام في لكم للتقوية أو للتعايل أى لاجل نفعكم من غيرأن أسألكم أجراو قوله تعالى ﴿ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاتَّقُوهُ وَ أَطِيعُونِ ﴾ متعلق بنذير على مصدرية أن وتفسيريتها ومر نظيره في الشعراءوقوله سبحانة ﴿ يَغْفِرْ لَـكُمْ مِنْ ذُنُّو بِكُمْ ﴾ تَجزوه في جواب الامرواختاف في من فقبل ابتدائية وان لم تصلح هنا لمقارنة الى وَابتداء الفِّمل من جانبَه تَعالَى على معنى انه سبحانه يبتدُّهم بعدايماتهم بمغفرة ذنوبهم احسانامنه عز وجل وتفضلا وجوز أن يكون من جانبهم على معنى أول مايحصل لهميسبب ايماتهم مغفرة ذنوبهم وليس بذاك وقيل بيانية ورجوعها الى معى الابتدائية استبعده الرضي ويقدر قبلها مبهم يفسر بمدخولها أي يغفر نكم أفعالكم التي هي الذنوب وقيل زائدة على رأىالاخفش المجوز لزيادتها مطلقا وجزم بذلك هنا وقيل تبعيضية أى ينفر لكم بعض ذنوبكم واختاره بعضواختلف في البعض المغفور ذنم قدر ال أنه سعدة الله تدال فعمل اللهة على الأم لل مآخر من الله مااقد فمم قدال

الأيمان مطلقا الظاهر ما ورد من أن الأيمان يحب ما قبله واستشكل ذلك العز بن عبد السلام في الفوائد المنتشرة وأجاب عنه فقال كيف يصح هــذا على رأى سيبويه الذي لايرى كالاخفش زيادتها في الموجب بل يقول انها للتبعيض مع ان الاسلام يجب ماقبله بحيث لايبقي منه شيء والجواب ان اضافة الذنوباليهم أغانصدق حقيقةفماوقع آذمالم يقعلايكونذنبالهم واضافة مالميقع علىطريق التجوز كافىواحفظوا أيمانكم اذا المراديها الايمان المستقبلة واذاكات الاضافة تارة تكون حقيقة وتارة تكون مجازا فسيبويه يجمع بين الحقيقة والحجاز فيها وهو حائز يعنى عنسه اصحابه الشافعية ويكون المراد من بمض ذنوبكم البعض الذي وقع انتهى ولايحتاج الى حديث الجمع من خص الذنوب المغفورة بمحقوق الله عز وجل وههنا بحث وهوان الحمل على التبعيض ياأباه يغفر لكم ذنوبكم وان الله يغفر الذنوب جميًّما وقد نص البعلي في شرح الجمل على إن ذلك هو الذي دعا الاخفش للجزم بالزيادة هنا وجمله ابن الحاجب حجة له ورده بعض الاجلة بان الموجبة الجزئية من لوازم الموجبة السكلية ولا تناقض بين اللازم والملزوم ومبناه الغفلة عركون مدلول من التبعيضية هي البعضية المجردة عن السكلية المنسافية لها لا الشاملة لمسا في ضمنها المجتمعةممها والالماتحقق الفرق بينهاوبين من البيانية من جهة الحكم ولما تيسر تمشية ألحلاف بين الامام أبى حنيفة وصأحبيه فيما اذا قال طلقي نفسك من ثلاث ماشئت بناء على أنمن للتبعيض عنده وللبيان عندهما قال في الهداية وان قال لها طلقي نفسك من ثلاث ماشئت فلها ان تطلق نفسها واحدة وثنتينولانطاق ثلاثاء:دأبي-نيقة وقالا تطلق ثلاثا ان شاءت لانكلة ما محكمة في النعميم وكلة من قد تستعمل للتمييز فتحمل على تمييز الجنس ولابيحنيفة ان كلة من حقيقة في التبعيض وما للتعميم فيعمل بهماانتهي . ولا خفاء فيأن بناء الجوأبالمذكور على كون من البتعيض انمــا يصح اذا كان مدلولها حينئذ البعضية المجردة المافية للكلية ومن هنا تعجب من صاحب التوضيح في تقرير الخلاف المذكور حيث استدل على أولوية التبعيض بتيقنه ولم يدر أن البعض المراد قطعا على تقدير البيان البعض العام الشامل لمسا في ضمن الكل لا البعض المجرد المراد ههنا فبالتعليل على الوجــه المذكور لا يتم التقريب بل لا أنطبــاق بين التعليـــل والمملل على ما قيل وصوب الملامة التفتازاني حيث قال فيما علقه على التلويح مستدلا على ان البعضية التي تدل عليها من التبعيضية هي البعضية المجردة المنافية للكلية لا البعضية التي هي أعم من أن تكون في ضمن الكل أوبدونه لاتفاق النحاة على ذلك حيث أحتاجوا الى التوفيق بين قوله تعالى يغفر لكم من ذنوبكموقوله تعالى ان الله يغفر الذنوب جميعا فقالوا لا يبعد أن يغفر سبحانه الذنوب لقوم وبعضها لا خرين أو خطاب البمض لقوم نوح عليه السلام وخطاب الكل لهذه الامة ولم يذهب احد الى ان التبعيض لاينافي الكلية ولم يصوب الشريف في رده عليه قائلا وفيه بحث اذ الرضي صرح بعدم المنافاة بينهما حيث قال ولوكان أيضا خطابا لامة واحدة فغفران بعض الذنوت لا يناقض غفرات كلها بل عدم غفران بعضها يناقض غفران كلها لان قول الرضى غدم م تضى لما عرفت من أن مدلول التميضية البعضية المجردة واعترض قول النحاة أو خطاب البعض لقوم نوح عليه السسلام وخطاب الكل لهـــذه الامة بأن الاخبار عن مغفرة البمض ورد في مواضع منها قوله تعالى في سورة ابراهيم يدعوكم ليغفر لكم من ذنوبكم ومنها في سورة الاحقاف ياقومنا اجبيوا داعي الله وآمنوا به يغفر لسكم من ذنوبكم ومنها ماهنا وهو الذي ورد في قوم نوح عليه السلام وأما ماذكر في الاحقاف فقد ورد في الجن وما ورد في أبراهيم فقد وردفي قوم نوح وعاد وتمود على ما أفصح به السياق فكيف يصح ماذكروه وقيل جيء بمن في خطابالكفرة دونالمؤمنين فيجميع

القرآن تفرقة بين الخطابين ووجه بان المغفرة حيث جاءت في خطاب الكفار مرتبة على الايمان وحيث جاءت في خطاب المؤمندين مشفوعة بالطاعة والتجنب عن المساصى ونحو ذلك فيتناول الحروج عن المظالم واعترض بأن التفرقة المذكورة انميا تتم لو لم يجي. الحطاب للكفرة على العموم وقد جاء كذلك كما في سورة الأنفال قل للذين كـفروا ان ينتهوا يغفر لهم ماقد سلف وقد أسلفنا مايتعلق بهذا المقام أيضافتذكروتأمل ﴿ وَيُؤَخِّرُ كُمْ إِلَى أَجِلِ مُسَمِّى ﴾ هو الامد الاقصى الذي قدره الله تمالي بشرط الايمان والطاعة وراء ما قدره عز وَجــل لهم على تقدير بقائهم على الكفر والعصيــان فان وصف الاجل بالمسمى وتعليق تأخيرهم اليــه بالايمان والطاعة صريح في ان لهم أجلا آخر لايحاوزونه ان لم يؤمنوا وهوالمرادبقوله تمالى ﴿ إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ ﴾ أى ماقدره عز وجل لكم على تقدير بقائكم على ماأنتم عليه ﴿ إِذًا جَاءَ ﴾ وأنتم على مَاأَنتم ﴿ لَا يُؤِّخُرُ ﴾ فبادروا الىالايمانوالطاعة قبل مجبئه حتى لاينحةق شرطه الذي هو بقاؤكم على الكفر والعصيان فلا يجيء وتتحقق شرط التأخير الى الاجل المسمى فتؤخروا اليه وجوز أن يراد به وقت اتيان العذاب المذكور في قوله سبحانه من قبل أن يأتيهم عذاب أليم فانه أجل مؤقت له حتما وأيا كان لاتناقص بين يؤخركم وانأجل الله اذا جاء لايؤخركما يتوهم وقال الزمخشرى في ذلك ماحاصله أن الاجل أجلان وأجل الله حكمه حكم المهود والمراد منه الاجل المسمى الذي هو آخر الآجال والجملة عنده تعليل لمسافهم من تعليقه سبحانه النأخير بالاجل المسمى وهو عدم تجاوز التأخير عنه والاول هو الممول عايه فان الظاهر أن الجلة تعليل للامربالعبادة المستتبعة للمغفرة والتأخير الى الاجل المسمى فلا بد أن يكون المنفى عند مجيء الاجل هو التأخير الموعود فكيف يتصور أن يكون مافرض مجيئه هوالاجل المسمى الذي هو آخر الآجال ﴿ لَوْ كُنْتُمْ ۖ تَعْلَمُونَ ﴾ أي لوكنتم ن أهل ألعلم لسار عتم لماأمركم به لكنكم لستم منأهله فيشيءفلذا لم تسارعوا فجواب لونمايتماق بأولىالىكلام ويجوزأن يكون نمايتعلق بآخره أى لوكنتم من أهل العلم لملمتم ذلك أى عدم تأخير الاجل اذا جاء وقتـــه المقدر له والفعل في الوجهين منزل منزلة اللازمويجوز أن يكون محذوفالقصد التعميمأى لوكنتم تعلمون شيئا ورجح الاول بعدم احتياجه للتقدير والجمع بين صيغتى الماضى والمضارع للدلالة على استمرار النفى المفهوم من لو وجعل العلم المنفى هو العلم النظرى لا الضرورى ولا ما يسمه فانه نما لا ينفى اللهم الا على سبيل المبالغة ﴿ قَالَ ﴾ أَيْ نوح عليـــهُ السلام مناجيا ربه عز وجل وحاكيا له سبحانه بقصد الشكوى وهو سبحانه أعلم بحاله ما جرى بينه وبين قومه من القيل والقال في تلك المدد الاطوال بعد ما بذل في الدعوة غاية المجهود وجاز في الانذار كل حد ممهود وضاقت عليه الحيل وعيت به الملل (رَبِّ إنَّى دَعَوْتُ قَوْمِي) الى الايمان والطاعة ﴿ لَيْلاَّ وَ نَهَارًا) أَى دائما من غيرفتورولا توان ﴿ فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَا يَى إِلاَّ فِرَارًا ﴾ ١٤ دعوتهم اليه واسناد الزيادة الى الدعاء من باب الاسناد الى السبب على حد الاسناد في سرتني رؤيتك وفرارا قيل تميز وقيل مفعول ثان بناءعلى تعدى الزيادة والنقص الى مفدولين وقدقيل انه لم يثبت وان ذكر مبعضهم وفي الآية مبالغات بليغة وكان الاصل فلم يجيبوني ونحوه فعبرعن ذلك بزيادة الفرار المسندة للدعاء وأوقعت عليهم مع الاتيان بالنني والاثبات ﴿ وَإِنِّي كُلُّمَا دَعُو تُهُمْ ﴾ أي الى الايسان فمتملق الفعسل محذوف وجوز جمسله منزلا منزلة اللازم والجلة عطف على ما قبلها وليس ذلك من عطف المفصل على المجمـــل كما توهم حتى يقال أن الواو من الحسكاية لا من المحكى ( اِتَمَانُورَ كَامُمُ ) أَسَى بسبب الايمان ( تَجْعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فَي آذَا نِهِمْ )

أى سدوا مسامعهم عن استماع الدعوة فهو كناية عماذكرولامنع من الحل على الحقيقة وفي نسبة الجمل الى الاصابع وهو منسوب الى بمضها وابثار الجمل على الادخال مالا يتخفى (واسْتَغْشُوا رَبْيًا بَهُمْ) أىبالغوافي التفطى بها كانهم طلبوامن ثيابهمأن تغشاهم لئلا يروء كراهة النظراليه من فرط كرهة الدعوة فنى التعبير بصيغة الاستفعال مالايخني من المبالغة وكذافي تعميم آلةالابصاروغيرها من البدن بالسترمباغة في اظهار الكراهة فني الآية مبالغة بحسبالكيف والكموقيل بالغوافىذلك لئلايه رفهم عليه السلام فيدعوهم وفيه ضعف فانه قيل عليه انه يأباه ترتبه على قوله كلادعوتهم المهم الاأن يجول مجازا عن ارادة الدعوة وهو تمكيس للأمر و تخريب النظم ( وأصر وا أى اكبواعلى الكفر والمعاصى وانهمكوا وجدوا فيهامستعارمن أصرالحمارعلى العانةاذاصر أذنيه أى رفعهما ونصبهما مستويين وأقبل عليها يكدمها ويطردها وفي ذلك غاية الذم لهم وعن جار الله لولم يكن في ارتكاب المماصي الا التشبيه بالحمار لكني به منجرة كيف والتشبيه في أسوا أحواله وهو حال الكدم والسفاد وما ذكر من الاستمار - قيل في أصل اللغة وقد صار الاصرار حقيقة عرفية في الملازمة والانهماك فيالامر وقال الراغب الاصرار التعقد في الذنب والتمديد فيه والامتناع من الافلاع عنه وأصله من الصر أى الشد ولعله لايأبي ماتقدم بناء على أن الاصل الاول الشد والاسل الناني ماسمعت أولا (واسْتَكُيّرُوا) من اتباعي وطاعتي (استيكْبَارًا ) عظيما وقيل نوعا من الاستكيار غير معهود والاستكبار طلب الكبر من غير استحقاق له (ثُمَّ إِنِّي دَعَوْ نَهُمْ جِهَارًا ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَوْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا) أي دعوتهم مرة بعدمرة وكرة غب كرة على وجوه متخالفة وأساليبمتفاوتة وهو تعميملوجوهالدعوة بعدتعميم الاوقات وقوله ثمانى دعوتهم جهارايشعر بمسبوقيةالجهربالسروهو الاليق بمن همه الاجابة لانه أفرباليها لمافيهمن اللطف بالمدعوفثملنفاوت الوجوه وان الجهار اشدمن الاسرار والجمع بينهما اغلظمن الافراد وقال بعض الاجلة ليس في النظم الجليل ما يقتضي ان الدعوة الأولى كانت سرا فقط فسكانه أخذ ذلك من المقابلة ومن تقديم قوله ليلا وذكرهم بعنوان قومه وقوله فراراً فإن القرب ملائم له. وجوز كون ثم على معناها الحقيقي وهو النراخي الزماني لكـنه باعتبار مبدا كل من الاسرار والجهار ومنتها. وباعتبار منتهى الجمع بينهما لئلا ينافي عموم الاوقات السابق ويحسن اعتبار ذلكوان اعتبر عمومها عرفيا كما في لا يضع العصا عن عانقه وجهارا منصوب بدعوتهم على المصدرية لانه أحد نوعى الدعاء كما نصب القرفصاء في قمدت القرفصاء عليها لانها أحد أنواع القدود أو أريد بدعوتهم جاهرتهم أو صفة لمصدر محذوف أى دعوتهم دعا، جهارا أى مجاهرا بفتح الهاء به أو مصدر في موقع الحال أي مجاهراً بزنة اسم الفاعل (فَقُلُتُ استَغفِرُوا رَ بَّـكُمْ ﴾ بالنوبة عن الكفر والمعاصى فانه سبحانه لا يغفر أن يشرك به وقال ربكم تحريكا لداعي الاَستغفار ﴿ إِنَّهُ ۚ كَانَ غَفَّارًا ﴾ دائمالمففرة كثيرها للتائبين كانهم تعللواوقالوا ان كنا على الحق فكيف تتركه وان كنا على الباطل فكيف يقبلناويلطف بناجلوعلا يعد ما عكفنا عليه دهرا طويلا فامرهمما يمحق ما سلف منهم من المماصي ويجلب اليهمالمنافع ولذلك وعدهم على الاستغفار با مور هي أحب اليهم وأوقع في قلوبهم من الامور الاخروية أعنى ما تضمنه يرســل السماء الح وأحبيتهم لذلك لما جبلوا عليه من محبَّة الأمور الدنيوية \* والنفس مولمة بحب العاجل \* قال قتادة كانوا أهَل حب للدنيا فاستدعاهم الى الآخرة من الطريق التي يحبونها وقيل لما كذبوه عليه الصلاة والسلام بمد تكرير الدعوة حبس الله تعالى عنهم القطر وأعقم أرحام نسائهمأربعين سنة وقيل سبعين سنة فوعدهمأنهم إن آمنوا يرزقهم الله تمالى الحصب ويدفع عنهم ما هم فيه وهو قوله (يُرْسِل السَّمَاءَعَلَيْسُكُمْ مِدْرَارًا) الله على الدر ورأى السيلان والسماء السحاب أو المطر ومن اطلاقها على المطر وكذا على النبات أيضا قوله الله الدر ورأى السماء بأرض قوم ته رعيناه وان كانوا غضابا

وجوز أنيراد بهاالمظلة علىماسمعت غيرص ةوهي تذكرونؤنث ولايأبي تأنيثها وصفها بمدرار الأأن صيغ المبالغة كلها كما صرح به سيبويه يشترك فيها المذكر والمؤنثوفي البحر ان مفعالا لانلحقه التاء الا نادرا ﴿ وَ مُجْدِدْ كُمْ بِا مُوَّالِ وَ بَنِينَ وَ يَجْمَلُ لَـكُمْ جَنَّاتٍ ) أي بسانين (وَ يَجْمَلُ لَـكُمْ ) فيها اومطلقا (أنهارًا ) جَارِيةً وأعاد فعل الحمل دون أن يقول يجعل لكم جنات وأنهاراً لتفاير هما فان الاول بمــا لفعلهم مدخل فيه بخلاف الثاني ولذا قال عددكم بأموال وبنين ولم يعد العامل كـذا قيل وهو كما ترى ولعل الأولى أن يقال ان الاعادة للاعتناء باص الانهار لما ان لها مدخلا عاديا أكثريا في وجود الجنات وفي بقائها مع منافع اخر لاتخفي ورعاية لمدخليتها في بقائها الذي هو أهم من اصل وجودها مع قوة هذه المدخلية الحرت عنها وان ترك اعادة العامل مع البنين لانه الاصل او لانه لما كان الامداد اكثر ماجاء في المحبوبولانكمل محبوبية كل من الاموال والبنين بدون الآخر تركاعادة العامل بينهما الاشارة الى ان النفضل بكل غير منفص بفقد الا تخرو تأخير البنين قيل لان بقاء الاموال غالبا بهم لاسيما عندأهل البادية مع رمن الى أن الاموال تصل اليهم آخر الامروه وممايسر المتمول كالايخفىفتا ملوقال البقاعي المراد بالجنات والانهارما في الآخرة والجمهور على الأول وروى عن الربيع بن صبيح ان رجلا اتى الحسن وشكا اليه النجدب فقال له استففر الله تعالى واتاء آخر فشكا اليه الفقر فقال له استففر الله تمالى وأتاه آخر فقال ادع الله سبحانه ان يرزقني ابنا فقال له استغفر الله تعسالي وأتاه آخر فشكا اليه جفاف بساتينه فقال له استغفر الله تعالى فقلنا أتاك رجال يشكون ألوانا ويسألون أنواعا فامرتهم كلهم بالاستففار فقال ماقلت من نفسي شيئا إنما اعتبرت قول الله عز وجل حكاية عن نبيه نوح عليهالصلاة والسلام انه قال لقومه استففروا ربكم الآية ﴿مَا آكُمْ لاَ تَرْ جُونَ لِللَّهِ وَقَارًا﴾ انكار لان يكون لهم سبب مافي عدم رجائهم لله تمالي وقارا على أن الرجاء بمعنى الحوف كما أخرجه الطستى عن ابن عباس مجيبابه سؤال نافع بن الازرق منشدا قول أبي ذو يب

اذا لسعته النحل لم يرج لسمها 🌣 وحالفها في بيت نوب عواسل

أو على انه بمنى الاعتقاد كا أخرجه عنه ابن ابى حاتم وأبو الشيخ وجاعة وعدر به بالرجاء انتابع لادنى الظن مبالفة ولا ترجون حال من ضمير المخاطبين والعامل فيها منى الاستقرار في لكم على ان الانكار متوجه الى السبب فقط مع تحقق مضمون الجملة الحالية لا اليهما معاولة متعلق بمضمر وقع حالا من وقار اولو تأخر لكان صفة له والوقار كارواه جماعة عن الحبر بمنى العظمة لانه على مانقل الحفاجي عن الانتصاف ورد في صفاته تعالى بهذا المنى ابتداء أو لانه بمنى التؤدة لكنها غير مناسبة له سبحانه فا طلقت باعتبار غايتها وما يتسبب عنها من العظمة في نفس الامن أو في نفوس الناس أى أى سبب حصل لكم حال كونكم غير خائفين أو غير معتقدين لله تعالى عظمة موجبة لتعظيمه سبحانه بالايمان به جل شأنه والطاعة له تعالى (وقَد خُلَق كُم أطوراً) أى والحال انكم على حال منافية لماأنتم عليه بالكلية وهو انكم تعلمون انه عز وجل خلقكم مدرجا لكم فى حالات عناصر ثم أغذية ثم اخلاطا ثم نطفا ثم علقا ثم مضغا ثم عظاما و لحوما ثم خلقا آخر فان النقصير في توقير من هذا شأنه في القدرة القاهرة والاحسان النام مع اللم بذلك مما لا يكاد يصدر عن العاقل فالجلة حال من فاعل لا ترجون مقررة للانكار والاطوار الاحوال المختلفة وأنشدوا قوله

فان أفاق فقد طارت عمايته ﴿ وَالْمُرْءُ يَخَلُّقُ طُورًا بَعْدُ أَطُوارُ

وحملهاعلى ماسمعتمن الاحوالىما ذهب اليهجع وعن ابن عباس ومجاهد مايقتضيهواناقتصراعلىذكراالنطفة والعلقة والمضغة وقيــل المراد بها الاحوال المختلفة بعــد الولادة الى الموت من الصبا والشباب والكهولة والشيوخة والفوة والضعف وقيال من الالوان والهيآت والاخلاق والملل المختلفة وقيال من الصحة والسقم وكمال الاعضاء ونقصانها والغني والفقر ونحوها هذا وقيسل الرجاء يمغي الامل كما هو الاصسل المعروف فيسه والوقار بممنى التوقير كالسلام بممنى التسليم وأربدبه التعظيم ولله بيان للموقر المعظم فهو خبر مبتسدا محذوف أى ارادتي لله أو متملق بمحذوف يفسره المذكور أىوقاراً الله ولم يملق بالمذكور بناء على ماصحح على ما فيسه من أن معمول المصدر مطلقا لا يتقدم عليه ولو تا خر لكان صلة له على مافي الكشاف وفيه ان المغي مالكم لاتكونون على حال تاملون فيها تعظيم الله تعالى اياكم في دارالثواب وحاصله مالكم لاترجون ان توقروا وفعظموا على البناء للمفعول فكأنه قيل لمن النو قيرأى منالذي يعظمنا ويمختص به اعظامه ايانا فقيل لله وفسره بقوله على حال الخاشارة الى أنه ينعى عليهم اغترارهمكانه قيل مالكم مغترين غير راجين . وَحِمَل الحِث على الرَّجَّاء كناية عن الحِث على الأنمان والعمل الصالح لاقتضائه انعقاد الاسباب بخلافالفرور وهي كناية إيمائية اذلا واسطة ولو جملت رمزية لحفاه الفرق بين الرجاء والغرور على الاكثر لــكان وجها قاله في الكشف وتعقب ذلك منتى الديار الرومية عليه الرحمة بأن عدم رجاء الكفرة لتعظيم الله تعالى اياهم في دار الثواب ليس في حيز الاستبعاد والانسكار مع أن في جمل الوقار بمنى التوقير من التعسف وفي جعل لله بيانا للموقر ودعوى أنه لو تأخر لكان صلة للوقار من التناقض مالا يخني فان كوله بيانا للموقر بقتضي أن كيون التوقير صادرا عنه تعالى والوقار وصفا للمخاطبين وكونه صلة الموقاريوجبكون التوقير صادرا عنهم والوقار وصفاله عز وجل انتهى وأجيب عن أمرالتناقض بانك اذا قات ضرب لزيد جاز أن يكون زيد فاعلا وان يكون مفعولا وكني شاهدا صحة الاضافتين فعند الناخر يعتمل أن يكون الوقار بمني التوقير صادرا منه تعالى فيكون الوقار وصفا للمخاطبين ويحتمل أن يكون متعلقابه فيكون التوقير صادرا عنهم والوقار وصفاله تعالىغايةمافيالبابانهلاقدم للةواه تنع تعلقه بالمصدر المتأخر صار بيانا وعينتالقرينة ارادة صدور النوقير عنــه عز وجل وأين هذا من التناقض نعم يبقى الـكلام في القرينة ولعلهـ السياق بناه على ان القوم استبعدوا ان يقبلوا ويلطف الله تعالى بهم ان هم تركوا باطلهم فيكون هدذا من تتمة ازالة الشبهة فيها سمنت من قولهم كيف يقبلنا ويلطف بنا الح ويعلم من هـــذا الحبواب عن قوله أن عدم رجاء الكـفرة لتعظيم الله تعـــالى ليس فى حيز الاستبعاد كما لايخفى وعليــه قيل يكون قوله تمـــالى وقد خلقكم الى قوله سبحانه فجاجا للدلالة على أنه حبل شانه لايزال ينعم عليكم مع كفركم فكيف لايلطف بكم ويوقركم اذا آمنتم وتفسر الاطوار بما يعترى الانسان في اسنانهمن الاموه المختلفة كالصباو الشباب والكهولة وغيرها عايكون بعضه فيحال الكفر ويصلح لان يمتن به ويلتزم كون الاعادة في الارض من النمم عندهم بنا، على ان فيها ستر فظاعة الابدان عل أسهل وجه بمد حلول الموت الضرورى في هذه النشاء والانصاف بمدهدًا كله تم ام لم يتم ان الوجه المذكور متكلف بعيدعن الظاهر بمراحل وقيل المعنى مالكم لاتخافوا الله تمالى حلما وترك معاجلة بالعقاب فتؤمنوا فالرجاء بمعنى الحوفوا لوقاربمعنى الحلم حقيقة كما هو ظاهر كلام الراغب أو استعارة له لاشتراكهما في الثانى أو مجازا اذ لا يتخلف الحلم عنالوقار عادة وفي رواية عن ابن عباس تفسيره بالعاقبة حيث قال أي لاتخافون لله عاقبة وهو من الكُّناية-ينثذ أُخذا من الوقار بمنى الثبات وعن مجاهد والضحاك ان المعنى ما لـــكم لاتبالون لله تعالى عظمة قال قطرب

هذه لغة أهل الحجاز وهذيل وخزاعة ومضراً يقولون لم أرج أيلم ابال واظهر المعاني ماذكرناه أولا ولما ذكر من آيات الانفس ماذكر اتبعه بشيء من آيات الآفاق ولبعد أحد الامرين عن الآخر رتبة لم ياأت بالمعلف بل قطع فقال (أَكُمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقًا ﴾أى متطابقة بعضها فوق بمض وتفسير التطابق بالتوافق فيالحسن والاشتهال على الحكم وجودة الصنع ماترى في خلق الرحمن من تفاوت عدول عن الظاهرالذي تطابقت عليهالآخبار من غير داعاليه ﴿وَكَجُعَلَ القَمْرَ فِيهِنَّ نُرُرًا ﴾منورالوجهالارض في ظلمة الليل وجعله فيهن معانه في احداهن وهي السهاءالدنيا كما يقال زيد في بغدادوهو في بقعةمنها والمرجع له الايعجاز والملابسة بالكلية والجزئية وكونها طباقا شفافة ﴿وَ يَجِعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ يزيل ظلمة الليل ويبصرأهل الدنيا في ضوئها وجه الارض ويشاهـــدون الآفاق كما يبصر أهل البيت في ضوأ السراج ما يحتاجون الىابصاره وتنوينه للتعظيم وفى الكلام تشبيه بليخ ولكون السراج أعرف وأقرب حمل مشبها به ولاعتبار التمدى الى الغير في مفهومه بخلاف النور كان أبلغ منه وامل في تشبيهها بالسراج القائم ضياءه لابطريق الانعكاس رمزاً إلى ان ضياءها ليس منعكسا اليها من كوكب آخر كا ان نور القمر منعكس عليه من الشمس لاختــلاف تشكلاته بالقرب والبعد منها مع خسوفه بحيــلولة الارض بينه وبينها وجزم أهل الهيئة القدعة بذلك وفي رواية لاظنها تصح ان ضياء الشمس مفاض عليها من العرش وأظن ان من يقول انها تدور على كو كب آخر من أهل الهيئة الجديدة يقول باستفادتها النور من غيرها ثم الظاهر أن المراد وجمل الشمس فيهن فقيل هي في السهاء الدنيـــا في فلك في تخنها وقيل في السهاء الرابعة وهو المشهور عند متقدمي أهل الهيئة واستدلوا عليه بما هو مذكور في كتبهم وفي البحر حكاية قول أنها في الحامسة ولا يكاد يصح ومما يضحك الصبيان فضلا عن فحول ذوىالعرفان ماحكيفيه أيضا انها فيالشتاء في الرابعة وفي الصيف في السابعة وذهب متا خرو أهل الهيئة الى انها مركز للسيارات وعدوا الارض منها ولم يعدواالقمرلدورانهعلي الارض وهو بينها وبين الشمس عندهم وسنعمل ان شاء الله تعالى رسالة فيتحقيق الحق والحق عند ذويه أظهر من الشمس ﴿ وَ اللَّهُ أَنْدَتَكُمْ مِنَ الأَرْ ضِ نَبَاتًا ﴾ أى أنشا كمنهافاستمير الانبات للانشاء لكونه أدل على الحدوث والتبكون من الأرض لكونه محسوسا وقد تبكرر احساسه وهم وان لم ينكروا الحدوث جملوا بانسكار البعث كمن أنكره فني الكلام استعارة مصرحة تبعية ومن ابتدائية داخلة على المبدا البعيد ونبانا قال أبو حيان وجماعة مصدر مؤكد لانبتكم بحذف الزوائد والاصل انباتا أو نصب باضار فعل أى فنبتم نباتا وفي الكشف إن الانبات والنبات من الفعل والانفعال وها واحد في الحقيقة والاختلاف بالنسبة الى القيام بالفاعل والقابل فلا حاجة الى تضمين فعل آخر ولا تقديره ثم ان الانبات ان حمل على معناه الوضعي فلا احتياج الى التقدير اذ هو في نفسه متضمن للنبات كما أشرنا اليه فيكون نباتانصبابانبسكم لهذا التضمن وان حمل على المتعارف من اطلاقه على مقدمة الأنبات من اخفاه الحب في الارض مثلا فالوجه الحل على ان المراد انبتكم فنبتم نباتا ليكون فيـــه اشعار بنحو النُّـكَتَةُ الَّتِي جَرِتَ فِي قُولُهُ تَمَالَى فَانْبِحِسْتَ مَنِ الدُّلالَةِ عَلَى القَّـدَرَةُ وسرعة نَفَاذَ حَكُمُهَا وَجُوزُ انْ يَكُونُ الاصل انبتكم من الارض انباتا فنبتم نباتا فحذف من الجلة الاولى المصدر ومن الثانية الفعل اكتفاء بما ذكر في الاخرى على أنه من الاحتباك وقال القاضي اختصر اكتفاء بالدلالة الالزامية وفيه على ماقال الحفاجي الاشعار المذكورة فتأمُّل ﴿ ثُمُّ يُعْيِدُ كُمْ فِيهَا ﴾ أى في الارض بالدفن عند موتكم

﴿ وَيُخْرِجُكُمْ ﴾ منها عند البعث والحشر ﴿ إِخْرَاجًا ﴾] محققا لاربب فيه و طف يعيدكم بثم لما بينَ الانشاء والاعادة من الزمان المتراخي الواقع فيه التكليف الذي به استحقوا الجزاء بعد الاعادة وعطف يخرجكم الواو دون ثم مع ان الاخراج كذلك لآن احوال البرزخ والآخرة في حكم ثى واحدفكا نه قضية واحدة ولايجور أن يكون بمضائحقق الوقوعدون بمضبل لابدان تقع الجلة لاعجالة وانتأخرت عن الابداء (واللهُ حَمَلَ لَكُمُ الا وْضَ بِسَاطًا ﴾ تنقلبون عليها كالبساط وليس فيه دلاله على ان الارض مبسوطة غير كرية كما في البحر وغير. لأنَ الكرة العظيمة يرى كل من عليها مايليه مسطحا ثم ان اعتقاد الكرية أوعدمها ليس بأمر لازم في الشريعة لكن كريتها كالامر اليقيني وان لم تكن حقيقية ووجه توسيط لَــ كُم بين الجمل ومفعوله الصريح يعلم مما مرغير مرة (لِتَسْلِكُوامِنهَاسُبلاً) طرقا (فِجَاجًا) واسعات جمع فيج فهو صفة مشبهة نعت لسبلا وقال غير واحد هواسم للطريق الواسعة وقيل اسم للمسلك بين الحباين فيكون بدلاأوعطف بيان ومن متعلقة بماقبلها لتضمنهمعني الاتخاذ والافهو يتعدى فيأوبمضمر هوحال من سبلا أى سبلا كائنة من الارض ولوتأخر لـكان صفة لها (قال نُوحْ ) أعيد لفظ الحكاية لطول العهد بحكاية مناجاته لربه عز وجل أى قال عليه السلاممناجياله تعالى شاكيا اليه عز وجل (رَبِّ إنَّهُمْ عَصَوْنِي) أى دامواعلى عصياني فيماأمر تهم بهمع مابالفت في ارشادهم بالمظة والتذكير ﴿ وَ ٱتَّبَعُوامَنْ لَمْ يَزِدْهُ مَا لَهُ وَ وَ لَدُهُ إلاَّ خَسَارًا ﴾ أىواستمرواعلى اتباعرؤ سائهمالذين أبطرتهم أموالهموغرتهم أولادهم وصار ذلك سببا لزيادة خسارهم في الآخرة فصاروا اسوة لهم في الحسار والظاهر ان اتباع عامتهم وسفلتهم لأولئك الرؤساءوفي وصفهم بذلك اشعار بانهم اتبعوهم لوجاهتهم الحاصلة لهم بسبب الاموال والأولاد لا لما شاهدوا فيهم من شهة مصححه الاتباع في الجلة وقرأ ابن الزبير والحسن والنخعي والاعرج ومجاهدوالاخوات وابن كشير أبو عمرو ونافع في رواية خارجة عنسه وولده بضم الواو وسكون اللام فقيل هو مفرد لغسة في ولد بفتحهما كالحزن والحزن وقيلجع له كالاسد والاســد وفي القاموس الولد محركة وبالضم والكسر والفتح واحد وجمع وقد يجمع على أولاد وولدة والدة بكسرها وولد بالضم انتهى وقر أبالكسر والسكون الحسن أيضا والجحدرى وقتادة وذر وطلحة وابن أبى اسحق وأبو عمرو في رواية ﴿وَ مَكُرُوا ﴾ عطف على حلة من والجمع باعتبار مسناها كما ان الافراد في الضمائر الاول باعتبار لفظها وكان فيه اشارة الى اجتماعهم في المكر ليكون أشد وأعظم وقيل عطف على عصوني والاول أنسب لدلالته على إن المتبوعين ضموا الى الضلال الاضلال وهوالاوفق بالسياق فان المتبادر ان ما مده من صفة الرؤ ساء أيضا واعتبار ذلك العطف على ان المعنى مكر بعضهم ببعض وقال بعضهم لبعض خلاف المتبادر (مكرًا كُبَّارًا) أى كبيرا في الغاية فهومن صيغ المبالغة قال عيسى بن عمر هي لغة يمانية وعليها قول الشاعر

بيضاه تصطادالقلوب وتستبي 🌣 بالحسن قلب المسلم القراء

وقوله والمره يلحقه غتيان الندى الله خلق الكريم وليس بالوضاء

وقد سمع بعض الاعراب الجفاة رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم يقرأ هذه الآية فقال ما أفصح ربك يا محمد واذا اعتبر التنوين في محرا المتفخيم زاد أمر المبالغة فى مكرهم أى كسيراً في الغاية وذلك احتيالهم في الدين وصدهم للناس عنه واغراءهم وتحريضهم على أذية نوح عليه السلام .ق أ عسر وان محيصن وأبو السمال كبارا . تخذ في الداء هذه بناه مبالغة أيضاً الا أنها دون

البالغة في المشدد ومثل كبار في ذلك حسان وطوال وعجاب وجال الى ألفاظ كثيرة وقرأ زيد بن على وابن محيصن فيما روى عنه وهب ن واضح كبارا بكسر الكاف وفتح الباءقال ابن الانباري هو جع كبيركانه جمل مكرا مكان ذنوب أوأ فاعيل يمنى فلذلك وصف بالجمع (و قالو الا تَذَر ن الطِيت كم ) أى لا تركوا عبادتها على الاطلاق الى عَبادة ربنوح عليه السلام ( وَلاَ تَهَ رُنَ و دُدًا وَلاَ سُوَاعًا وَلاَ يَغُرِثُ وَ يَعُوقَ وَنشرًا ) أى ولا تتركوا عبادة هؤلاء خصوها بالذكر معاندراجها فيماسبق لانها كانت أكبر أصنامهم ومعبوداتهم الباطلة وأعظمها عنسدهم وإن كانت متفاوتة في العظم فيما بينها بزعمهم كما يومىء اليه اعادة كامع بعض وتركها مع آخر وقيسل أفرد يعوق ونسر عن النفي لكشرة نكرار لاوعدم اللبس وقد انتقلت هــذه الاسنام الى المرب أخرج البخساري وأن المنذر وأبن مردويه عن ابن عبساس قال صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح عليه السلام في العرب بعد أما ود فكانت لكلب بدومة الجندل وأما سواع فكانت لهذيل وأمايغوث فكانت لمرادثم لبني غطيف عند سأ وأما يعوق فكانت لهمدان وأما نسر فكانت لحمد لآل ذي الكلاع وكانت هذه الامهاء امها. رجال صالحين من قوم نوح فلما هلكوا أوحى الشيطان اليهم ان انصبوا في مجالسهم التي كانوا يجلسون فيهاانصا باوسموها بأمهائهم ففعلوا فعلم تعبدحتي اذا هلك أولئك ودرس العلم عبدت وأخرج أبو الشيخ في العظمة عن محمد بن كعب القرظي أنه قال كان لآدم عليه السلام خسة بنين ودوسواع الخفكانوا عبادا فمات رجل منهم فحزنوا عليه حزنا شديدا فجاءهم الشيطان فقال حزنتم على صاحبكم هذا قالوا نعم قال هل لكم أن أصور لكم مثله في قبلتكم اذا نظرتم اليه ذكرتموه قالوا نكره أن تجمل لنا في قبلتناشيئًا نصلي عليه قال فاحمله في مؤخر السجد قالوا نمم فصوره لهم حتى مات خستهم فصور صورهم في مؤخر المسجد فنقصت الأشياء حتى تركوا عبادة الله تعالى وعبدوا هؤلاء فبعث الله تعالى نوحا عليه السلامفدعاهم الى عبادة الله تعالى وحده وترك عبادتها فقالوا ما قالوا وأخرج ان أبي حانم عن عروة بن الزمير أن ودا كان أ كرهم وأبرهم وكانوا كلهم أبناء آدم عليه السلام وروى أن ودا أول معبود من دون الله سمحانه وتمالي أخرج عبد بن حميد عن أبي معلهر قال ذكروا عند أبي جمفر رضي الله تعالى عنه نزيد بن المهاب فقال اما أنه قتل في أول أرض عبدفيها غير الله تعالى ثم ذكر ودا وقال كانرجلا مسلما وكان محببا في قومه فلما مات عسكروا حول قبره فيأرض بابل وجزعوا عليه فلما رأى إبليس جزعهم تشبه في صورة انسان ثم قال أرى جزعكم على هذافهللكمارأصورلكممثله فيكون في ناديكم فتذ كرونه به قالوا نعم فصور لهم مثله فوضعوه في ناديهم فجعلوا يذكرونه به فلما رأى مابهم من ذكره قال هل لـكم أن أجمــل لـكم في منزل كل رجل منكم تمثالًا مثله فيكون في بيته فيذكر به فقالوا نعم ففسل فأقبلوا يذكرونه به وأدرك أبناؤهم فجلوا يرون مايصنعون به وتناسلوا ودرس أمر ذكرهم اياه حتى اتخذوه الها يعبدونه من دون الله تعالى فكان أول من عبد غير الله تعالى في الارض ودا وأخرج ابن المنذر وغيره عن أبي عثمان النهدي أنه قال رأيت يغوث وكان من رصاص يحمل على حمل أجرد ويسبرون معمه لايهيجونه حتى يكون هوالذي يبرك هاذا برك نزلوا وقالوا قـــد رضى لكم المنزل فينزلون حوله ويضربون عليه بنـــا. (١) وقيل يبعد بقاء أعيان تلك الاصنام وانتقالها الى العرب فالظاهر انه لم يبق ألا الاسهاء فاتخذت العرب أصاما وسموها بها وقالوا أيضا عبدود وعبد يغوث يعنون أصنامهم ومارآه أبو عثمان منها مسمى باسم ماسلف ويحكىأن (١) ( قوله وقيل يبعد الخ ) قداخرج الافرنج في حدود الالف والمائنين والستين أصناما وتماثيل من أرض الموصل كانت منذ نحومن ثلاثة آلاف سنة فلاتففل أه منه

ودا كان على صورة رجل وسواعا كان على صورة امرأة وينوث كان على صورة أسد ويعوق كان على صورة فرس ونسرا كانءلى صورة نسروهومناف لماتقدم انهم كانوا على صوراناس صالحين وهوالأصح وقرأ نافع وأبو جمفر وشيبة بخلاف عنهم ودا بضم الواو وقرأ الاشهب العقيلي ولا يغوثا ويعوقا بذوينهما قال صاحب اللوامح جملهما فمولا فلذلك صرفهما وهافي قرأءة الجهور صفتان من الغوث والعوق يفعل منهما وهما معرفتان فلذاك منما الصرف لاجتماع الثقيلين اللذين هما التعريف ومشابهة الفعل المستقبل وتعقبه أبو حيان فقال هذا تخبيط اما أولا فلا يمكن أن يكونا فعولا لان مادة يفث مفقودة وكذلك يعق واما ثانيا فليسا بصفتين لأن يفعلا لم يجيء اسما ولاصفة وانميا امتنعا من الصرف للعلمية ووزن الفعل ان كانا عرببين وللعلمية والعجمة ان كانا عجميين وقال ابن عطيةقرأ الاعمش ولايغوثا ويعوقا بالصرف وهووهم لان التمريف لازم وكذا وزن الفعل وانت تعلم أن الاعمش لم ينفرد بذلك وايس بوهم فقد خرجوه على أحد وجهين أحدها أن الصرف للتناسب كما قالوا في سلاسلا وأغلالاً وهو نوع من المشاكلة ومعدود من المحسنات وثانيهما أنه جاء على الله من يصرف جميع مالا ينصرف عند عامة العرب وذلك لغة حكاها الكسَّائي وغير ملكَن يردعلي هذا أنه الغة غير فصيحة لايذبني النخريج عليها ﴿وَقَدْ أَضَالُوا ﴾ أى الرؤساء ﴿كَثيرًا ﴾ خلقا كشيرا أى قبــل هؤلاء الموصين بأن ينمسكوا بعبادة الاصنام فهم ليسوا بأول من أضلوهم ويشعر بذلك المضى والاقتران بقد حيث أشعر ذلك بأن الاضلال استمر منهم الى زمن الاخبار باضلال الطائفة الاخيرة وجوز أن يراد بالكثير هؤلاء الموصين وكان الظاهر وقد أضل الرؤساء اياهم أى الموصين المخاطبين بقوله لاتذرن الهتهكم فوضع كشيرا موضع ذلك على سبيل التجريد وقال الحسن وقد أضلوا أى الاصنام فهو كقوله تعالى رب انهن أضللن كشيرا من السباس وضمير العقلاء لتنزيلها منزلتهم عندهم وعلى زعمهم و يحســنه على مافي البحر عود الضمير على أقرب مذكور ولا يخنى ان عوده على الرؤساء أظهر اذهم المحدث عنهم والمني فيهمأمكن والجلمة قيل حالية أو معطوفة على ماقبلها وقوله تعالى (وَ لاَ تَزْدِ الظَّالِمينَ إِلاَّ ضَلَالًا ﴾ قيل عطف على رب انهم عصوني على حكاية كلام نوح عليه السلام بعد قال والو او النائبة عنه ومعنا وقال رب انهم عصوني وقال لاتزد الخِأى قال هذين القولين على ان الواو من كلام الله تعالى لانها داخلة في الحسكاية وما بعدها هو المحكي واليه ذهب الزمخمري وأنما ارتكب ذلك فرارا من عطف الانشاء على الحبر وقيل عطف عليه والواو من المحكى والتناسب انشائية وخبرية غير لازم في العطف كما قاله أبو حيان وغيره وفيه خلاف وفي الكشف لك أن تجمله من باب واهجرني مليا أي فاخذلهم ولا تزدهم وفي العد ول الى الظلمين اشمار باستحقاقهم الدعاء عليهم وابداء لعذره عليه السلام وتحذير ولطف لغيرهم وفيه أنه بعض ما يتسبب من ساويهم وهو مهني حسن فمنده العطف على محذوف انشائبي ولمل الاولى أن يقال ان العطف على رب انهم عصوني والواو من الحبكي والتناسب حاصل وقال الحفاجي الظاهر أن الغرض من قوله رب انهم الح الشكاية وابداه المجز واليأس منهم فهو طلب للنصرة عليهم كقوله رب انصرني بماكذبون ولو لم نقم ذلك تكرر مع ما مر منه عليه السلام فينتذ يكرن كناية عن قوله اخذلهم أو انصرني أو اظهر دينك أو نحوه فهو من عطف الانشاء على الانشاء من غير تقـــدير ويشهد له أن الله تمالى سمى شـــله دعاء حيث قال سبحانه فدعا ربه أن هؤلاء قوم مجرمون فندبر وهوحسن خال عن التكلف وارتكاب المختلف فيه الا أن في الشهادة دغدغة والمرادبالضلال المدعو بزيادته اما الضلال في ترويج مكرهم ومصالح دنياهم فَكُونَ ذَاكُ دَعَاهُ عَالِهُم بِعَدُم تُبِسِيرُ أَمُورِهُم وَامَا الصَّلَالُ عَمْنَ الْهَلاكُ كَا في قوله تعالى أن المجرمين فيضلال

وسعر وهو مآخوذ من الضلال في الطريق لان من ضل فيها هلك فيكون المني أهلكهم وفسره ابن بحر بالمذاب وهو قريب مما ذكر وقيل هو على ظاهره أي الضلال في الدين والدعاء بزيادته ابما كان بعسد ماأوحي اليه عليه السلام أنه لن يؤمن من قومك الا من قد آمن وما له الدعاء عليهم بزيادة عذابهم ويحتاج الى دليل وبما سمعت ينحل مايقال أن طلب الضلال ونحوه اما غير جائز مطلقا أو اذا دعى به على وجه الاستحسان وبدونه وان كان جائزا لكنه غير ممدوح ولا مرضى فكيف دعا بذلك نوح عليه السلام عليهم فرما خطيا تهم أى من أجل خطيا تهم (أغر قُوا) بالعلوفان لامن أجل أمر آخر فن تدليلة وما زائدة بين الجار والمجرور لتعظيم الحطايا في كونها من كبائر ماينهي عنهومن لم يرزيادتها جعلها نكرة وجعل خطياتهم بدلا منها وزعم ابن عطية ان من لابتداء الغاية وهو كما ترى وقرأ أبو رجاء خطياتهم بابدال الهمزة يا والاعرج بخلاف عنهم وأبو عمرو خطاياهم جع تكسير وقرأ عبد الله من خطياتهم ما أغرقوا بزيادة مابين خطياتهم وأغرقوا وخرج على أنها مصدرية أى بسبب خطياتهم اغراقهم وقرأ زيد بن على غرقوا بالتشديد بدل الهمزة وكلاما للنقل (فاً دخلوً ا قاراً ) هي نار البرزخ والمراد عذاب القبر ومن مات في ماه أو نار أو أكانه السباع أوالعام مثلا أصابه ما يصيب المقبورمن المذاب وقال الضحاك كانوا ينهرقون من جانب وغرقون بالنار من جانب وأنشد ابن الانبارى

الحلق مجتمع طورا ومفترق لله والحادثان فنون ذات أطوار لاتعجبين لاضداد اذا اجتمعت لله فالله بجمع بين الماء والنار

ويجوز أنيراد بها نار الآخرة والتعقبءلي الاول ظاهروهوعلى هذآ لمدمالاعتدادبما بين الاغراق والادخال فكانه شبهتخالمالايعتدبه بمدم تخلل شيءأصلا وجوزان تكونفا التمقيب مستعارة للسبيةلان المسبب كالمتعقب للسبب وانتراخى عنه لفقد شرطأو وجودمانع وتنكيرالنارامالته ظيمها وتهويلها أولانه عزوجل اعدالهم على حسب خطيآتهم نوعاهن النار ولا يخني ما في أغرقوا فادخلوا نارا منالحسن الذي لا يجاري ولله تعالى درالتنزيل (فَلَمْ يَجِدُوا لَمْمُ مِنْ دُونِ اللهِ أنصارًا) أي فلم يجد أحده واحدا من الانصار وفيه تعريض لاتخاذهم اللهة من دونه سبحانهَ وتعالى وبانها غير قادرة على نصرهم وتهكم بهم ﴿ وَ قَالَ نُوحَ ۖ رَبِّ لا تَهَ رَ على الأرْضِ من السكافرين دَيَّارًا) عطف على نظيره السابق وقوله تعالى بمــ خطياتهـم الخ اعتراضوسط بين دعائه عليه السلام للايذان مَن أول الامر بأن ما أصابهم من الاغراق والاحراق لم يصبهم الا لاجل خطياً تهم التي عدها نوح عليه السلام وأشار الى استحقاقهم للهلاك لاجلها لا انه حكاية لنفس الاغراق والاحراق على طريقة حكاية ما جرى بينه عليه السلام وبينهم من الاحوال والاقوال والالاخرعن حكاية دعائه هذاقاله مفتىالديارالرومية عليه الرحمة وماقيل انه عطف على لم يجدوا أوعلى حجلة بما خطيآتهم الح وليس المرادحقيقة الدعاء بل التشغي واظهار الرضا بما كان من هلاكهم بميدغاية البعد والمعروف انهذا الدعاء كان قبل هلا كهم والديار من الاسهاء التي لاتستعمل الافي النفى العاميقال مابالدارديارأو ديوركـقيام وقيوم أى ما بها أحد وهو فيعال من الدار أو من الدور كانه قيل لا تذر على الارض من السكافرين من يسكن دارا أو لا تذر عليها منهم من يدور ويتحرك وأصله ديوار اجتمعت الواو والياء وسبقت احدهما بالسكون فقلبت الواوياه وأدغمت الياء في الياء وليس بفعال والا لكان دوارا اذ لا داعي للقلب حينئذ ومن الكافرين حال منه ولو أخر كان صفة له والمراد بالكافرين قومه الذين دعاهم الى الأيمان والطاعة فلم يحيبوا فان

كان الناس منتصرين في مشارق الارض ومفاريها نحو التشارهم اليوم وكانت بعثته لبعض منهم كسكان حزيرة العرب ومن يقرب منهم فذك وان كانوا غير منتشرين كذلك بل كانوا في الجزيرة وقريبا منها فان كانت البعثة أبعضهم أيضا فكذلك وان كانت لكلهم فقد استشكل بأنه يلزم عموم البعثة وقد قالوا بانه مخصوص بنبينا صلي الله تعمالى عليه وسلم وأحيب بان ذلك العموم نيس كعموم بعثته صلى الله تعالى عليه وسلم باللانحصار أهلالارض فيقطعة منهافهوانحسار ضرورىوليس عموما من كل وجه وهذانحوما يقال في بُمثة آدم عليه السلامالي زوجتهوأولاده فانهم حينئذ ليسوا الاكاهلبيت واحدعليانه قيل لااشكال ولوقلنا بانتشار الناس اذذك كانتشارهم اليوم وأرساله اليهمجميعا لأن العموم المخصوص بنبينا عليه الصلاة والسلام هو العموم المندرج فيه الانس والجن الى يوم القيامة بل الملائكة عليهمالسلامبلوبلوالمشهورانه عليه السلام كان مبعوثا لجميع أهل الارض وأنه ماآمن منهم الا قليدل واستدل عليه بهذا الدعاء وعموم الطوفان وتعقب بان الارض كشيرا ما تطلق على قطعة منها فيحتمل أن تكون هنــا كذلك سلمنا ارادة الجميع لكن الدعاء على الكافرين وهم من بعث اليهم فدعاهم ولم يجيبوه وكونهم من عدا أهل السفينة أول المسئلة والطوفان لانسلم عمومه وان سلم لايفتضى ان يكون كل من غرق به مكلفا بالايمــان به عليــه السلام عاصيا بتركه فالبلاء قد يمم الصالح والطالح لكن يصدرون مصادر شي كما ورد في حديث خسف البيداء ويرشد الى هذا ان أولادهم قد أغرقوا على ماقيل ممهم وقد سئل الحسن عن ذلك فقال علم الله تعالى براءتهمفاهلكهم بفيرعذاب نعمالحكمة فوإهلاك ولاءزيادة عذاب فيآتبائهم وأمهاتهم اذاأبصرواأطفألهم يغرقون وزعم بمضهم ان الله تعالى اعقم ارحامنسائهم وأيبس اصلاب رجلهم قبـــل الطوفان باربعينأوسبعين سنةفلم يكن معهم صبى حين اغرقوا ويحتاج الىنقل صحيح وحكم الله عز وجل لاتحصى فافهم ﴿ إِنَّكَ إِنَّ تَذَكُّوهُمْ ﴾ أَى على الارض كلا أو بمضا ( يُضيِّلُوا عِبَادَكَ ) من طريق الحق ولمل المراد بهم من آن به عليه السلام وباضلالهم اياهم ردهم الى الكفربنوع من المكرأو المراديهم من ولد منهمولم يبلغ زمن التكليف أو من يولدمن أولئك المؤمنين ويدعى الى الايمان وباضلالهم اياهم صدهم عن الايمان وفي بعض الاخبار ان الرجل الوصية فيموت الكبير وينشأ الصغير على ذلك قيل ومن هناقال عليه السلام (وَ لَا يَلِيدُوا إِلاَّ فَاجِرًا كُمَّأْرًا) أى من سيفجر ويكفر فوصفهم بما يصيرون اليه لاستحكام علمه بذلك بما حصل له من التجربة ألف سنة الاخسين عاما ومثله قوله عليه السلامان تذرهم يضلوا عبادك وقيل أراد منجبل علىالفجوروالكفروقدعـــلم كلذلك بوحى كـقوله سبحانه لن يؤمن من قومك الا من قدآ من وعن قتادة ومحمدين كعب والربيع وابن زيدانه عليه السلام مادعا عليهم الا بعد أن أخرج الله تعالى كل، ؤمن من الاصلاب واعقم ارحام نسائهم واياما كان فقوله انك الخ اعتذار بما عسى أن يقال من أن الدعاء بالاستئصال مع احتمال أن يكون من اخــ الافهم من يؤمن ممالاً يَلْبِقُ بِشَأْنَ الْانبِياءَ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ﴿ رَبُّ اغْفُرُ لِي وَ لِوَ الَّذِي ۗ أُراد أباء لمك بن متوشلخ(١) وقد نقدم ضبط ذلك وأمه شمخي بالشين والخاء المعجمتين بوزن سكرى بنت أنوش بالاعجام بوزن أصول وكانا مؤمنسين ولولا ذلك لم يجز الدعاء لهما بالمغفرة وقيسل أراد بهما آدم وحواء وقرأ ابن جبير والحجدري ولوالدي بكسرالدال واسكان الياء فاما أن يكون قدخص أبا. الاقرب أو أراد جميع مىولدو.

<sup>(</sup>١) قوله وقد تقدم ضبط ذلك لكن قيل في لمك انه بفتحتين ويقال فيه لامك كهاجرومتوشلخ على ما في المحمة الما على ما في الما منه الما منه الما منه الما منه المحمة الما منه المحمة الما منه الما منه المحمة الما منه المنه الما منه المنه

الى آدم عليه السلام ولم يكفر كاقال ابن عباس لنوح أب مابينه وبين آدم عليه السلام وقر أالجسين بن على كرم الله تمالى وجههما ورضى عنهما وزيد بن على بن الحسين رضى الله تمالى عنهم ويحيى بزيممر والنخمى والزهرى ولولدى نشبة ولد يمنى ساما وحاما على ماقيل وفي رواية ان ساما كان نبيا (و كين دَخل بيني) قيل أراد ممنزله وقيل سفينته وقال الجمهور وابن عباس أراد مسجده وفي رواية عن الحبرانه أراد شريعته استمار لها اسم البيت كها قالواقبة الاسلام وفسطاط الدين والمنباد رالمنزل وتخرج امر أته وابنه كنمان بقوله (مُومَّمناً) وقيل يمكن انه الميجزم بخروج كنمان الابعد ما قيل له أنه ليس من أهلك (و المومَّمنين و المؤمنيات) أى من كل أمة الى يوم القيامة وهو تعميم بعد وقيل أنه استغفر وبه عز وجل اظهارا كمزيد الافتقار اليه سبحانه وحبا المستغفر لهم من والديه والمؤمنين وقيل أنه استغفر لما دعوتين دعوة على الكافرين وقيل أنه استغفر لما دعوتين دعوة على الكافرين ودعوة المؤمنين وحيث استجبت له الاولى فلا يبعد أن تستجاب له الثانية والله تمالى أكرم الاكرمين ومعظم الدين وحيث المورة الكريمة وغيرها نص في أن القوم كفرة هالكون يوم القيامة فالحكم بنجاتهم كا يقتضيه كلام وجه يقتضى ايمانهم مع قوله سبحانه الله أعلم حيث جمل رسالته وقصارى ما أقول رب اغفرلى ولوالدى ولمن دخل بيتى مؤمنا والمؤمنين والمؤمنات

## ﴿ سؤرة الجن ﴾

وتسمى قل أو حى آلى "وهى مكية بالانفاق وآيها بلاخلاف عان وعشرون آية ووجه اتصالها قال الجلال السيوطى فكرت فيه مدة فلم يظهر لى سوى انه سبحانه قال في سورة نوح استففروا ربكم انه كان غفارا يرسل السهاء عليسكم مدراراً وقال عز وجل في هده السورة لكنفار مكة وان لو استقاموا على الطريقة لاسقيناهم ماه غدقا وهذا وجه بين في الارتباط انتهى وفى قوله لكنف ار مكة شيء ستملمه إن شاء الله تعالى ويجوز أن يضم الى ذلك اشتمال هذه السورة على شيء عما يتعلق بالسهاء كالسورة السابقة و ذكر العذاب لمن يعصى الله عز وجل في قوله سبحانه ومن يعص الله ورسوله فان له نار جهنم خالدين فيها أبدا فانه يناسب على عبادة الاسنام وكان أول رسول الى أهل الارض كما ان محمدا صلى الله تعالى عليه وسلم آخر رسول الى أهل على عبادة الاسنام وكان أول رسول الى أهل الارض كما ان محمدا صلى الله تعالى عليه وسلم آخر رسول الى أهل أصنام أولئك في الامهاء أي اوعينها وكان ما جاء به عليه الصلاة والسلام هادياً الى الرشدوقد سمعته العرب وتوقف عن الايمان وكانت الجن خيرا منهم اذ أقبل المايمان من أقبل منهم وهم من غيرجنس الرسول عليه تباطؤا عن الايمان وكانت الجن خيرا منهم اذ أقبل اللايمان من أقبل منهم وهم من غيرجنس الرسول عليه الصلاة والسلام حتى كادوا يكونون عليه لهدا ومع ذلك التباطي فهم مكذبون له ولما جاء به حسدا وبغياأن ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده فقال عز من قائل

( بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ وَلُ أُوحِي َ إِلَى ) وَقُرأَ ابْنِ أَنَى عَبِلَةَ وَالْمَنَى عَنِ أَنِي عَبِرُو وَجَوْبَةً بْنُ عَاتُذَ الاسدى وحَى بلاً هَمْزَةً وهو بمنى أوحى بالهمز ومنه قول المجاج ﴿ وحَى لِهَا القرارِ فاستقرت به وقرأ زبد بن على وجؤبة فيما روى عنه الكسائى وابن أبى عبلة في روابة أحى بابدال واو وحى همزة كا قالوا في وعد أعد قال الزمخشرى وهو من القلب المطلق جوازه في كل واو مضمومة وقد أطلقه المسازنى في المكسورة أيضا كاشاح وإعاه وإسادة وهذا أحد قولين المازنى والقول الآخر قصر ذلك على السباع وماذكره من اطلاق الجواز في المضمومة تعقب بان المضمومة قد تكون أولا وحشواو آخرا ولحكل منها أحكام وفي بعضها خلاف وتفصيل مذكور في كتب النحو فايراجع وزاد بعض الاجاة قلب الوالمضموم ماقبلها فقال أنه أيضا مقيس مطرد وانه قد يرد ذلك في المفتوحة كاحد وعلى جبع النراآت الجار متملق ماقبلها فقال أنه أيضا مقيس مطرد وانه قد يرد ذلك في المفتوحة كاحد وعلى جبع النراآت الجار متملق بما عنده ونائب الفاعل (أنه أي الح على أنه في تاويل المصدر والضمير للشأن واستمع كأى الفرآن كاذكر في الاحقاق وقد حذف لدلالة مابعده عليه في تقرير من الحين النائمة وقال المشمرة وقد وهم في ذلك فقد يطلق على الثلاثة من الرجال الى المشرة وقد وهم في ذلك فقد يطلق على مافوق الحمرة في الفصيح وقد ذكره غير واحد من أهل الأنة وفي كلام الشعى حدثى بضمة عشر نفرا ولا يعتمس المعمرة في الفصيح وقد ذكره غير واحد من أهل الأنة وفي كلام الشعى حدثى بضمة عشر نفرا ولا يعتمس بالرجال بل ولا بالناس لاطلاقه على النجن هنا وفي المجمل الرهط والنفر يستعمل الى الاربعين والفرق بينهما أن الرهط يرجمون الى أبواحد بخلاف النفروقد يطلق على القوم ومنه قوله تمالى وأعزنفر اوقول امرى القبس فهولاتنمي (١) رميته هما اله لاعد من نفره

وقال الامام الكرماني للنفرممي آخرفي العرف وهو الرجل واراد بالمرف عرف اللغة لانه فسر به الحديث الصحيح فليحفظ والجن واحده حنى كروم ورومي وهم أجسام عاقلة تعلب عليها النارية كما يشهـــد له قوله تعالى وخلق الجان من مارج من نار وقبل الهوائية قابلة حيمها أو صنف منها للتشكيل بالاشكال المختانة من شأنها الحفاء وقد ترى بصور غير صورها الاصلية بل وبصورها الاصلية التي خاقت عليها كالملائكة عليهم السلام وهذا للانبياء صلوات الله تعالى وسلامه عليهم ومن شاه الله تعالى من خواص عباده عز وجل ولها قوة على الاعمال الشاقة ولا مانع عقلا من أن تكون بعض الاجسام اللطيفة البارية مخالفة لسائر أنواع الجسم اللطيف في الماهية ولها قبول لافاضة الحياة والقدرة على أفعال عجبية مثلا وقد قال أهل الحكمة العجديدة باجسام لطيفة أثبتوا لها من الحواص ما يبهر المقول فلتكن أجسام الجن على ذلك النحو من الاجسام وعالم الطبيعة أوسع من أن تحيط بحصر ما اودع فيه الافهام وأكثر الفلاسفة على انكار الجن وفي وسالة الحدود لابن سينا الجني حيوان هوائي متشكل باشكال مختلفة وهذا شرح الاسم وظاهره نغي ان يكون لهذه الحقيقة وجود في الحارج ونفي ذلك كنفر صريح كها لا يخنى واعترف جع عظيم من قدماه الفلاسفة وأصحاب الروحانيات بوجودهم ويسمونهم بالارواح السفلية والمشهور انهم زعموا انها حواهر قائمة بانفسها ليست اجساما ولا جسمانية وهي أنواع مختلفة بالمساهية كاختلاف ماهيات الاعراض فبعضها خيرة وبعضها شريرة ولا يعرف عسدد أنواعِها وأصنافها الا الله عز وجلولا يبعسد على هــذا أن يكون في أنواعها ما يقدر على افعال شاقة عظيمة يمجز عنها البشر بل لأيبعـــد أيضا على ماقيل ان يكون لكل نوع منها تَمَلَق بنوع مخصوص من اجسام هذا المسالم ومن الناس من زعم ان الارواح البشيرية والنفوس الناطقة اذا فارقت ابدانها ازدادت قوة وكمالا بسبب ما في ذلك العالم الروحاني من انكشاف الاسرار الروحانية فاذا أتفق حدوث بدن آخر مشابه لما كان لتلك النفس المفارقة من البدن تعلفت تلك النفس به تعلقا ما وتصير كالمماونة لنفس ذلك اليدن في افعالها وتدبيرها لذلك البدن فان انفقت هــذه الحالة في النفوس الحرة

<sup>(</sup>١) قوله تنمي الح يقال أيمي إذا تواري اه منه

سمى ذلك الممين ملكا وتلك الاعانة الحاما وان اتفقت في النفوس العبريرة سمى ذلك الممين شيطانا وتلك الاعانة وسوسة والكل مخالف لاقوال السسلف وظاهر الآيات والاحاديث وجمهور أرباب الملل ممترفون بوجودهمكالمسلمين وان اختلفوا في حقيقتهم وتمسام الكلام في هذا المقام يطلب من أكمالمرجان وفي التفسير الكبير طرف مما يتعلق بذلك فارجع اليه ان أردته واختلف في عدد المستممين فقيل سبعة فمن زر ثلاثة من أهل حران وأربعة من أهل نصيبين قرية باليمن غير القرية التي بالعراق وعن عكرمة أنهم كانوا أثنى عشر ألفا من جزيرة الوصل وأين سبعة أو تسعة من أثنى عشر ألفا ولمل النفر عليه القوم وفي الكشــاف كانوا من الشيصبان وهم أكثر الجن عددا وعامة جنود ابديس منهم والآية ظاهرة في أنه صلى الله تعسالي عليه وسلم علم استهاعهم له بالوحي لا بالمشاهدة وقد وقع في الاحاديث أنه عليه الصلاة والسلام رآهم وجع ذلك بتعدد القصة قال في آكام المرجان ما محصله في الصحيحين في حديث ابن عباس ما قرأ رسول الله صلى الله تمالي عليه وسلم على الجن ولا رآهم وأنماانطلق بطائفةمن الصحابة لسوق عكاظو قدحيل بين الجن والسهاء بالشهب فقالو اماذالحالا لشيءحدث فاضربوامشاوق الارض ومغاربها فمر من ذهبالتهامةمنهم به عليه الصلاة والملام وهويصلى الفجر باصحابه بنخلة فلما استمعواله قالوا هذا الذي حال بيننا وبين السماء ورجموا الى قومهم وقالوا ياقومنا الخ فانزل الله تعالى عليه قل أوحى الخ ثم قال ونغي ابن عباس أنما هو في هذه القصة واستماعهم تلاوته صلى الله تمالى عليه وسلم في الفجر في هذه القَصِة لامطلقاً ويدل عليه قوله تعسالي واذصرفنا اليك نفرا من الجن الخ فانها تدل على أنه عليه الصلاة والسلام كلهم ودعاهم وجعلهم رسلالمن عداهم كا قاله البيبقي وروى أبو داود عن علقمة عن ابن مسعود عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم قال أناني داعي الجن فذهبتمعه وقرأت عليهمالفرآن قال وانعللق بنسا وأرانا آثارهم وآثار نيرانهم الح وقد دلت الاحاديث على أن وفادة الجن كانت ست مرات وقال ان تيمية أن ابن عباس علم مادل عليه القرآن ولم يعلم ماعلمه ابن مسمود وأبوهريرة من اتيان الجن له صلى الله تمالى عليه وسلم ومكانتهم اياه عنيه الصلاة وانسلام وقصة ألجن كانت قبل الهجرة بثلاث سنين وقال الواقدى كانت سنة احدى عشرة من النبوة وابن عباس ناهز الجم في حجة الوداع فقد علمت أن قصة الجن وقعت ست مرات وفي شرح البيهتي من طرق شيءن ابن مسعود أن النبي صلى الله نعالى عليه وسلم صلى العشاء ثم انصرف فاخذ بيدى حتى أتينا مُكَانَ كَذَا فَاجَلَسُنَى وَخُطُّ عَلَى خَطَا ثُمَّ قَالَ لَا تَبَرَّحَنَ خَطَكَ فَبِينِهَا أَنَا جَالِسَ أَذَ أَتَانَى رَجَالَ مَنهمَكَا تُهمُ الرَّطّ فذكر حديثًا طويلا وانه صلى الله تعالى عليه وسلم ما جاءه الى السحر قال وجملت اسمع الاصوات ثم جاء عليه الصلاة والسلام فقلت انكنتيا رسول الله فقال أرسلت الى الجن فقلت ما هذه الاصوات التي سمعت قال هي اصواتهم حين ودعوني وسلموا على وقد يجمع الاختلاف فيالقلة والكشرة بان ذلك لتعدد القصة أيضا والله تمالى أعلم واختلف فيها استمعوم فقال عكرمة آقرأ باسم ربك وقيل سورة الرحمن ﴿ فَقَالُو ال اى لقومهم عند رجوعهم اليهم ﴿ إِنَّا سَمِيمْنَا قُرْ آنًا ﴾ اىكتابا مقروءاً على مافسرهبه بعض الاجلة وفسر بذلك للاشارة الى أن ما ذكروه فيوصفه عما يأتي وصف له كله دون المقروه منه فقط والمراد انه من الكتب السهاوية والبنوين للتفخيم اى قرآانا جليل الشأن ﴿ عَجَبًا ﴾ بديما مباينالكلام الناس في حسن النظم ودقة المعنى وهومصدر وصف به للمبالغة ﴿ يَهُدِي إِلَيَّ الرُّشْدِ ﴾ الى الحق والصواب وفيل الى التوحيد والايمان وقرأ عبسى الرشدبضمتين وعنه ايضافتحهما (فَا مَنَّا بِهِ ) اىبذلك القرآن من غير ريث (و كَنْ نُشْرِكَ بِرَ بِنَا أَحَدًا) حسبهانطق به مافيه من دلائل التوحيد او حسبها نطق به الدلائل المقلية علىالتوحيد ولم مطفّ هذه الجلة

بالفاء قال الحفاجي لأن نفيهم للاشراك اما لما قام عندهم من الدليل العقلي فحينُشد لا يترتب على الإيمات بالقر آزواما لما سمموء من القرآن فحينئـــذ يكـني في ترتبها عليه عطف الاول بالفاه خصوصا والباه في با تحتمل السبية فيعم الايمان به الايمان بما فيهفانكاذا قلت ضربته فتأدب وانقاد لي فهم تراب الانقياد على الضرب ولو قلت فانقاد لم يترتب على الاول بل على ما قيله وقيل عطفت بالواو ولتفويض الترتب الم ذهن السامع وقد يقال ان مجموع فأآمنا به ولن نشرك مسبب عن مجموع أنا سمعنا الخ فكونه قرآانا معجز يوجب الايمان به وكونه يهدى الى الرشد يوجب قلع الشرك من اصله والاول اولى وجوزان يكون ضمير بهلله عزوجللان قوله سبحانه بربنا يفسره فلا تغفل (و أَنهُ تَمَاليَجَدُّرَ بَنَا) اختلفوا قراءة في إن هذه ومابعدها الى وانامناالمسلمون وتلك اثنتاعشرة فقرأهاابن عامروحزة والكسائي وخلف وحفص نفتح الهمزة فيهن ووافقهم أبوجمه في ثلاثة ماهنا وانه كان يقول وانه كان رجال وقرأ الباقون بكسرها في الجميع واتفقوا على الفتح في أنه استمع وان المساجد لان ذلك لايصح أن يكون من قول الجن بل هو مما أوحى مخلاف الباقى فانه يصح أن يكون من قولهم وبما أوحى واختلفوا في أنه لمساقام فقرأ نافع وأبو بكر بكسر الهمزة والناقون بفتحها كذا فصله بمض الاجلة وهو المعول عليسه ووجه الكسر في ان هذه وما بعــدها إلى وإنا منا السلمون ظاهر كالكسم في أنا-معنا قرآنا لظهور عطف الجل على المحكي بعد القول ووضوح اندراجها تحته وأماوجهالفتح فقيه خفاه ولذااختلف فيه فقال الفراء والزجاج والزمخشرى هو العطف على محل الجار والمجرورفي آمنا بهكانه قيل صدقناء وصدقنا أنه تعالى جد ربنا وانه كان يقول سفيهنا وكذلك البواقى ويكنى في اظهار مالحل اظهار مع المرادف وليسمن العطف على الضمير المجرور بدون اعادة الجار الممنوع عند البصريين في شيء وأن قبلبه هنا بناه على مذهب الكوفيين المجوزين له ولو قيل انه بتقدير الجار لاطراد حذفه قبل أن وأن لكان سديدا كما في الكشف وضَّمْ مكى العطف على مافي حيز آ منافقال فيهبمد في المعنى لإنهم لم يخبروا أنهم آ منوا بانهم لما سمعوا الهسدى آمنوا به ولا انهم آمنوابانه كان رجال أنما حكى الله تعالى عنهم أنهم قالوا ذلك مخرين عن أنفسهم لاصحابهم وأجيب عن الداهيين اليه بان الايمان والتصديق بحسن في بعض تلك المقطوفات بلا شهة فيمضى في البواقي ويحمل على المغنى على حد قوله \* وزججن الحواجب والعيونا \* فيخرج على ماخرج عليه أمثاله فيؤول صدقنا بما يشمل الجميع أو بقدر مع كل مايناسبه وقالأبو حاتم هو العطف على نائب فاعلأوحي أعنى انه استمع كافي أن المساجد علىأنالموحى عين عبارة الحن بطريق الحسكاية كاتُّنه قبل قل أوحى الى كيتوكيت وهذه العبارات وتعقب بان حكاية عباراتهم تقتضي ان تكون أن في كلامهم مفتوحة الهمْزة ولا يظهر ذلك الا أن يكون فيكلامهممايقتضي الفتح كاسمعوا أو اعلموا أو نخبركم لكنه أسقط وقت الحكاية ولايظهر لاسقاطه وجه وعلى تقدير الظهور فالفتح ليس لاجل العطف فانالنائب عن الفاعل عليه مجموع كل جملة على ارادة اللفظ دون المنسبك من ان ومابعدها والالماصح أن يقال الموحى كيت وكيت وهـــذه العبارات فان كانت ان في كلامهم مكسورة الهمزة وصحت عوى أن الحسكاية اقتضت فتحهامع صحة ارادة هذه العبارات معه فذاك والا فالامر كما ترى فافهموتأمل والجد العظمة والجلال يقال جد في عَنِي أي عظم وجل أي وصدقنا ان الشأن ارتفع عظمة وجلال ربنا أى عظمت عظمته عز وجل وفيه من المبالغة مالا يخني وقال أبوعبيدة والاخفش آنلك والسلطان وقيل النَّني وهو مروى عن أنس والحسن في الآية والأول مروى عن الجمهور والجد على جميع هذه الأوجه مستمارمن الجد الذي هو البخت وقوله عز وجل ﴿ مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَ لَدًا ﴾ عليها تفسير للجملة

وبيان لحكمها ولذا لم يعطف عليها فالمراد وصفه عز وجل بالتعالى عن الصاحبة والولد لعظمته أو لسلطانه أو لفناه سبحانه وتعالى وكاتمهم سمموا من القرآن ما نبههم على خطأما اعتقده كيفرة الجن من تشبيهه سبحانه بخلقه في الخاذ الصاحبة والولد فاستنظموه ونزهوه تعالى عنه . وقرأ حميد بن قيس جديضم الجيم قال في البحر ومعناه العظيم حكاه سيبويه واضافته الى ربنا من اضافة الصفة الى الموصوف والمـنى تعالىربنا العظيموقرأعكرمة جدمنونامرفوعاربنا بالرفع وخرج على أن الجد بممنى العظيم أيضاورننا خرمتدا محذوف أى هو ربنا أو بدل من حد وقرأ أيضا حِداً منونا منصوبا على أنه تميز محول عن الفاعل وقرأ هو أيضا وقتادة جدا بكسر الجيم والتنوين والنصب ربنا بالرفع قال ابن عطية نصب جدا على الحال والمنى تمالي ربنا حقيقة ومتمكنا وقال غيره هو صفة اصدر محذوف أي تعاليا جدا وقرأ ابن السميفع جدا ربنا أى جدواه ونفعه سـ بحانه وكان المراد بذلك الغنى فلا تغفل ﴿ وَ أَنَّهُ كَانَ ۖ يَقُولُ مَعْمِيهُمَّا ﴾ هو ابايس عنسد الجمهور وقيل مردة الجن والاضافة للجنس والمراد سفهاؤنا ﴿ عَلَى اللَّهُ شَطَّطًا ﴾ أى قولا ذا شطط أي بدعن انتصد ومجاوزة الحد أوهوفي نفسه شطط لفرط بعده عن الحق وهونسبة الصاحبة والولد اليه عز وحبل وتعلق الايمان والتصديق بهذاالقول بناءعلي مايقتضيه العطف على مافي حيز فآمناليس باعتبار نفسه فانهم كانواعالمين بقول مفيهج من قبل بل باعتبار كونه شططاكانه قيل وصدقناان ماكان يقول مفيهنا في حقه سبحانه كان شططا ﴿ وَ أَنَّا ظَنَنَّا أَنْ كَنْ تَقُولَ الإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اللهِ كَذِيًّا ﴾ اعتذار منهم عن تقليدهم اسفيهم أى كنانظن الله يكذب على الله تعالى أحد فينسب اليه سبحانه الصاحبة والولد ولذلك اعتقدنا صحة قول السفيه ولمل الايمان متملق بما يشمر به كلا. يهم هذا وينساق اليه من خطئهم في ظنهم كاأنه قيل وصدقنا بخطشا في ظننا الذي لاجله اعتقدنا مااعتقدنا وكذبا مصدر مؤكد لتقول لانه نوع من القول كما في قعدت القرفصاء أو وصف لممدر محذوف أي قولاً كذبا أي مكذوبا فيه لانهلا يتصور صدور الكذب منه واناشتهر توصيفه بهكالقائل وجوز أن يكون من الوصف بالصدر مبالغة وهي راحمة للنفي دون المنفي وقرأ الحسن والجحدري وعبسد الرحمن بن أبي بكرة ويعقوب وابن مقسم تقول مضارع تقول وأصله تنقول بتاءين فحذفت احدها فكذبا مصدر مَوْ كَدُّ لانالكذبهوانتقول ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسَ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الجِنَّ ﴾ كان الرجل من المرب اذا أمسى في واد قفر وخاف على نفسه نادى بأعلى صُوته ياعزيز هَذَا الوَّادي أُعوذُ بك من السفهاء الذين في طاءتك يريد الحن وكبيرهم فاذا سمعوا بذلك استكروا وقالواسدنا الحن والانس وذلك قوله تمالى (فَرَّادُوهُمْ ) اى زادالرجال المائذون الجن (رَّهَمَّا) أى تكبرا وعنوا فالضمير المرفوع لرجال الانس اذهم المحدث عن والمصوب لرحال الحن وهوقول مجاهد والنخمي وعيدين عميرو جماعة الاأن منهم من فسير الرهق بالاثم وأنشد الطيري لذلك قول الاعشى

لا نئ ينفني من دون رؤيتها 🔯 لا يشتغي وامق مالم يصب رهقاً

فانه أراد ما لم ينش محرما فالمنى هنا فزادت الانس والحن مأنها لانهسم عظموهم فزادوهم استحلالا لمحارم الله تعسالى أو فزاد الحن العائدين غيا بأن أضلوهم حتى استعاذوا بهسم فالضميران على عكس ما تقدم وهو قول فتادة وأبى العالية والربيع وابن زيد وانفاه على الاول التمقيب وعلى هسذا قيل للترتيب الاخبارى وذهب الفراء الا أن ما بعد الفاه قد يتقدم اذا دل عليه الدليل كقوله تعالى وكم من قرية أهاكناها فجاءها بأسنا وجهور انتحاة على خلافه وقيل في الكلام حذف أى فاتبعوهم فزادوهم والآية ظاهرة في أن له ظاهرة على ذكور الانس وقيل لا يطلق على ذكور الدن

ومن الجن في الآية متعلق بيعوذون ومعناها أنه كان رحال من الانس يعوذون من شر الجن برجال من الانس وكان الرجل يقول مثلاً عوذ بجذيفة بن بدر منجنهذا الوادى وهوقول غريب مخالف لما عليه الجهور المؤبد بالآثار ولمل تعلق الايمان بهذا باعتبار ما يشعر به من كون ذلك ضلالا موجبًا لزيادة الرهق. وقد جاءً في بعض الاخبار ما يقال بدل هذه الاستعاذة فني حديث طويل أخرجه أبو نصر السجزى في الابانة من طريق مجاهد عن ابن عباس وقال غريب جدا أنه صلى الله تعالى عليه وسلم قال أذا أصاب أحدا منكم وحشة أو نزل بأرض مجنة فليقل أعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزها بر ولا فاجر من شر ما ياج في الارض وما يخرج منها وما ينزل من السهاء وما يعرج فيها ومن فتن النهار ومن طوارق الليل الا طارقايطرق بخير ﴿ وَ أَنَّهُمْ ظَنُوا ﴾ أىالانس ﴿ كَمَا ظَنَنْتُمْ ﴾ أيها الجن علىأنه كلام بمضهملبمض ﴿ أَنْ لَنْ يَبُعْثُ اللهُ أَحَدًا ﴾ أى من الرسل الى أحدمن العبادوقيل أن لن يبعث سبحانه احدابعد الموت وأياماكان فالمراد وقدأ خطؤا وأخطاتم ولعله متعلق الايمان وقيل المغى ان الجن ظنوا كاظننتمأ يهاالكفرة ان ان الخفتكون هذه الآية من جملة الكلام الموحى به معطوفة على قوله تعالى إنه استمع وعلى قراءة الكسر تمكون استثنافا منكلامه تعالى وكذاماقبلها على ماقيل وفي الكشاف قيل الآيتان يعنى هذه وقوله تعالى وانهكان رجال الخ من حملة الموحى وتعقب ذلك في الكشف بأن فيسه ضعفا لأن قوله سبحانه وانا لمسنا السماء الخ من كلام الحن أو مما صدقوه على القراءتين لان من الموحى اليــه فتخلل ماتخلل وليس اعتراضا غير جائز الا ان يؤول بأنه يجرى مجراه لكونه يؤكد ماحدث عنهم في تماديهم في الكفر أولا ولا يخني مافيـــه من النكلف انتهى وأبو السمود اختار في جميع الجل المصدرة بأنا العطف على أنه استمع على نحو ماسمعت عن أبي حاتم وقد سمت مافيسه آنفا وان مخففة من الثقيلة اسمها ضمير الشأن والجلة بمدها خبر وجملة ان لن يبعث الخ قيل سادة مسد مفعولىظنوا وجوز أنتكون سادة مسد مفعولى ظننتم ويكون الساد مسد مفعولي الاول محذوفا كما هوالمختار في أمثال ذلك ورجع الاول في الآية بأن ظنواهوالمقصودفيها فجال المعمول المذكور إه أحسن وأما كاظاننتم فمذكور بالتبع ومنه يعلمانكون المختار أعمال الثاني في باب التنازع ليس على اطلاقه (وَ أَنَّا كَمَسْنَا السَّمَاء ) أي طلبنا بلوغها لاستماع كلام أهلهاأوطلبنا خبرها واللمس قيل مستعارمن المس للطلب كالجس يقول لمسه والتمسه وتلمسه كطلبه وأطلبه وتطلبه والظاهر ان الاستعارة هنا لغوية لانه مجاز مرسل لاستعماله في لازم معناه والسماع على ظاهرها ﴿ فَوَجِدْ نَاهَا ﴾ أى صادفناها وأصبناها فوجدمتمد لواحدوقوله تمالى ﴿ مُلِيَّتْ ﴾ في موضع الحال بتقدير قد أو بدونه وان كانت وجد من أفعال القلوب فهذه الجمسلة في موضع المفعول الثاني وقرأ الاعرج مليت بالياء دون همز ﴿ حَرَّسًا ﴾ أي حراسا اسم جمع كحدم كما ذهب اليه حمم لانه على وزن يغلب في المفردات كبصر وقمر ولذا نسب اليه فقيل حرسي وذهب بعض الى انه جمع والصحيح الاول ولذا وصف بالمفرد فقيل (شَدِيدًا ﴾ أى قويا ونحوه قوله بنيته بعصبة من ماليا لله أخشى رجيلا وركبيا عاديا

ولو روعى معناه جمع بأن يقال شدادا الا أن ينظر لظاهر وزن فعيل فانه يستوى فيه الواحد والجسع والمراد بالحرس الملائكة عليهم السلام الذين بمنمونهم عن قرب السماء (و مُرُومًا) جمع شهاب وقد مر الكلام فيه وجوز بعضهم ان يكون المراد بالحرس الشهب والعطف مثله في قوله منه وهند أنى من دونها المأى والبعد منه وهو خلاف الظاهر و دخول انا لمسنا الح في حيز الإيمان وكذا أكثر الجمل الآنية في غاية الحفاء والظاهر تقدير

نحو نخبركم فيما لابظهردخوله في ذلك أو تأويل آمنامن أول الامربما ينسحب على الجميع (و أنّا كُنّا نَقْعُهُ) قبل هـ ذا (منها) أى من السماء (مقاعد والسمع متعلق بنقعد أى لاجل السمع أو بمضمر هو صفة لمقاعد وكيفية قعودهم أوصالحة للترصد والاستماع والمسمع متعلق بنقعد أى لاجل السمع أو بمضمر هو صفة لمقاعد وكيفية قعودهم على ما قيل ركوب بعضهم فوق بعض وروى في ذلك خبر مرفوع وقيل لا مانع من ان يكون بعروج من شاء منهم بنفسه الى حيث يسمع منه الكلام (قَنَ يُستَمِع اللّانَ) قال في شرح النسه بل الآن معناه هنا القرب مجازا فيصح مع الماضى والمستقبل وفي البحر أنه ظرف زمان الدحال ويستمع مستقبل فانسع في الغارف وأستعمل للاستقبال كا قال عنه سأسمى الآن أذ بلغت أناها عنه فالمنى فن يقع منه استماع في الزمان الآتي (يجد الله شيها بالرحم فرصد صدفة شهابا فان مفردا فالامر فانع رائن المهاب الشدة منع واحراقه حمل كان مفردا فالامر فانغير ذلك وصف المعاوه و واحد الامعاء بجياع في قول القتامى

كائن قيود رجلي حين ضمت 🌣 حوالب غرزاو معا جياعا

وجوز كونه مفعولا له أى لاجل الرصد وقيل يجوز أن يكون اسم جمع صفة لما قبله بتقذير ذوى شهاب فكأنه قيل يجدله ذوى شهاب راصدين بالرجم وهم الملائكة عليهم السلام الذين يرجمونهم بالشهب ويمنعونهم من الاستماع وفيه بعد وفي الآية رد على من زعم ان الرجم حدث بعد مبعث رسول الله صلى الله تعمل عليه وسلم وهو احدى آياته عليه الصلاة والسلام حيث قيل فيها ملئت وهو كا قال الجاحظ ظاهر في ان الخادث هو الملائ والكثرة وكذا قوله سِبحانه نقعد منها مقاعد على مافي الكشاف فكأنه قيل كنا نجد فيها بعض المقاعد خالية من الحرس والشهب والآن مائت المقاعد كالها فمن يستمع الخ ويدل على وجود الشهب قبل ذكرها في شعر الجاهلية قال بشر بن أبي خازم

والعير يرهقها الغبار وجحشها 🌣 ينقضخلفهما انقضاض الكوكب

وقال أوس بن حجر

وانقض كالدرى يتبمه 🚓 نقع يثورتخاله طنبا

وقال عُوف بن الحرع يصف فرَسا

يرد علينا العير من دون إلفه 🌣 او الثور كالدرى يتبعه الدم

فان هؤلاء الشعراء كلهم كاقال النبريزى جاهليون ليس فيهم مخضرم وما رواه الزهرى عن على بن الحسين رضى الله تعالى عنهما عن ابن عباس بينا رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم جالس في نفر من الانصار اذ رمى بنجم فاستنار فقال ما كنتم تقولون في مثل هذا في الجاهلية قالوا كنا نقول يموت عظيم أو يولد عظيم وروى عن معمر قات للزهرى أكان يرمى بالنجوم في الجاهلية قال نعم قلت أرأيت قوله تعالى واناكنا نقم دفقال غلظت وشدداً مرها حين بعث النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وكا نه أخذ ذلك من الآية أيضاو قال بعضهمان الرمى لم بكن أولا ثم حدث للمنع عن بعض السموات ثم كثر ومنع به الشياطين عبها يوم تنبأ النبي عليه الصلاة والسلام وجوز أن تكون الشهب من قبل لحوادث كونية لالمنع الشياطين أصلاوا لحادث بعد البعثة رمى الشياطين بها على معنى انهم اذا عرجوا للاستهاع رموا بها فلا يلزم أيضا أن يكون كل ما يحدث من الشهب اليوم المرمى بل يجوز أن يكون لامور أخر باسباب يعلمها الله تعالى ويجاب بهذا عن حدوث الشهب في شهر رمضان مع ما جاه من انه تصفد مردة الشياطين فيه ولمن يقول ان الشهب لا تسكون الالرمى جواب آخر مذكور

فيموضعه وذكروا وجداتهم المقاعديملوءةمن الحراس ومنع الاستراق بالكلية قيل بيان لما حملهم على الضرب فيالبلاد حتى عثروا علىرسول اللة صلىالله تعالى عليه وسلم واستمعوا قراءته عليه الصلاة والسلام وقولهم ﴿ وَأَنَّا لَانَدْرِى أَشَرُّا رِبِدَ بِمَنْ فِي الأرْضِ ﴾ بحراسة السما ﴿ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَصْدًا ﴾ أي خبراً كانتنمة لذلك فالحامل فى الحقيقة تفيرا لحَالَ عما كانوا أَلفُوهُ والاستشمار أنه لامرخطيرواَلَتُسُوق الى الاحاطة به خبراولا يخفى الى قولهم أشر أريد الخمن الادب حيث ليصر حوابنسبة الصرالي الله عزوجل كاصر حوابه في الحيروان كان فاعل الكلهوالة تعالى ولقد جموابين الادب وحسن الاعتقاد (و أنَّا مِنَّا الصَّالِحُونَ ) أى الموصوفون بصلاح الحال في شأن أنفسهم وفي معاملتهم مع غيرهم المائلون الى الخير والصلاح حسَّبِما تقتضيه الفطرة السليمة لاالى التسر والفساد كما هو مقتضى النفوسُ الشريرة ﴿ وَمَنَّا دُونَ ذَلَكَ ﴾ أى قوم دون ذلك المذكور ويطرد حذف الموصوف اذا كان بعض اسم مجرور بمن مقدم عليه والصفة ظرف كما هنا أو جملة كما في قوله منسأ أقام ومنا ظمن وارادوا بهؤلاءالقوم المقتصدين في صلاح الحال على الوجه انسابق لأفي الايمان والتقوى كاقيل فان هذا بيان لحالهم قبل استماع الفرآن كما يعرب عنسه قوله تعمالي (كُنَّا طَرَ اثْقَ قِدَدًا) وأما حالهم بعد استماعه فستحكى بقوله تعالى وانا لما سمعنا الهدى الى قوله تعالى وانا منا المسلمون الخ وجوز بعضهم كون دون بمنى غير فيكون دون ذلك شاملا للشرير المحض وأياما كان فجملة كبا الخ تفسير للقسمة المتقدمة لكن قيل الأنسب عليه كون دون بمني غير والكلام على حذف مضاف أيكناذوي طرائق أيممذاهب أو مثل طرائق في اختلاف الاحوال أوكانت بطرائقنا طرائق قددا وكون هذا من تلقي الركدان لايلتفت اليه وعدم اعتبار النشبية البليغ ليستغنى عن تقسدير مثل قيل لأن المحل ليس محل المبسالغة وجوز الزمخصرى كون طرائق منصوبا على الظرِّفية بتقدير في أي كنا في طرائق وتعقب بان الطريق اسم خاص لموضع يستطرق فيه فلا يقال للبيت أو المسجد طريق على الاطائرق وأنما يقال جملت المسجد طريقا فلا ينتصب مثله على الظرفية الا في الضرورة وقد نص سيبويه على أن قوله 🌣 كما عسل الطريق الثعلب 🜣 شاذ فلا يخرج القرآن الكريم على ذلك وقال بعض النحاة هو ظرف عام لأن كل موضع يستطرق طريق والقدد المتفرقة المختلفة قال الشاعر

القابض الباسط الهادي بطاعته \* في فتنة الناس اذ أهواؤهم قدد

وانك كالايل الذي هو مدركي به وانخلت ان المنتأ ي عنك واسع وقيل فائدة ذكر الارض تصوير تمكنهم عليها وغاية بعدها عن محل استوائه سبح انه وتعالى وليس بذاك وكون في الارض

وهرباحالين كأشرنا اليههوالذي عليه الجمهور وجوزفي هرباكونه تمييز امحولاءن الفاعل أي لن بعجزه سبحانه هربنا ﴿ وَأَنَّا لَمَّا سَمِعِنَا الْهُدَّى ﴾ أى القرآن الذي هو الحدى بعينه ﴿ آ مَنَّا بِهِ ﴾ من غير تلمثم وتردد ﴿ فَمَنْ يُو مِنْ بِرَ بِّهِ ﴾ وبما أُنْرَله عزوجل ﴿ فَلاَ يَخَافُ ۗ ﴾ جواب الشرطومثله من المنفى بلا يصح فيه دخول الفاء وتركها كما صرح به فيشرح التسهيل الا أن الاحسن تركهاولذا قدرههنا مبتدأ لتكون الجلة اسميةولزم اقترانها بالفاء اذا وقعت جوابا الا فيما شــذ من نحو ، من يفمل الحسنات الله يشكرها ، مملوم وبعضهم أوجب التقدير لزعمه عدم صحة دخول الفاء في ذلك أي فهو لايخاف ( بَخشًا ) أي نقصافي الجزاء وقال الراغب البخس نقص الهي على سبيل الظلم (و لا رَ كُمَّا ) أي غشيان ذلة من قوله تمالي وترهقهم ذلة وأصله مطلق الغشيان وقال الراغب رهقه الامر أي غشيه بقهر وفي الاساس رهته دنا منسه وصي مراهق مدان للحلم وفيالنهاية يقال رجل فيه رهق أذا كان يبخف إلى الشر ويغشاه وحاصل ألمني فلا يخاف أن يبخس حقه ولا أن ترهقه ذلة فالمصدر اغني بخسا مقدر باعتبار المفعول وليس المني على أن غير المؤمن يبخس حقه بل النظرالي تأكيدماثبت لهمن الجزاءوتوفيره كملا وأما غيره فلا نصيبله فضلاعن الكمال وفيهان مايجزى به غير المؤمن مبخوس في نفسه وبالنسبة الى هذا الحق فيه كل البخس وان لم يكن هناك بخسحق كذا في الكشف أو فلا يخاف بخسا ولا رهقا لانه لم يبخس أحدا حقاولا رهقه ظلما فلا يخاف جزاءهما وليس من اضهار مضاف أعنى الجزاء بل ذلك بيان لحاصل المني وإن ماذ كر في نفسه مخوف فانه يصح ان يقال والرهق لايخافهما فان عدم الحوف من المحذور أنما يكول لانتفاء المحذور وجاز أن يحمل على الاضمار وأصل الكلام فمن لايبخس أحدا ولا يرهق ظلمه فلا يخاف جزاءها فوضع ما في ألنظم الجليسل موضعه تنبيها بالسبب على المسبب والأول كما قيل أظهر وأقرب مأخذا وأخرج ابن المنسذر وابن أبي حاتم عن ابن عبــاس انه قال في الآية لايخاف نقصا من حسنانه ولا زيادة في سيئانه وأخرج عبـــد بن حميـــد عن قتادة أنه قال فلا يخاف بخساطاما بان يظلم منحسناته فينتقص منها شيء ولا رهقا ولا أن يحمل عليه ذنب غيره وأخرج نحوه عن الحسن ولمل المعنى الأول أنسب بالترغيب باللايمان وبلفظ الرهق أيضا نظرا الىماسمت من قوله تعالى وترهتهم ذلة وقرأ ابن وثاب والاعش فلايخف بالجزم على أن لاناهية لانافية لان الجوابالمقترن بالفاء لا يصح جزمه وقيل الفاء زائدة ولا للنفي وليس بشيء وأياما كان فالقراءة الاولى أدل على تحقق أن المؤمن ناج لا محالة وانه هو المخنص بذلك دون غيره وذلك لتقدير هو عليها وبناه الفعل عليسه نحو هو عرف وبجتمع فيه التقوى والاختصاص اذا اقتضاهما المقام وقرأ ابن وثاب بخسا بفتح الحاء المعجمة ﴿وأنَّا مِنَّا المُسْلِمُونَ وَمِنَّا القَاسِطُونَ ﴾ الجائرون على طريق الحق الذي هو الاعان والطاعة يقال قسط الرجل اذا جار وأنشدرا

قوم هم قتلوا ابن هند عنوة ته عمرا وهم قسطوا على النعمان (فَمَنْ أَسْلَمَ فَا وَلَيْكَ ) الاشارة الى من أسلم والجمع باعتبار المهى (تحرّو ا) توخواوة صدوا (رشك ا) عظيما بلغهم الى الدار للذواب وقر أالا عرج رشدا بضم الراه و سكون الشين (وأمّا القاسطون ) الجائرون عن سن الاسلام (فكانوا لحجهنّم كطبًا) توقد بهم كاتوقد بكفرة الانس واستظر أن فن أسلم الحمن كلام الحن وقال ابن عطية الوجه أن يكون مخاطبة من الله تعالى لنبيه سلى الله تعالى عليه و سلم ويؤيده ما بعد من الآيات وفي الكشاف زعم من لا يرى

للجن ثواباان الله تعالى أوعدقا سطيهم وماوعدمسلميهم وكنفي به وعدا ان قال سبحانه فأولئك تحروارشدا فذكر سبب الثواب والله عز وجل أعدل من أن يعاقب القاسط ولا يثيب الراشد وهو ظاهر في أنه من كلامه عزوجلوقوله تمالى ﴿ وأن لو استَقَامُوا ﴾ الخممطوف قطعاعلى قوله سبحانه انهاستمع ولايضرتقدم المعطوف على غيره على القول به لظهور الحال وعدم الالتباس وأن مخففة من الثقيلة واسمها ضميرالشأن وقرأ الاعمش وابن وثاب بضم واو لووالمني وأوحى الى أن الشأن لو استقام الانس والجن أو كلاهما ﴿ عَلَى الطَّرُّ يَقَةً ﴾ التي هي له الاسلام ﴿ لا سَقَيْنَاهُمْ مَاءً غَدَقًا ﴾ أى كثيرا وقرأعاصم في رواية الاعش بكسر الدَّال وألَّرادُ لوسعنا عليهم الرزق وتخصيص الماء أنغدق بالف كرلانه أصل الماش وكثرته أصل السمة فقد قيل المال حيث الماهولمزة وجود ، بين العرب ﴿ لِينَفَتِنِهُمْ فِيهِ ﴾ أى لنختبر هم كيف يشكرونه أى لنعاملهم معاملة المختبر وقيل لو استقام الجن على العاريقة المنلى أىلوثبتأبوهم الحان علىما كانعليه منعبادة اللةتعالى وطاعته سبحانه ولميتكبرعن السجود لآدم ولم يكفر وتبعه ولده على الاسلام لانعمنا عليسهم ووسمنا رزقهم لنخترهم ويجوز على هذا رجوع الضمير الى القاسطين وهو المروى عن ابن عباس وقتادة ومجاهد وابن جير واعتبار المثلي قيل لأن التعريف المهدد والممهود طريقة الجن المفضالة على غيرها وقيل لأن جملها طريقة وما عداها ليس بطريقة يفهم منه كونها مفضلة وقيسل المني انه لو استقام الجن على طريقتهم وهي الكفر ولم يسلموا باستماع القرآن لوسمنا عليهم الرزق استدراجا لنوقعهم في الفتنة ونمذبهم في كفر ان التعمة وروى نحو هذا عن الضحاك والربيع بن أنس وزيد بن أسلم وأبي مجلز بيد انهم اعادوا الضمير علىمن أسلموقالوا أي لو كفر من المم من الناس لاسقيناهم النحوه و مخالف للظاهر لاستعمال الاستقامة على الطريقة في الاستقامة على الكفر وكون النعمة المذكورة استدراجاً من غير قرينة عليه معان قوله تعالى ولو ان أهل القرى آمنوا الخيؤيد الاول وزعم العليي أن النذبيل بقوله عزوجل (ومن يُعْرِض عن فركر ربّه الخبصر ماقيل قال لانه توكيد لمضمون السابق من الوعيد اى لنستدرجهم فيتبموا الشهوات التَّى هي موجبة للَّبطر والأعراضعن ذكر الله تمالى وفيه نظر والذكر مصدر مضافي لمفموله تجوز به عن المبادة أو هو بمنى التذكير مضاف لفاعله ويفسر بالموعظة وقال بعضهم المراد بالله كر الوحى أي ومن يعرض عن عبادة ربه تعالى أو عن موعظته سبحانه أو عن وحيه عز وجل ﴿ يَسْلُكُنُّ ﴾ مَضَمَن مَنَى نَدَخَلُهُ وَلَذَا تَعْدَى الى المفعول النَّسَاني أَعْنَى قُولُهُ تَعْسَالي ﴿ عَذَا ۖ إِلَّا صَعْدًا ﴾ بنفسه دون في أو هو من باب الحذف والايصال والصمد مصدر وصف به مبالغة أو تأويلا أي ندخله عذابا يملوا الممذب ويغلبه وفسر بشاق يقال فلان في صعد من أمره أي في مشقة ومنه قول عمر رضي الله تعالى عنه ما تصعدني شيء كما تصعدني خطبة النكاح أي ما شق على وكاأنه انما قال ذلك لانه كان منعادتهم أن يذكروا جيم ما كان في الخاطب من الاوصاف الموروثة والكنسة فكان يشق عليه ارتجالا أو كان يشق أن يةول انصدق في وجه الخاطب وعثيرته وقيل انما شق من الوجوه ونظر بعضهم إلى بعض وقال أبو سعيد الحدرى وابن عباس صعد حبل في النار قال الحدرى كلما وضموا أيديهم عليه ذابت وقال عكرمة هو صخرة ملساه في جهنم يكاف صمودها فاذا انتهى الى أعلاها جدرالي جهنم فعلى هذا قال أبوحيان يجوزأن يكون بدلامن عذاب على حذف مضاف أي عذاب صعد ويجوز أن يكون مفعول نسلكه وعذابا مفعول من أجله وقرأ الكوفيون يسلكه بالياء وباقى السبعة بالنون وابن جندب بالنون من أسلك وبمض التابعين بالياء كذلك وهما لغتان سلك وأسلك قال الشاعر يصف جيشا مهزومين حتى اذا أسلكوهم في (١) قتائدة ، شلاكما تطرد الجمالة الشردا

وقر أقوم صعدا بضمتين وابن عباس والحسن بضم الصادو فتح المين قال الحسن معناه لاراحة فيه (وأنَّ المساجد الله عليه عطف على أنه استمع فهوه نجلة الموحى والظاهر أن المراد بالمساجد المواضع المعدة للصلاة والعبادة اى واوحى الى أن المساجد مختصة بالله تعالى شأنه ( فلا تدعوا ) اى فلاتعبدوافيها (مع الله أحدًا ) غيره سبحانه وقال الحسن المراد كلموضع سجد فيهمن الارض سواء أعد لذلك ام لااذالارض كلهامسجد لهذه الامة وكأنه اخذذلك عافي الحديث الصحيح جملت لى الارض مسجد او طهور اواشتهر ان هذامن خصائص نبينا صلى الة تعالى عليه وسلم أى شريعته فيكون له ولا منه عليه الصلاة والسلام وكان من قبل أنما تباح لهم الصلاة في البيع والكنائس واستشكل بان عيسى عليه السدلام كان يكثر السياحة وغيره من الانبياء عليهم السلام يسافرون فاذا لم تجزلهم الصلاة في غير ماذكر لزم ترك الصلاة في كثير من الاوقات وهو بعيدً لا سيما في الحضر عليه السلام ولذا قيلُ المخصوص كونها مسجدا وطهورا أى المجموع ويكنى في اختصاصه اختصاص التيمم وأحبيب بان المراد الاختصاص بالنسبة الى الامم السالفة دون أنبيائها عليهم السلام والخضر ان كان حيا اليوم فهومن هذه الامة سواء كأن نبيا أملالحبرلوكان موسى حيا ماوسعه الااتباعي وحكمه قبله نبيا ظاهر والامر فيه غير نبي سهل وقيل المراد بها المسجد الحرام أي الكعبة نفسها أو الحرم كله على ماقيل والجمع لان كل ناحية منه مسجدله قبلة مخصوصة أولانه لمسا كان قبلة المساجد فان كل قبلة متوجهة نحوه جمل كا أنهجميع المساجد مجازا وقيل المراد هووبيت المقدس فقد أخرج ابن أبي حانم عن ابن عباس لمبكن يوم نزلت وأن المساجد لله الخ في الارض مسجدًا لا المسجد الحرام ومسجد اليا بيت المقدس وأمر الجمع عليه أظهر منه على الأول لآ أنه كالاول خلاف الظاهر وما ذكر لايتم دايلا له وقال ابن عطاء وابن جبير والزجاج والفراء المراد بها الاعضاء السبعة التي يسجد عليها واحدها مسجد بفتح الحيم وهي القدمان والركبتان والكفان والوجه أى الجبهة والانف وروى ان المتصم سأل أبا جعفر محمد بن على بن موسى الكاظم رضى الله تعالى عنهم عن ذلك فاجاب بما ذكر وقيل السجدات على أن المسجد بفتح الجيم مصدر ميمي ونقل عن الحليل بن أحمد ان قوله تعمالي وأن المساجد بتقدير لام التعايل وهو متعلق بما بعمد والمساجد بمعناها المعروف أي لان المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدا ولما لم تكن الفاء في جواب شرط محقق كانت في الحقيقة زائدة فلا يمتنع تقديم معمول مابعدها عليها نعم قال غير واحد جيء بها لتضمن الكلام منى الشرط والمعنى إن الله تمالي يحب أن يوحد ولايشركبه أحد فان لم يوحدوه في سائر المواضع فلا تدعوا معه أحدا في المساجد لان المساجدله سبحانه مختصةبه عزوجل فالاشراك فيهاأقبح وأقبح ونظير هذاقوله تعالى لايلاف قريش ايلافهم رحلة الشتاه والصيف فليعبدوا على وجه ولا يعد ذلك من الشرط المحقق ويندفع بما ذكر انزوم جمل الفاء لغوا لأنها للسبية ومعناها مستفاد من اللام المقدرة وقيل في دفعه أيضا أنها تا كيد للام أو زائدة حيم بها للاشمار بمشاها وأنها مقدرة والحطاب في تدعوا قيل العجن وأيد بما روى عن ابن جبير قال ان الجن قالوا يا رسول الله كيف نشهد الصلاة ممك على ناينا عنك فنزات الآية ليخاطبهم على منى ان عبادتكم حيث كانت مقبولة إذا لم تشركوا فيها وقيل هو خطاب عام وعن قتادة كان اليهود والنصارى أذا دخلوا كنائسهم وبيعهم أشركوا بالله عز وجل فامرنا أن نخاص لله تمالى الدعوة اذا دخلنا المساجد ينني بهذه الآيةوعن ابنجر يجبدل فأمرنا النح فامرهم أن يوحدوه وسياتي ان شاه الله تعالى ما يتعلق بذلك أيضا وقرأ

<sup>(</sup>١) قَتَانُدة ثُنية ممروفة اه منه

كا فيالبحر ابنهرمز وطايحة وإن المساجد بكسر همزة إن وحمل ذلك على الاستثناف ﴿وَأَنَّهُ ﴾ بفتح الهمزة عندالجمهور على أنه عطف على انه استمع كالذي قبله فهومن كلامه تعالى أي وأوجى الى أن الشان ( لمَّا قام عَبدُ الله) أى النبي صلى الله تمالى عليه وسلم وقوله تمالى ﴿ يدْعُوهُ ﴾ حال من عبد أي لما قام عابداً له عزو جل وذلك قيام معليه الصلاة والسلام اصلاة الفجر بنخلة كما مر كادُّوا) أي الجن كما قال ابن عباس والضحاك (يكُونُون علمه ليَّدًا) متراكمين من ازدحامهم عليه تعجبا مما شاهدوا من عبادته وسمعوا منقراءته واقتداء أصحابه به قياما وركوعا وسجودا لانهم رأوا مالم يروا مثله وسمعوا مالم يسمعوا نظيره وهذا كالظاهر في انهم كانوا كثيرين لاتسعة ونحوها وأيراده عليه الصلاة والسلام بلفظ العبد دون لنظ النبي أو الرسول أو الضمير امالانه مقول على لسانه صلى الله تعالى عليه وسلم لأنه أمر أن يقول أوحى كذا فجيَّ به على ما يقتضيه مقامالعبودية والتواضع أو لانه تدالي عدل عن ذاك تنبيها على ان العبادة من العبد لا تستبعد ونقل عليمه الصلاة والسلام كلامه سبحانه كما هو رفعا لنفسه عن البين فلا وجود اللاثر بعد العين وحيث كان هذا العدول منه جل وعلا اما لكذا اولكذا لا أنه تصرف من رسول الله صلى الله تدالى عليه وسلم لم يمتنع كما قال بعض الاجلة الجمع بين الحسنيين وقال الحسن وقتادة ضمير كادوا لكفار قربش والمرب فيراد بالقيام القيام بالرسالةوبالتلبد التلبد للمداوة والمعنىوانه اا قام عبد الله بالرسالة يدعوالله تعالى وحده ويذرما كانوا يدعون من دونه كادوالتظاهرهم عليسه وتعاونهم على عداوته يزدحمون عليسه متراكمين وجوز ان يكون الضمير على هسذا للجن والانس وعن قتسادة أيضا مايقتضيه قال تلبدت الانس والجن على هـــذا الامر ليطفؤه فأبي الله تعالى الا أن ينصره ويظهره على من ناوأه وفي البحر أبعد من قال عبسد الله هنا نوح عليه السلام كاد قومه يقتلونه حتى استنقذه الله تعسالي منهم قاله الحسن وأبعد منه قول من قال انه عبد الله بن سلام اه ولعمري أنه لاينبغي القول بذلك ولا أظن له صحة بوجه من الوجوموقرأ نافع وأبو بكر كما قدمنا وابن هرمزوطلحة كما في البحر وانه بكسر الهوزة وحمل على أن الجملة استثنافية من كلامه عز وجل وجوز أن تكون من كلام الجن مطوفة على جملة اناسممنا حكوا فيها لقومهم لمارجموا اليهم أرأوامن صلاته صلى الله تعالى عليه وسلم وازدحام اصحابه عليه في ائتمامهم به وحكى ذلك عن ابن جبير وجوز نحوهذا على قراءة الفتح بناوعلى ماسمعت عن أبي حاتم أو بتقدير واخبركمانه او نحوه هذا وفي الكشف الوجه على تقديران يكون وان المساجد من جملة الموحى ان يكون فلا تدعوا خطابا لأجن محكياان جمل قوله تعالى وانعلاقام على قراءة الكسرمن مقول الجن لئلا ينفك النظم لو جمل ابتداء قصة ووحيا آخر منقطما عن حكاية الجن وكذلك لو جمل ضمير كادوا للجن على قراءة الفتح أيضاوالاصل ان المساجد لله فلا تدعوا أيها الجن مع الله أحداً فقيل قل يامحمد لمشركي مكم أوحى الى كذا واذا كان كذلك فيجيء في ضمن الحكاية اثبات هذا الحكم بالنسبة الى المخاطبين أيضا لاتحاد العسلة وأما لوجمل خطابا عاما فالوجه ان يكون ضمير كادوا راجعا الى المشركين أو الى الجن والانس وأن يكون على قراءة الكسر حملة استئنافية ابتداء قصة منه جل شأنه في الاخبار عن حال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وهو تمهيد لما يا تمي من بعد وتوكيد لما ذكر من قبسل فكا نه قيل قل لمشركي مكة ما كان من حديث الجن وايمان بعضهم وكفر آخرين منهم ليكون حكاية ذلك لطفا لهم في الانتهاء عما كانوا فيه وحثا على الأيمان ثم قيل وأنه لما قام عبد الله يدعوه ويوحده كاد الفريقان من كفرة الجنوالانس يكونون عليه لبداً دلالة على عدم ارتداعهم مع هذه الدلائل الباهرة والآيات النيرة وما أحسن التقابل بين قوله تسالي وان المساجد وبين هذاالقول كاتهم نهواكلهم عن الاشراك ودعواالى النوحيد فقابلوا ذلك بمداوة من يوحد الله سبحانه ويدعوه ولم يرضوا بالآباه وحده وهذا من خواص الكتاب الكريم وبديع أسلوبه اذا أخذ في قصة غب قصة جملهما متناصفتين فيما سبق له السكلام وزاد عليه النا خي بينهما في تناسب خاتمة الأولى وفاتحة الثانية ولمل هذا الوجه من الوجاهة بمكان وأما لو فسر بماحكي عن الحليل ولان المساجد لله فلا تدعوا النح فالوجه أن يكون استطرادا ذكر عقيب وعيد المرض والحمل على هذا على الاعضاء السبعة أظهر لان فيه تذكيرا لكونه تمالي المنع بها عليهم وتنبيها على ان الحكمة في خلقها خدمة العبود من حيث المدول عن لفظ الاعضاء وامائها الحاصة الى المساجد ودلالة على أن ذلك ينافي الاشراك وحينئذ لا يبقى اشكال في ارتباط ما بعده بما قبله على القراء تين والاوجه والله تمالى أعلى اه فتا مل خلا واللبد بكسر االلام وفتح الباء كا قرأ الجهور جمع لبدة بالكسر نحو كسرة وكسر وهي الجماعات شبت بالشيء المتلبد بعضه فوق بعض ويقال الحراد ومنه كا قال الجبائي قول عبد مناف بن ربع الحذلي

صافوا بستة أبيات وأربعة 🤯 حتى كا ن عليهم جابيالبدا

وقرأ مجاهد وابن محيصن وابن عاص يخلاف عند لبدا بضم اللام جمع لبدة كزبرة وزبر وعن ابن محيصن أبضا تسكين الباء وضم اللام وقرأ الحسن والمجحدرى وابو حيوة وجاعة عن ابى عمرو بضمين جمع لبد كرهن ورهن او جمع لبود كصبور وصر وقرأ الحسن والمجحدرى ايضا بخلاف عنهما لبدا بضم اللام وتشديد الباء حمع لابد وابو رجاء بكسرها وشد الباء المفتوحة (قُلُ إنَّما أدْعُوا) اعبد (رَبَى ولا أشرك به عن العباء في العباء في العباء في العباء في العباء في العباء في المحادة وأحدًا) فليس ذلك ببدع ولا مستنكر يوجب التعجب أو الاطباق على عداوتي وقرا الاكثرون قل على انه حكاية منه تعالى لقوله صلى الله تعالى عليه وسلم للمترا هين عليه او حكاية منا المال وهي قراءة عاصم وحزة وأبى عمر و بخلاف عنه اظهر واو فق لقوله سبحانه (قُلُ إنَّي لا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرَّا ولارَ شَدًا) اى ولانفعا تعبير ابامم السبب عن السبب ويدل عليه قراء مابى غيا بدل ضرا والمنى لا استطبع أن أقسركم على انفى مراد به الغي تعبير بامم السبب عن السبب ويدل عليه قراء مابى غيا بدل ضرا والمنى لا استطبع أن أقسركم على انفى والرشد انما القادر على ذاك هو الله سبحانه وتعد الى وجوز أن يكون في الآية الاحتباك والاصل لا أملك لحرة ضراً ولا نفما ولاغيا ولا رشداً فترك من كلا المتقابلين ماذكر في الآخر وقرأ الاعرج رشدا بضمتين (قُلُ إنَّى أَنْ بُجِيرَ فِي مِن الله أحدًا في الارض وقال السدى حرزا وأصله المدخل من المالة عداد والمراد ماحباً يكن اليه وأنك الحدوالم المدى حرزا وأصله المدخل من الله المدى حرزا وأصله المدخل من الله حد والمراد ماحباً يكن اليه وأنك الـ كان مدخلا في الارض وقال السدى حرزا وأصله المدخل من الله وألمه المدخل من الله وألمه المدخل الله والمداد ماحباً يكن اليه وألمه والمداد المحدود والمراد ماحباً يكن اليه وألمه المدخل والمراد ماحباً يكن اليه وألمه المدخل والمدخل والمدود والمراد ماحباً يكن اله وأسله المدود والمراد ماحباً يكن اله وأنه والمدود والمراد ماحباً يكن الهو والمدود والمراد ماحباً يكن الهو والمدود والمراد ماحباً يكون الهواله المدود والمراد ماحباً يكون الهواله المدود والمراد ماحد والمراد ماحد المراد والمدود والمراد ماحد والمراد ماحد والمراد ماحد المراد والمراد والمراد والمراد والمراد والمراد

يالحف نفسى ونفسى غبر مجدية 🙇 عنى وما ،ن قضاء الله ملتحد

غير ان سيوفهم المح كافي الكشف وظاهر كلام بعض الاجلة أنه اما استثناه متصل من رشدا فات الابلاغ ارشاد ونفع والاستثناء من المعطوف دون المعطوف عليه جائز واما استثناه منقطع من ملتحدا قال الرازى لان البلاغ من الله تعملى لا يكون داخلا تحت قوله سبحانه من دونه ملتحدا لانه لا يكون من دون الله سبحانه بل منه جل وعلا وباعانته وتوفيقه وفي البحر قال الحسن هو استثناه منقطع أى لن يجبرني أحمد لكن أن باغت رحمتي بذلك والاجارة مستعارة البلاغ اذ هو سبب اجارة الله تعالى ورحمته سبحانه وقيل هو على هذا المني استثناه متملوالمني لن أجد شيئا أميل اليه واعتصم به الا أن أبلغ وأطيع فيجيرني فيجوز نصبه على الاستثناء من ملتحدا أو على البدل وهو الوجه لان قبله نفيا وعلى البدل خرجه الزجاج انتهى والاظهر ما تقدم وقيل أن الا مركبة من أن الشرطية ولا النافية والمني أن لا أبلغ بلاغا وما قبله دليسل الجواب فهو كقولك الا قياما فقعودا وظاهره أن الصدر سد مسد الشرط كعمول كان ولهم في حذف جملة الشرط مع بقاء الاداة كلام والظاهر أن اطراد حذفه مشروط ببقاء لا كافي قوله

فطلقها فلست لها بكف لله والايعل مفرقك الحسام

مالم يسد مـده من من معمول او مفسركان احد من المشركين استجارك والناسبحزيون باعمالهم انخيرا فيروهد االوجه خلاف المتبادر كالايخني وقوله تعالى ﴿ وَ رِمْ الاتِهِ ﴾ عماف على بلاغاومن الله متعلق بمحذوف وقع صفة له أى بلاغا كائنا من الله وليس بصلة له لا نه يستممل بمن كافي قوله صلى الله تعالى عليه وسلم بلغوا عنى ولو آية والمني على ماعلمت أولافى الإستثباء لاأملك لكم الاتبليغا كاثنامنه تعالى ورسالاته التي أرسلني عزوجل مهاوفي الكشف في الكلام اضارأى بلاغ رسالاته وأصلااكلام الابلاغ رسالات الله فمدل المالمنزل ليدل على التبليغين مبالغة وانكلامن المنياين أعنى كونه من الله تعالى وكونه بلاغ رسالاته يقنضي التشمر لذلك انتهى . وفي عبارة الكشاف رمن مَااليُّهُ لَكُن قيل عِليه لا ينبغي تقدير المضاف فيه أعني بلاغ فانه يكون العطف حينتُذ من عطف الشيءعلى نفسه الا أن يوجه بان البلاغ من الله تمالى فيها أخذه عنه سبحانه بغير واسطة والبلاغ للرسالات فيهاهو بها وهو بعيد غاية البعد فافهم واستظهر أبوحيان عطفه على الاسم الجليل فقال الظاهر عطف رسالاته عَلَى اللهُ أَى الا أَن أَبِلْغ عَن الله وعن رسالاته وظاهره جمل من بمنى عن وقد تقدم منه أنها لابتداءالغاية وقرى. قال لا أملك أى قال عبد الله للمشركين أو للجن وجوز أن يكون من حكاية الجن لقومهم هذا ووجه ارتباط الآية بماقبلها قيل بناءعلى أنالتلبدللمداوة انهم لماتلبدواعليه صلى الله تعالى عليه وسلم متظاهرين العداوة قيل له عليه الصلاة والسلام (قلانى لااملك لكرضر اولارشدا) أى ما أردت الانفعكر وقابلتموني بالاساءة وَلَيْسَ فِي استَطَاعَتِي النَّفَعَ الذِّي أَردت ولا الضر الذي أكافئكم به أنما ذان الى الله تعالى وفيه "مهديد عظيم وتوكسل ألى الله حسل وعلا وانه سبحانه هو الذي يجزيه بحسن صنيعه وسوء صنيعهم ثم فيه مبالغة من حيث أنه لايدع التبليغ لتظاهرهم هذا فان الذي يستطيعه عليه الصلاة والسلام هو التبليغ ولا يدع المُستَطَاعَ وَلَهُذَا قال إلا بلاغًا وجمله بدلاً من ملتحداً شديد الطباق على هذا والشرط قريب منه وأما ان كان الحطاب للجن والتابد للنعجب فالوجه أنهم لما تلبدوا لذلك قيل له عليه الصلاة والسلام قل لهم "سم ازدحمتم على متمجبين مني ومن تطامن أصحابي علىالعبادة اني ليس الى النفع والضر انما أنا مبانع عنااصار النافع فاقبلوا أنتم مثلنا على العبادة ولا تقبلوا على التعجب فان العجب بمن يعرض عن المنعم المنتقم الضار النافع ولمل اعتبارقوة الارتباطيةتضي أولويةكون التلبدكان للمداوة ومعصية الرسول عليه الصلاة والسلام ﴿ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ ﴾ أي في الامر بالتوحيد اذ الكلام فيه فلا يصح استدلال المعزلة ونحوهم بالآية

على تعخليد العصاة في النار وجوز أن يراد بالرسول رسول الملائكة عليهم السلام دون رسول البشر فالمراد بعصيانه أن لايبانع المرسلاليهماوسلاليه كاوسل وهو خلاف الظاهر ﴿ فَأَ إِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ أَى في النار أو فيجهنم وجمع خالدين باعتبار مهنى من كما ان الافراد قبَل باعتباراهظها ولو روعى هناأ يضالقيل خالدا ﴿ أَبَدًا ﴾ بلا نهاية وقرأ طاحة فان بفتح الهمزة على ان التقدير كما قال ابن الأنباري وغير. فجزاه ان له الخ وقد نص الناحاة على أن أن بعد فاء الشرط يجوز فيها الفتح والكسر فقول النجاهد ماقرأبه أحد وهو لحن لانه بعدد فاه الشرط ناشيء من قلة تتبعه وضفه في النحو وقوله تعالى ﴿ حَتَّى إِذَا رَأُو ۗ ا مَا بُوعَدُونَ فَسَيَمْلُمُونَ مَنْ أَصْمَفُ نَاصِرًا وَ أَقَلُّ عَدَدًا ﴾ جملة شرطية مقرونة بحتى الابتدائية وهي وان لم تكن جارة فيها مهنى الغاية فدخولها غاية لمحذوق دلت عليه الحال من استضعاف الكفار لانصاره عليه الصلاة والسلام واستنلالهم لمدده كائه قيل لايزالون يستضعفون ويستهزؤن حتى اذارأواما يوعدون من فنون العذاب في الآخرة، ين لهمان المستض ف من هوويدل على ذلك أيضا جواب الشرط وكذاما قيل على ما قيل لان قوله سبحانه قلانما أدعور بي تمريض بالشركين كيفما قدر بل السورة الكريمة من مفتتحهامسوقةالتمريض بحال مشركي مكة وتسلية لرسول الله صلى الله تعسالى عليه وسلم وتسرية عنه عليه الصلاة والسلام وتعبير لهم بقصور نظرهم عن الحن مع ادعائهم الفطانةوقلة انصافهم ومبادهتهم بالتكذيب والاستهزاء بدل مبادهة الحبن بالتصديق والاستهداء ويعجوز جمل ذلك غاية لقوله تسالى يكونون عليه لبدأ ان فسر بالتلبد على العداوة ولا مانع من تخلل أمور غير أجنبية بين الفاية والغيا فقول أبي حيان انه بعيد جداً لطول الفصل بينهما بالجل الكثيرة ليس بشيء كجمله اياه غاية لماتضمنته الجلة قبل يدي فان له نارجهنم من الحكم بكينونة النارله ومثل ذلكماقيل من اله غاية لمحذوف والنقدير دعهم حتى اذا رأوا الخ والظاهر أن من استفهامية كاأشرنا اليهوهي مبتدأ وأضف خبر والجملة فيموضع نصب بما قبلها وقد علق عن العمل لمكان الاستفهام وجوز كونها موصولة في موضع نصب بيمامون وأضعف خبر مبتدأ محذوف والجملة سلن والتقدير فسيعر فون الذي هوأضعف وحسن حذف صدر الصلةطولها بالتمييز وجوز تفسير مايوعدون بيوم بدرورجح الاول بان الظاهران قوله سبحانه (قُلْ إِنْ أَدْ رِي) أيماأ درى (أقر يب ما تُوعَدُونَ أَمْ يَجْمَلُ لَهُ رَبُّ أَمَدًا) رد لماقاله المصركون عند مهاعهمذلك ومقتضى حالهم انهم قالوا انكآرا واستهزاه متى يكون ذلك الموعود بلروى عن مقاتل ان النضر بن الحرث قال ذلك فقيل قل إنه كائن لا محالة وأما وقته فما أدرى متى يكون والاحرى بسؤالهم وهذا الجواب ارادة مافي يوم القيامة المنكرين له أشد الانكار والحنى وقته عن الحلائق غاية الحفاء والمرادبالامد الزمان البعيد بقرينة المقابلة بالقريب والا فهو وضعًا شامل لهما ولذا وصف ببعيدًا في قوله تعالى (تودلو أن بينها وبينه أمدا بعيدا ) وقيل ان معنى القرب يني. عن مشارفة النهاية فكائنه قيل لا أدرى أهو حال متوقع في كل ساعة أم هو مؤجل ضرب له غاية والأول أولى وأقرب ﴿ عَالِمُ ۖ الْغَيْبِ ﴾ بالرفع على أنه خبر مبتدا محذوف أي هو سبحانه عالم الغيب وجوز أبو حيان كونه بدلا من ربي وغيره أيضا كونه بياناله ويأبي الوجهين الفاء في قوله تمالي ﴿ وَلَا يُظْهُرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ﴾ اذ يكون النظم حينئذاً م يجمل له عالم الغيب أمدافلا يظهر على غيبه أحداوفيه من الاخلال مالا يخفي وأضافة عالمالي الغيب محضة لقصدالثبات فيه فيفيد تعريف الطرفين التخصيص وتعريف الغيب للاستفراق وفي الرضى أن اسم الجنس أعنى الذي يقع على القليل والكثير بلفظ الواحسد اذا استعمل ولم تقم قرينة تخصصه ببعض مايصدق عليه فهو في الظاهر لاستفراق الجنس

أخذا من استقراء كلامهم فمنىالتراب يابس والماء بارد كلرما فيه هاتان الماهيتان حاله كذا فلو قلب فيقولهم النوم ينقض العاهارة النوم مع الجلوس لا ينقضها لكان مناقضا لذلك اللفظ انتهى وهو يؤيد ارادة ذلك هذا لأن أنعيب كالماء يقع على القليل والكثير بلفظ واحد ولا يضر في ذلك جمه على غيوب كما لا يضر فيه جمع الماء على مياه وكذا المراد بغيبه جميع غيبه وقد نص عليه عزى زاده ممللا له بكون اسم الجنس المضاف عنزلة المعرف باللام سيها اذا كان في الآصل مصدرا وعزى الى شرح المقاصد ما يقتضيه وربما يقال يفهمذلك أيضا من اعتبار كون الاضافةللمهد وان المعهود هو الغيب المستغرق أو من اعتبارها للاختصاص وان الغيب المختص به تعالى بمنى المختص علمه سبحانه به هو كل غيب واعتناء بشأ ن الاختصاص حبى. بالمظهر موضع المضمر والجملة استشاف لدفع توهم نقص من نفي الدراية والفاء لترتيب عدم الاظهار على تفرده تعالى بعلم الغيب والمراد بالاظهار المنني الاطلاع الكامل الذي تنكشف به جلية الحال على أتم وجه كما يرشد اليه حرف الاستملاء فكانه قيسل ماعلى اذا قلت ماأدرى قرب ذلك الموعد الفيب ولا بعده فالله سبحانه وتعالى عالم كل غيب وحده فلا يطلع على ذلك المختص علمه به تعمالي اطلاعا كاملا أحداً من خلقه ليكون اليق بالتفرد وأبعد عن توهم مساواة علم خلقه لعلمه سبحانه وانما يطلع جل وعلا اذا اطلع من شاء على بعضه بمــا تقتضيه الحكمة التي هي مدار سائر أفعاله عز وجل وما نفيت عنى العلم به نما لم يطلعني الله تعالى عليه ال الاطلاع عليــ مما لاتقنضيه الحكمة التشريعية التي يدور عليها فلك الرسالة بل هو تخل بها وإن شئت فاعتبر الجلمة واقمة موقع التعليل لنني الدراية السابقة ولما كان مساق الــكلام بما قد يتوهمون منه أنه عليه الصلاة والسلام لم يطلع على شيء من الغيب عقب عزوجل المكلام، الاستثناء المنقطع كماروي في البحر عن ابن عباس الذي هو بمنى الاستدراك لدفع ذلك على أبلغ وجه حيث عمم الامر في الرسل المرتضين وأقام كيفية الأظهار مقام الاظهار مع الاشارة الى اليمض الذي اطلموا عليه المناسب لمقام الدعوة فقال عز من قائل ﴿ إِلاَّ مَن ارْ تَضَى مِنْ رَسُو لِ فَا إِنَّهُ بَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا) أَىٰلَكُن الرسول المرتضي ظهر مَ جلو علاعلى به ض الغيوب المتعلقة برسالته كايعرب عنه بيان من أرتضي بالرسول تعلقاما اما لكونه من مياديها بأن يكون منجزة وإما لكونه من أركانها وأحكامها كعامة التكاليف الصرعية وكيفيات الاعمال وأجزيتها ونحو ذلك من الامور الغيبية التي بيانهامن وظائف الرسالة بان يسلك من جميع جوانبه عند اطلاعه على ذلك حرسا من الملائكة عليهمالسلام يحرسونه من تعرض الشياطين لما أريد اطلاعه عليه اختطافا أو تخليطا ( لِيَعْلَمُ) متملق بيدلك وعلة له والضمسير لمن أى لاجل أن يعلم ذلك المرتضى الرسول ويصدق تصديقا جازما ثابتا مطابقا الوافع ﴿ أَنْ قُدْ أَبْلَغُوا ﴾ أى الشأن قد أبلغ اليه الرصد وهو من قبيل بنوا تميم قتلوا زبدا فان المباخ في الحقيقة واحد ممهموهو جبريل عليه السلام كما هو المشهور من أنه المباغ من بين الملائكة عليهم السلام الى الانبياء ﴿ رِسَالاًتِ رَبِّيمٌ ﴾ وهيالغيوب المظهر عليها كما هي من غيراختطاف ولا تخليط وعلى هذا فليكن من مبتدأ وجملة انه يسلك خبر موجى و بالفاه لكونه اسم موصول وقوله تمالى ﴿ وَ أَحَاطَ بِمَا لَدَ يُهِمْ ﴾ أى بماعند الرصد (و أحْصَى كُلُّشَى و) أى بماكان ومماسيكون (عَدَدًا) أى فردافر داحال من فاعل يسلك بتقدير قد أو بدونه حبىء به لمزيد الاعتناه بأمر علمه تعالى بجميع الأشياء وتفرده سبحانه بذلك على اتم وجه بحيث لا يشاركه سبحانه في ذلك الملائكة الذين هم وسائط العلم فكانه قيل لكن المرتضى الرسول يعلمه الله تعالى بواسطة الملائكة بعض الغيوب بما له تعلق ما برسالته والحال انه تعالى قد أحاط علما بجميع أحوال أولئك

الوسائط وعلم حبل وعلا جميع الاشياء بوجه جزئي تفصيلي فأين الوسائط منه تعالى أو حال من فاعل أبلغوا حِيء به للاشارة الى أن الرصد أنفسهم لم يزيدوا ولم ينقصوا فيها بلغوا كأنه قيل ليعلم الرسول ان قد أبلغ الرصد اليه رسالات ربه في حال ان الله تعالى قد علم جميع أحوالهم وعلم كل شيء فلو أنهم زادوا أو نقصوا عند الابلاغ لعلمه سبحانه فما كان يخنارهم للرصدية والحفظ هذا ما سنح لذهني القاصر في تفسيرهذه الآيات الكريمة ولست على يقين من أمره بيد أن الاستدلال بقوله سبحانه فلا يظهر الجعلى نفي كرامة الاولياء بالاطلاع على بعض الغيوب لا يتم عليه لان قوله تعالى (فلايظهر على غيبه أحداً) في قوة قضية سالبة جزئية لدخول مايفيد العموم في حيز السلب وأكش استعمالاته لسلب العموم وصرح به فيهاهنا في شرح المقاصدلا لعموم السلب وهو سلب جزئي فلا ينافي الايجاب الجزئي كان يظهر بعض الغيب على ولى على نحو ماقال بعض أهل السنة في قوله تعالى لا تدركه الابصار ولايرد أن الاستثناء يقتضي أن يكون المرتضى الرسول مظهرًا على حميع غيبه تعسالي بناء على ان الاستثناء من النفي يقتضي ايجاب نقيضه للمستثني ونقيض السالبة الجزئية الموجبة الكلية مع أنه سبحانه لا يظهر أحدا كائنا من كان على جميع ما يعلمه عز وجل من الغيب وذلك لانقطاع الاستثناء المصرح به ابن عباس وكذا لايرد أن الله تمسالي نغي اظهار شيء من غيبه على أحد الا على الرسول فيلزم أن لايظهر سبحانه أجدا من الملائكة على شي. منه لان الرسول هنا ظاهر في الرسول البشرى الموله تعالى فانه يسلك الخ وذلك ليس الا فيه كما لايخفي على من علم حكمة ذلك ويلزم أن لايظهر أيضا أحدامن الانبياء الذين ليسوا برسل بناء على ارادة المعنى الخاص من الرسول هناوذلك لماذكر ناأولاوكذا لايردأنه يلزمأن لايظهر المرتضى الرسول علىشيء من الغبوب التي لانتعلق برسالته ولايخل الاظهار عليهابالحكمة انتشريعية اذ لاحصر للبعض المظهر فيما يتعلق بالرساله وأنما أشير الى المتعلق بهما لاقتضاء المقام لذلك وكون هل غيب يظهر عليه الرسول لايكون الا متعلقا برسالته محل توقف وللمفسر بن ههنا كلام لا بأس بذكره بما له وما عليه حسب الامكان ثم الامر بعد ذلك اليك فنقول لما كان مذهب أكثر أهل السنة القول بكرامة الولى بالاطلاع على النيب وكان ظاهر قوله تعالى عنام الغيب فلا يظهر الخ دالا على نفيها ولذا قال الزمخشري أن في هــذا أبطل الكرامات أي في الجلة وهي ماكان من الاظهار على الغيب لا ثن الذين تضاف اليهم وان كانوا أولياء مرتضين فليسوا برسل وقد خس الله تسالي الرسل من بين المرتضين بالاطلاع على الغيب وابطال الكهامة والتنجيم لأن أصحابهما أبعد شيء من الارتضاءوأدخله في السخط انتهي أنجدوا وأتهموا وأيمنوا وأشأموا في تفسير الاتية على وجه لاينافي مذهبهم ولايتم عليسه استدلال المعتزلي على مذهبه فقال الامام ليس في قوله تعالى على غيبه صيغة عموم فيكفي في العمل بمقتضاء أن لايظهر تعالى خلقه على غيب واحد من غروبه فنحمله على وقت وقوع القيامة فيكون المرادمن الآية أنه تعالى لايظهر هذا الغيب لاحد فلا يتى في الآية دلالة على انه سبحانه لايظهر شيئًا من الغيوب لاحد ويؤكد ذلك وقوع الآية بمد قوله تمالي قل ان أدرى أفريب ما توعدون ولملراد به وقوع يوم القيامة ثم قال فان قيــل اذا حملتم ذلك على القيامة فكيف قال سبحانه الا من ارتضى من رسول مع انه لا يظهر هذا الغيب لاحد من رسله قلنا بل يظهره عند القرب من اقامة القيامة وكيف لا وقد قال تعالى يوم تشقق السهاء بالغهام ونزل الملائكة تنزيلاولا شكأن الملائسكة يسلمون في ذلك الوقت وأيضا يجتمل أن يكون هذا الاستشاء منقطما كائنه قيل عالم الغيب فلا يظهر على غيبه المخصوص وهو قيام القيامة أحدا ثم قيل الا من ارتضى من رسول فا 4 يسلك من بين يديه ومن خلفه حفظة يحفظونه من شر مردة الأنس والحن انتهى وتعقب بان فيغيب.

ما يدل على المموم كما سمعت أولا والسياق لا يأباء الاهم الا أن يطمن في ذلك وأيضاً ظاهر جوابه الاول عن القيل كون المراد بالرسول في الآية الرسول الملكي ويأباه ما بعد من قوله تعالى فانه يساك الح على أن علم الملائكة بوقت الساعة يوم تشقق السماء ليس من الاظهار على الغيب بل هومن اظهار الغيب وابرازه الشهادة كاظهار المطرعند تزوله ومافى الارحام عندوضمه الى غيرذلك وأيضا الانقطاع على الوجه الذى ذكر وبسيدجدا أذ فيه قطم المناسة بين السمابق واللاحق بالكلية اللهم الا أن يقال مثله لا يضر في المنقطع وقيل انالاظهار على النيب بمنى الاطلاع عليه على اتم وجه بحيث يحصل به أعلى مراتب العلم والمراد عموم السلب ولا يضر في ذلك دخول مايفيد العموم في حرَّالنفي لان القاعدة اكثرية لامطردة لقوَّله تعالى ( والله لا يحب كل مختال فحور ) وقوله سبحانه ( والله لا يحب كل كفار اثيم ) وقد نص على ذلك العلامة التفتازاني فيكون المغي فلا يظهر على شيء من غيبه احدا الا من ارتضى من وسول فانه سبحانه يظهره على شيء من غيبه بأن يسلك الخولايرد كرامة الولى اذ ليست من الاظهار المذكور اذ لا يحصل له أعلى مراتب العلم الغيب الذي يخبر به وأنما يحصل له ظنون صادقة او نحوها وكذا شأن غيره من ارباب الرياضات من الكفرة وغيرهم وتمقب بأن من الصوفية من قال كالشيخ محى الدين قدس سره بنزول الملك على الولى واخباره أياه بيمض المفيات احيانا ويرشد الى زوله عليه قوله تعلى ( أن الذين قالواربنا الله ثم استقاموا ) الآية وكون ما يحصل له اذذاك ظن اونحوه لاعلم كالمرالحاصل للرسول بواسطة المك لايخلو عن بحث بلقد يحصل له بواسطة الألهام والنفث في الروع نحوما يحصل للرسُول وأيضًا يلزم أن لا يظهر الملك على الغيب اذ الرسولالمستثني رسول البشير على ما هو الظاهروالتزام انه لايظهر بالمني السابق ويظهر بواسطته بمسالا وجهله أصلا وأيضا يلزم أن ما يحصل للني غيرالرسول بالمني الاخص المتبادر هنا ليس بعسلم بالمني المذكور وهو كا ترى وقيــل المراد بالغيب في الموضعين الجنس والاظهار عليسه على ماسمعت وكذا عدم ورود الكرامة والبحث فيه كالبحث في سابقه وزيادة وقال صاحب الكشف في الرد على الزمخشرى الغيب ان كان مفسرًا بما فسره في قوله تعالى يؤمنون بالغيب فالآبة حجة عليه لانه جوز هنالك أن يعلم باعلامه تعالى أوبنصبه الدليسل وهذا الثاني أعنى القسم العقلي تنفيه الآية وترشد الى ان تهذيب طرق الادلة أيضا بواسطة الانبياء عليهم السلام والعقل غير مستقل وأهل السنة عن آخرهم على أن الغيب بذلك المني لا يطلع عليه الا رسول أو آخذ منهم وليس فيه بني الكرامة أصلا وان اراد الفائب عن الحس في الحال مطلقاً فلا بد من التخصيص بالاتفاق فليس فيه ماينفيها أيضا وان فسر بالمعدوم كا ذكره في قوله تعالى عالم الغيب والشهادة فلا بد أيضا من التخصيص وكذلك لو فسر بما غاب عن العباد أو بالسر على أن ظاهر الآية أنه تعالى عالم ثل غيب وحده لايظهر على غيبة المختص به وهو مايتملق بذاته تعالى وصفاته عز وجل بدلالة الاضافة الا رسولا وهو كذلك فان غيبه تعالى لايطلع عليه الابالاعلام من رسول ملكي أو بصرى ولا فل غيبه تعالى الحاص مطلع عليه بالبعضه وأقل القليل منه فدل المفهوم على أن غير هذا النوع الخاص من الغيب لامنع من اطلاع الله تعالى غير الرسول عليه فهذا ظاهر الآية دون تعسف ثم لوسلم فالثاني اما مستغرق واذا قال سبحانه لايطلع على جيمه أحدا الأمن ارتضى من رسول لم يدل على انه لايجوز اطلاع غير الرسول على البعض واما مطلق ينزل على الكامل منه فيرجع الى مااخترناه وتعاضد دلالتاتشريف الاضافة وألاطلاق فلا وجه لتعليقه يهذه الاتية ومنه يظهر أن الاستدلال من الآية على ابطال الكهانة والتنجيم غير ناهض وان كان ابطالحما حمّا لالكره فضلا عن تكفير من قال بدلالته على حياة أوموت لانه كفر بهذه الآية كما نقله شيخنا الطبيي عن الواحدي

والزجاج وصاحب المطلع النهي وبحث فيه بان حمل غيبه على الغيب الخاص بمنى ما يتعلق بذاته تمسالي وصفاته عز وجل مما لاياسب السياق وبأن ظاهر ما قرره على احتبال الاستفراق يقتضي على تقدير اتصال الاستثناء وايجاب ضد ما نغي للعسنثني أن يظهر الرسول على جميع غيبه تعالى الى ما يظهر بالتا مل وذكر الملامة البيضاوي أولا ماينهم منه على ما قيل حمل غيبه على العموم مع الاختصاص أي عموم الغيب المخصوص به علمه تعسالي وحمل فلا يظهر على سلب العموم وحمل الرسول على الرسول البشرى واعتبار الاستثناء منقطما على أن المنى فلا يظهر على جيسع غيبه المختص به علمه تعالى أحدا الا من ارتضى من رسول قيظهره على بمض غيبه حتى يكون اخباره به معجزة فلا يتم الاستدلال بالآية على نغي الكرامة وفسر الاختصاص بانه لا يملمه بالذات و لكنه عايا حقيقيا يقينياً غير سبب كاطلاع الفير الا هو سبحانه وأما علم غيره سبحانه لبعضه فايسعانا لافيبالا بحسب الظاهر وبالنسبة لبعض البشر وقيل أراد بالغيب المخصوص بدتعالى مالم ينصب عليه دليل ولايقد حقى الاختصاص علم النير به باعلامه تعالى اذ هو أضافي بالنسبة الى من لم يعلم وقال ثانيًا في الجواب عن الاستدلال وامله أراد الجواب عند القوم مانصه وجوابه تخصيص الرسدول بالملك والاظهار بما يكون غير توسط وكرامات الاولياء على الغيبات أنما تكون تلقيا من الملائكة أي بالنفث في الروع ونحوه وحاصله أن الاستدلال أنما يتم أن لو تحقق كون المراد بالرسول رسول البشر والملك جيماً أو رسول البشر فقط وبالاظهار الاظهار بواسطةأولا والسكل ممنوع اذ يجوز أن يعخص الرسول برسول الملك وأن يراد بالاظهار الاظهار بلا واسطة ويكون المنى فلا يظهر بلا واسطة على غيبه الارسل الملائكةولا ينافىذلك اظهار الاوايساءعلى غيبه لانهلا يكون الا بالواسطة وهو جواب بمنع المقدمتين وان كان يكني فيسه منع احد ها كما فعل الامام والتفتازاني في شرح المقاصد وتمقب بأن رسل البشرقد يطلمون بغير واسطة أيضاً وفي قصة المعراج وتكليم موسى عليه السلام مايكني في ذلك على أنه قد قيسل عليه بمسد ماقيل وأغرب ماقيل في هذا المقام كون الأفي أوله تعالى الا من ارتضى للمطف والمني فلا يظهر في غيمه أحد ولا من ارتضى من رسول وحاله لا يخفى تمان تفسير قوله تعالى فانه يسلك الخ بما سمعت هوالذي عليه جهور المفسرين وكانت الحفظة الذين ينزلون مع جبريل عليه السلام على نبينا صلى الله تعسالى عليسه وسلم على ما أخرج ابن المنذر وجماعة عن ابن حبير أربعة وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال ما أنزل الله تعالى على نبيه صلى الله تعسالي عليه وسلم آية من القرآن الا ومعها أربعة من الملائكة يحفظونها حتى يؤدونها الى النبي صلى الله تمالى عايـــه وسلم ثم قرأ عالم النبيب الآية وقد يكون مع الوحى أكثر من ذلك فغي بمض الاخبار أنه نزل مع ســورة الانعام سيعون ألف ملك وجاء في شأن آية الكرسي ما جاء وقال ابن كمال لاحت دقيقــة بخاطري الفاتر قلمــا يوجــد مثلها في بطون الدفاتر وهي أن المراد من بين يديه في الآية القوى الظاهرة ومن خلفه القوى الباطنة ولذلك قال سبحانه يسلك الح أى يدخل حفظة من الملائكة يحفظون قواء الظاهرة والباطنة من الشياطين ويعصمونه من وساوسهم مَن تينك الجهتينَ ولو كان المراد حفظة من الجوانب كي لايقربه الشياطين عند الزال الوحي فتاتي غير الوحي أو تسمعه فتلقيه الي الكهنة فتخبر به قبل اخبار الرسول كها ذهب اليه صاحب التيسير وغيره لمسا كان نظم الـكلام على الوجه المذكور فان عبارة يسلك وتخصيص الجهتين المذكورتين أنما يناسب ماذكرناه لاماذكروه انتهى ولا يخفئ انه تحو من الاشارة ولمل التعبير بيسلك على تفسير الجمهور لتصوير الجهات التي تأتي منها الشياطين بالثغور الضيقة والمسالك الدقيقة وفي ذلك من الحسن مافيه وذهب كثير الى أن ضمير ليعلم لله تعالى وضمير أباهو

اما للرصد أو لمن ارتضى والجمع باعتبار معنى من كما ان الافراد في الضميرين قبل باعتبار لفظهاوالمفيانه تعالى يسا.كهم ليملم أن الشأن قد أبلغوا رسالات ربهم علما مستتبعا للجزاه وهو أن يعلمه تعالى موجودا حاصلا بالفمل كما في قوله تمالى حتى يملم المجاهدين فالغاية فى الحقيقة هو الابلاغ والجهاد وإيراد علمه تعالى لابراز اعتنائه تعالى بالمرها والا شعار بترتب الجزاء عليهما والمبالغة في الحث عليهما والتحذير عن التفريط فيهما وقوله تصالى وأحاط الخ اما عطف على لا يظهر أو حال من فاعــل يســلك حى، به لدفع التوهم وتحقيق استفنائه تعالى في العلم بالا بلاع عما ذكر من سلك الرصد على الوجه المذكور أو عطفكهآزعمبعضعلى فضمر لان ليملم تضمن معنىعلم فصارالمنى قد علمذلك وأحاط الخوجوزأن يكون ضمير يهلم لارسول الموحى اليه وضمير أبالهوأ للرصد النازلين اليه بالوحى وروى عن ابن حبير ما يؤيده اوللرسل سواء وأحاط الح عطف على أبلغوا أو على لايظهر وعن مجاهد ليملم من كذب وأشرك أن الرسل قد أبلغوا وَفَيه من البعد مَا فيه وعليه لايقع هذا العلم على ما في البحر الا في الآخرة وقيل ليعلم ابليس أن الرسل قد أبلغوا وقيل ليملم الجن أن الرسل قد أبالهوا ما أنزل اليهم ولم يكونوا هم المتلقين باستراق السمع وكلا القولين كما ترى ونصب عددا عند جمع على انه تميز محول عن المفعول به والاصل أحصى عدد كل شي الأأنه قال أبو حيان في كونه ثابتا من اسان العرب خلاف وأنت تعلم أن التحويل فيمثله تقديرى وجوز أن يكدون حالاً أي معدودا محصوراً ولا يضر تنكير صاحبها للممرم وأن يكون نصبًا على الصدر بمعنى احصاء فتأمل جميع ذلك والله تعالى الوفق لسلوك أحسن المسالك وقرى عالم بالنصب على المدح وعلم فعلا ماضياانعيب بالنصب وقرأ ابن عباس وزيد بن على ايعلم بالبناء للمفعول والزهرى وابن أبى عبلة ليعلم بضم الياء وكسراللام من الاعلام أى ليملم الله تعالى من شاء أن يعلمه أن قد أبلغوا الخ وقرأ ابو حيوة رسالة بالافرادوقرأ ابن ابي عبلة وأحيط وأحصى كل بالبناء للمفدول في الفعلين ورفع كل على النيابة والفاعل هو الله عز وجل فهو سبحانه لحيط بالاحوال علما والمحصى المكل شيء عددا

## ( سورة المزمل )

مكية كلهافي قول الحسن وعكرمة وعطاء وجابروقال ابن عباس وقتادة كا ذكر الماوردى الآيتين منها واصبر على ما يقولون والتي تايها و حكى في البحر عن الجمهورانها مكية الاقوله تعالى از ربك يعلم الى خرها و تعقبه الجلال السيوطى بعد أن نقل الاستثناء عن حكاية ابن الفرس بقوله ويرده ما أخرجه الحالم عن عائشة أن ذلك تزل بعد نزول صدر السورة بسنة وذلك حين فرض قيام الابل في أول الاسلام قبل فرض الصلوات الحس وسيأتي ان شاء الله تعالى مايتماق بذاك و آيها عماني عشرة قي البصرى وعشرون في ماعد اها ولما ختم سبحانه سورة الجزيد كر الرسل عايهم الصلاة والسلام افتتح عزوجل هذه بمايتماق بخاتمهم عليه وعليهم الصلاة والسلام فوت عنو ما المساجد لله الآية الميسل الح بقوله تعالى في آخر تلك وأنه لما قام عبد الله يدعوه وبقوله سبحانه وأن المساجد لله الآية

( يستم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِمِ \* يَاأَيُّهَا الْمُرْرِلُ ) أَى المَرْمِلُ وَنَ تَرْمُلُ بَيْبَابِهِ أَذَا تَلْفَفَ بَهِا فَادَعُمُ اللهِ عَلَى اللهِ أَى المَرْمُلُ وَلَا يَدُولُ الرَّالِي وَكُسِرِ المَّمِ أَى المَرْمُلُ جَسِمَهُ أَو نَفْسِهُ وَبِهِ فَلَا اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهِ أَنْ اللهُ اللهِ أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِمُ يَعْمِلُ اللهُ اللهُ

غيره ولا حاجة الى أن يقال انه صلى الله تعماليءايه وسلم زمل نفسه أولا ثمَّام فزمله غيره أو أنهزمله غيره أولا ثم سقط عنه مازمل به فزمل هو نفسه والجمهور على انه صلى الله تعالى عليه وسلم لما حامهالملك في غار حرا ، وحاور ه بما حاور ه رجع الى خديجة رضى الله تمالى عنها فقال ز ، لو ني ز ، لو ني فنز ات ياأ يها المدثر وعلى اثر ها نزلت باأيها المزهل وأخرج البزار والطبراني في الاوسطوأ بونعيم في الدلاءل عن جابر رضي ألله تعالى عنه قال لما اجتمعت قريش في دار الندوة فقالوا سموا هذا الرجل أسها تصدر الناس عنه فقالوا كاهن قالوا ليس بكاهن قالوا مجنون قلوا ليس بمجنون قالوا ساحر قالوا ليس بساحرقالوا يفرقبين الحبيبوحبيبه فتفرق المشركون على ياأيها المزمل يا أيها المدثر ونداؤه عليه الصلاة والسلام بذلك تأنيس له وملاطفة على عادة العرب في اشتة.ق اميم للمخاطب مزصفته اتىهو عليها كقوله صلى الله تعالى عليه وسلم لعلى كرم الله تعالى وجهه حين غاضب فاطمة رضي الله نسالي عنهافأناه وهو نائم وقد لصـق بجنبه أنتراب قم ابا تراب قصداً لرفع الحجــاب وطي بساط العتـاب وتنشــيطا له ليتاتي ما يرد عليــه بلا كـــسل 🛪 وكل ما يفعل المحبوب محبوب عن وزعم الزنخشري انه عليه الصلاة والسلام نودي بذلك تهجينا للحالة التي عليها من التزمل في قطيفة واستمدا دم للاستثقال في النوم كايفمل من لايهمه اص ولا يعنيه شائن الى آخر ما قال مماينادى عليه كما قال الاكثرون بسوء الادب ووافقه في بعضه من وافقه وقال صاحب الكشف اراد أنه عليه الصلاة والسلام وصف بما هو ملتبس به يذكره تقاعده فهو من لطيف العتاب الممزوج بمحض الرأفة ولينشطه ويجمله مستمدأ لماوعده تعالى بقوله سبحانه انا سناقى عليك قولا ثقيلا ولا يربأ برسول الله صلى اللةتعالى عليه وسلم عن مثل هذا النداء فقد خوطب بما هو أشسد في قوله تعالى عبس وتولى ومثسل هذا من خطاب الادلال والتروُّف لاينقاعد مافى ضمنه من البر والنقريب عما في ضمن ياأيها النبي ياأيها الرسول من التعظيم والترحيب انتهى ولا يخني أنه لايندفع به سوء أدب الزمخشري في تعبيره فمانه تعمالي وان كان له أن يخاطب حبيبه بما شاء لكنانحن لانجرى على ماعامله سبحانه به بل يلزمنا الادب والتعظيم لجنابه الكريم ولو خاطب بعض الرعايا الوزير بماخاطبه به السلطان طرده الحجاب وربما كان العقاب هو الحبواب وقيل كان صلى الله تعالى عليه وسلم متزملا بمرط لعائشة رضي الله تعالى عنها يصلى فنودى بذلك ثماء عليه وتحسينا لحاله التيكان عليها ولايابا ، الاص بالقيام بعدامالانه أمربالمداومة على ذلك والمواظبة عليه أو تعليماه عليها صلاة والسلام وبيان لمقدار مايقوم للى ماقيل نعمار ردعليه ان السورة من اوائل مانزل بمكة ورسول الله صلى الله تدالى عليه وسلم انما ني على عائشة رفي الله تعدالي عنها بالمدينة مع أن الاخبار الصحيحة متضافرة بان النداء المذكور كان وهو عليسه الصلاة والسلام في بيت خديجة رضَّى الله تعالى عنها ويعلم منه حال ماروی عن عائشـــة أنها سئات ماكان تزميله صلى الله تعـــالى عليه وسلم قالت كان مرطا طوله أربع عشرة ذراعا نصفه على وأنا نائمة ونصفه عليسه وهو يصلى وكان سداه شعرا ولحمته وبرا وتكلف صاحب الكشف فقال الجواب أنه عليـــه الصلاة والـــلام عقد في مكة فلمل المرط بمد العقد صار اليه صلى الله تعالى علمه وسلم نعم دل على انه بعد وفاة خديجة انمااشكال في قول عائشةنصفه على الخ وجوابه أنه يمكن أن يكون قد بات صلى الله تمالي عليه وسلم في بيت الصديق رضي الله تعالى عنه ذات ليلة وكان المرط على عائشة وهي طفلة والدقى لطوله على النبي عليه الصلاة والسلام فحكت ذلك أم المؤمنين اذلادلالة على انها حكاية مابعد البناء فهذا مايتكلف لصحةهذا ألقول انتهى وأنت تعلمأن هذا الحديث لهيقع فيالكتب الصحيحة

كاقاله ابن حجر بل هو مخالف لحا ومثل هذه الاحتمالات لايكتني بها بل قال أبوحيان أنه كذب صريح وعن قتسادة كان صلى الله تعسالي عليه وسلم قد تزمل في ثيابهالصلاة واستمد لها فنودى بيا أيهاالمزمل على معنى ياأيها المستمد للمبادة وقال عكرمة المغي يا أيها المزمل للنبوة وأعبائها والزمل كالحمل لفظا ومعنى ويقال ازد مله أى احتمله وفيه تشبيه اجراه مراسم النبوة بتحمل الحمل الثقيل لمسا فيهما من المشقةوجوز أن يكون كناية عن المناقل لمدم التمرن وأورد عليه نحوماأورد على وجه الزمخشري ومع صحة المني الحقيقي واعتضاده بالاحاديث الصحيحة لا حَاجة إلى غيره كما قيل (قُم الَّيْلَ) أي قم إلى الصلاة وقيل داوم عليها وأيامًا كان فممول قم مقدر والليل ونصوب على الظرفية وجوز أن يكون منصوبًا على التوسع والاسناد الحجازى ونسب هذا الى الكوفيين وما قيل الى البصريين وقيل القيسام مستعار للصلاة ومعنى قبرصل فلا نقديروقرأ أبوالسمال بضم المم انباعًا لحركة القاق وقرىء فنحها طلبًا للتخفيف والكسر في قراءة الجمهور على أصل التقاء الساكنين ﴿ إِلاَّ قَلْيلاً ﴾ استثناء من الايل وقوله تعالى (نصفة ) بدل من قليلا بدل الكل والضمير اليل وفي هذا الابدال رفع الابهام وفي الاتيان بقليل مايدل على أن النصف المغمور بذكر الله تعالى عزلة السكل والنصف الفارغُ وان ساواً. في المكية لا يساويه في التحقيق ﴿ أَوِ انْقُص مِنْهُ ﴾ عطف على الامر السابق والضمير المجرور لايل أيضًا مقيدًا بالاستثناء لانه الذي سيق له الكلام وقيل للنصف لقربه ﴿ قَلْيلاً ﴾ أَى نقصا قليملاأو مقدارا قليملا بحيث لا ينحط عن نصب النصف ﴿أُو رِدْ عَلَيْهِ ﴾ عطف كما سَسبق وكذا السكلام في الضمير ولا يختلف المني على القولين فيه وهو تخيره صلى الله الله نسالي عليه وسلم بين أن يقوم نصف الليل أو أقل من النصف أو أكثر بيد أنه رجع الاول بان فيه جمل معيار النقص والزيادة النصف المقارن للقيام وهو أولى من جمله النصف العارى منه بالكلية وأن تساويا كمية وجمل بعضهم الابدال من الليل الباقي بعد التنيا والضمرين له وقال في الابدال من قليل ليس بسديد لهذاولان الحقيق بالاعتنا الذي ينىء عنهالابدال هوالجزءال قي بمدانتنيا المقارن للقيام لاللجزءالمخرج العارى عنه ولا يخفي انه على طرف التمام وكذا اعترض أبوحيان ذلك الابدال بقوله ان ضمير نصفه حينئذ اماان يمود على المبدل منه اوعلى المسثني منه وهو الليل لاجائزان يعود على المبدل منسه لأنه يكون استشاء مجهول من مجهول اذالتقدير الا قليلا نصف القليل وهذا لا يصح له معنى البتة ولا جائز أن يعود على المستنتى منه لانه يلفو فيه الاستثناء اذ لو قيل قم الليــــل نصفه أو انقص منه قليلا أوزد عليه افاد معناه على وجه أخصر واوضح وأبعد عن الالباس وفيهأنا نختار الثاني وما زعم من اللغوية قد أشرنا الى دفعه وأوضحه بمض الاجلة بقوله إن فيه تنبيها على تخفيف القيام وتسبيله لأن قلة احمد الصفين تلازم قلة الآخر وتذيبًا على تفاوت ماشغل بالطاعة وما خلا منها الاشعار بان البهض المشغول بمنزلة الكل مع مافي ذلك من البيان بعد الابهام الداعي للتمكن في النحن وزيادة التشويق وتعتب السمين الشق الاول ايضا بان قوله استثناء مجهول من مجهول غير صحيح لأن الليل مملوم وكذا بمضممن الصفومادونه ومافوقه ولا ضير في استثناه المجهول من الملوم نحوفشربوا منه الاقليلابل لا ضير في ابدال مجهول من مجهول كجاءني جماعة بمضهم، شاة ومع هذا المعول عليهما سلم وجوز ان يكون نصفه بدلا من الليل بدل بعض من كل والاستثناء منه والكلام على نية التقديم والتاخير والاصل قم نصف الليل الا قليلا وضمير منسه وعليسه للاقل من النصف المفهوم من مجموع المستشى منه فكانه قيل قم أقل من نصف الليسل بان تقوم ثلث الليل أو انقص من ذاك الاقل قليسلا بان تقوم ربع الليل أوزدعلى ذلك الاقل بان تقوم التصف فالتخيير على هذا بين الأقل من النصف والأقل من الأقل والأزيد منه وهو النصف بمينه ومآله الى التخيير بين النصف والثلث والربع فالفرق بين هذا الوجه وما ذكر قيل مثل الصبح ظاهر وفي الكشاف مايفهم منه على ماقيل ان التخير فيما وراه النصف أي فيما يقل عن النصف ويزيد على الثلث فلا يبلغ بالزيادة النصف ولا بالنقصان النلث قال في الكشف وانما جدل الزيادة دون النصف والنقصان فوق الثلت لانهما لو بلغا الى الكسر الصحيح الكان الاشبه ان يذكر يصريح اسمهماوأيضا أيثار القلة ثانيا دليل على التقريب من ذلك الأفل وما انتهى الى كسر صحيح فليس بناقص قليل في ذوق هذا لمقام وكذا القول في جانب الزيادة كيف وقد بي الامر على كونه أقل من النصف انتهى وهو وجه متكلف ونحوه فيما أرى ماسمت قيبله وظاهر كلام بمضهم أن ذكر الثلث والربع والنصف فيه على سبيل التثيل لاان الاقل والانقص والازيد محصورات فيها ذكر وجوز ايضاكون الكلام عَلَى نية التقديم والتأخير كما مر آنفا لكن مع جمل الضميرين النسف لا للاقلمنه كما فيذلك والمعي التخير بين امرين بين ان يقوم عليه الصلاة والسلام اقل من نصف الليل على البت وبين أن يختار أحد الأمرين وهما النقصان من النصف والزيادة عليه فكأنَّه قبل قم اقل من نصف الليل على البت او انقص من النصف او زد عليه تخيرا قيل وللاعتناه بشأن الاقل لانه الاصل الواجب كرر على نحو أكرم اما زيدا واما زيدا او عمرا وتعتب مان فيه تكلفا لان تقديم الاستثناء على البدل ظاهر في أن البدل من الحاصل بعد الاستثناء لأن في تقدير تأخير الاستثناء عدولا عن الأصل من غردليل ولأن الظاهر على هذا رجوع الضميرين الى النصف بعد الاستثناء لأنه السابق لا النصف المطلق وأيضا الظاهر ان النقصان رخصة لان الزيادة نفل والاعتناء بشان العزعة اولى ثم فيه أنه لأيجوز قيام النصف ويرده القراءة الثابتة في السبعة أن ربك يعلم أنك تقوم أدنى من ثَلثى الليل ونصفه وثلثه بالجر فأن استدل من جواز الاقل على جوازه لمفهوم الموافقة لزم ان يلفوا التعرض للزيادة علىالنصف لذلك أيضًا ولا يخفي ان بعض هذا يرد على الوجه المار أنفا واعترض قوله الظاهر ان النقصان وخصة بأنه محل نظر إذ الظاهر أنه من قبيل فان أتممت عشرا فمن عندك فالتخير أيس على حقيقته وفيه بحث وجوز أيضا كون الابدال من قليلا كا قدمنا أولا لكن مع جمل قليلا الثاني بمني نصف النصف وهو الربع وضمير عليه لهذا القليل وحمل المزيد على هذا القليل أعنى الربع نصف الربع كا"نه قيل قم نصف الليل أو انقص من النصف قليلا نصفه أوزد على هذا القليل قليلا نصفه وما له قم نصف الليل أونصف نصفه أو زدعلي نصف النصف نصف نصف النصف فيكون التخيير فيما اذا كان الليل ست عشرة ساعة مثلا بين قيام ثماني ساعات واربع وست ولا يخنى ان الاطلاق في أو زد عليه ظاهر الاشعار بأنه غير مقيد بقليلا اذ لو كان للاستفناء لاكتنى في أو انقص الخ بالاول أيضا ومن هنا قيــل يجوز ان تجمل الزيادة لكونها مطلقة تتمة للثلث فيكون التخير بين النصف والنلث والربع وفيه ان جعلها نتمة انثلث لا دليل عليه سوى موافقة القراءة حذف حرف العطف فكا نه قبل ثاثى الليل أو قم نصفه او انقص من الصف أو زد عليه وأطال في بيان ذلك والذب عنهومع ذلك لا يخني حاله وذكر أيضا وجها ثانيا لا يخني أمره على من أحاط بما تقدم خبراً نعم تفسيره القليل بالثلث مروى عن الكاي ومقاتل وعن وهب بن منبه تفسيره بما دون المصاروالسدس وهوعلى ما قدمنا نصف واستدل به من قال بجواز استثناء النصف وما فوقه على ما فصل في الاصول وقال التبريزي الامر بالقيام والتخيير في الزيادة والقصان وقع على الثلثين من آخر الايل لإن الثلثالاول وقت المتمة والاستثناء وارد على المأمور به فكانَّه قيل قم ثلثي الليل الا قليلا ثم جمل نصفه

بدلا من قليلا فصار القليل مفسرا بالنصف من النائين وهو قليل على ما تقدم أو انقص منه أى من المامور به وهو قيام الثلثين قليلا اي ما دون نصفه أو زد عليه فكان التخير في الزيادة والنقصان واقعاعلي الثلثين أننهي . وهو كما ترى وقيل الاستثناء من أعداد الليل لا من أجزائه فان تعريفه للاستعراق اذ لا عهد فيه والضمير راجع اليه باعتبار الاجزاء على أن هناك استخداما أو شهمه والتخيير بين قيام النصف والناقص عنه والزائد عليه وهو بمكان من البعد وبالجلة قد أكثر المفسرون الحكلام في هذه الآية حتى ذكرواً ما لاينيغي تخر يج كلام الله تعـالى العزيز عليه وأظهر الوجوم عندى وأبعدها عن النكلف وأليقها بجزالة التنزيل هو ماذكرناه أولا والله تعالى أعلم بما فى كتابه الجليل الجزيل وسيأتى ان شاه الله تعمالي مايتملق بالامر في قوله سبحانه قم الليل الخ (وَرَ يُلِّلِ القُرْ آنَ) أَى في اثناء ماذكر من القيام أى أفرأه على تؤدة وتمهل وتبييين حروف ﴿ تَرْ تِيلاً ﴾ بليغا بحَيث يتمكن السامع من عدها من قولهم تغر رتل بسكون التاء ورتل بكسرها اذا كان مفلجاً لم تتصل أسنانه بعضها ببعض وأخزج العسكرى في المواعظ عن على كرم الله تعالى وجهه ان رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم سئل عن هـــذه الآية فقال بينه تهيينا ولاتنثر ونشر الدقل ولاتهذه هذا الشعر قفوا عندعج أثبه وحركو ابه القلوب ولإيكن همأ حدكم آخر السورة ﴿ إِنَّا سَنَاتُهِي عَلَيْكَ ﴾ أى سنوحى اليك وايثار الالفاء عليه لفوله تعالى ﴿ وَوْلاً ثُمَّايِلاً ﴾ وهوالقرآن العظيم فانه لما فيه مَن التكاليف الشاقة ثقيل على المكلفين سيماعلي الرسول صلى الله تمالي عليه وسلمفانه عليهالصلاة والسلام مأمور بتحملها وتحميلها للامة وهذه الجملة المؤكدة معترضة بين الامر بالقيام وتعليله الآني لتسهيل ما كلفه عليه الصلاة والســــلام من القيام كأنه قيل أنه سيرد عليك في الوحي المنزل تكاليف شاقة هــذا بالنسبة اليها سهل فلا تبال بهذه المشقة وتمرن بها لما بعدها وادخل بعضهم في الاعتراض حجلة ورتل الخ وتعقب بانه لا وجه له وقيل معنى كونه ثقيلا انه رصين لاحكام مبانيه ومتانة معانيه والمراد انه راجح على ما عداه لفظا ومعنى لكن تجوز بالثقيل عن الراجح لان الراجح من شانه أن يكون كذلك وفي معناه ماقيلاالمراد كلام له وزنورجحان ليس بالسفساف وقيل معناه انه ثقيل على المنامل فيه لافتقاره الى مزبد تصفية للسر وتجريد للنظر فالثقيل مجاز عن الشاق وقيل ثقيل في الميزان والثقل اما حقيقة أو مجاز عن كشرة ثواب قارئه وقال أبو العلية والقرطى ثقله على الكفار والمنافقين لاعجازه ووعيـــده وقيل ثقيل تلقيه يمني ينقل عليه صلى الله تعالى عليه وسلم والوحى به بواسطة الملك قانه كان يوحى اليه عليه الصلاة والسلام على انحاء منها ان لايتمثل له الملك ويخاطُّه بل يعرض له عليه الصلاة والسلام كالغثبي لشدة انجذاب روحه الشريفة للملا الا على مجيث يسمع مايوحي به اليه ويشاهذه ويحسه هو عليه الصلاة والسلام دون من معه وفي هذه الحالة كان يحس في بدنه ثقلا حتى كادت فحـــذه صلى الله تعالى عليه وسلم أن ترض فحذ زيد بن ثابت وقد كانت عليها وهو يوحى اليسه وأخرج أحمد وعبد بن حميسه وابن جرير وابن نصر والحساكم وصححه عن عائشة ان النبي صلى الله تعالى عليه و-لم كان اذا أوحى اليــه وهو على ناقته وضعت حرانها فما تستطيع ان تتحرك حتى يسرى عنه وتلت انا سنلقى عليك قولا ثقيلا وروى الشيخان ومالكوالترمذي والنسائي عنها انها قالت ولقد رأيته ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وان جبينه ليتفصد عرقا وعلى هذا الوجه يجوز أن يكون ثقيلا صفة لمصدر حذف فأقيم مقامه وانتصب انتصابه أي القاء تقيلًا وليس صفة قولًا وقيل ذلك كناية عن بقائه على وجه الدهر لأن التقيل من شانه أن يبقى في مكانه وقبل ثقلةباعتبار ثقل حروفه حقيقة في اللوح المحفوظ فمن بعضهمان كل حرف من القرآن في اللوح أعظم من جبل فاف وان الملائكة لواجتمعت على الحرف ان يقلو مما أطاقوه حتى يانى اسرافيل عليه السلام وهوملك اللوح فير فعه ويقله باذن الله تعسلى لا بقوته ولكن الله عز وجل طوقه ذلك وهذا بما يبحتاج الى نقل صحيح عن الصادق عليه الصلاة والسلام ولا أظن وجوده والجملة قيل على معظم هذه الاوجه مستاً نفة للتعليل فإن النهجد يعد النفس لان تعالج ثقله فنا مل واستدل بالآية على أنه لا ينبغى أن يقال سووة خفيفة لما أن الله تعالى سمى فيها القرآن كله قولا ثقيلا وهذا من باب الاحتياط كا لا يبخنى (إن تاشيئة اليل ) أى ان النفس التى تنشأ من مضجمها الى العبادة أى تنهض من نشأمن مكانه ونشر اذا بهض وأنشد قوله

نشأناالى خوص برى نيها السرى تله وأشرف منها مشرفات القماحد

وظاهر كلام اللغويين ان نشأ مذاللمني لغة عربية وقال الكرماني فيشرح المخارى هي لغة حيشية عربوها وأخرج جاعةنحوه عن إبن عباس وابن مسعود وحكاه أبوحيان عن ابن جبيروا بن زيدوجه ل ناشأة جع ناشيء فكانه أراد النفوس الناشئة أىالقائمة ووجه الافراد ظاهرو الاضافة اما يمني فيأوعل نحوسيد غضي وهذا أبلغ أو ان فيام الايل على أن النَّاشُّة مصدر نشأ بمنى قام كالعاقبة واسنادها الى الليـــل مجاز كما يقال قام لبله وصام نهاره وخص مجاهد هذا القيام بالقيام من النوم وكذا عائشة ومنعت أن يراد مطلق القيام وكان ذلك بسبب ان الاضافة الى الليسل في قولهم قيام الليل تفهم القيام من النوم فيسه أو القيام وقت النوم لمن قال الليل كله أو ان العبادة التي تنشأ أي تحدث بالليل على ان الاضافة اختصاصية أو بمنى في أو على نحو مكر الليسل وقال ابن جبير وابن زيد وجماعة ناشئة اللبل ساعانه لانها تنشأ أى نحدت وأحدة بمد واحدة أى متعاقبة والاضافة عليـــه اختصاصية أو ساعاته الاول من نَشأ اذا ابتدأ وقال الكسائي ناشئته أوله وقريب منه ماروى عن ابن عمروانس بنءالكوعلى بنالحسين رضى الله تعالى عنهم هي مابين المغرب والمشاء ﴿ هِيَ أَشَدُّ وَ مَلًّا ﴾ أيهي خاصة دون ناشئة النهار أشد مواطأة يواطي قلبهالسانها ان أريد بالناشئة النفس المتهجدة أُو يُواطِّيء فيها قلُّب القائم لسانه ان أريد بها القيام أو العبادة أو الساعات والاسناد على الاول حقيقي وعلى هذا مجازى واعتبار الاستعارة المكنية ليس بذاك أو أشد موافقة لما يراد من الاخلاص فلا مجاز على جميع المعانى وقرأ ابن عباس وابن الزبير ومجاهد والعربيان وطاء بكسر الواو وفتح الطاء ممدودا على أنه مصدر واطأ وطاه كـقاتل قتالا وقرأ قتـــادة وشبل عن أهل مكة بكسر الواو وسكون الطاء والهمز مقصورا وقرأ ابن محصن بفتح الواو ممدودا ﴿ وَ أَقُومُ مُ قِيلًا ﴾ أى وأسو مقالاً أو اثبت قراءة لحضور القلب وهدو الاصوات وقيلا عليهما مصدر لكنه على الاول عام للاذكار والادعيسة وعلى الثاني مخصوص بالقراءة وتصبه ونصب وطأ على النميز وأخرج ابن جرير وغيره عن انس بن مالك أنه قرأ وأصوب قيلا فقال له رجل النفر وهاواقوم فيلا فقال اناصوبوأقوم واهيأواشاه هذاواحد (إنَّ لَكَ في النَّهَارِ سَبْحًا طَرِ يلاً } اى تقلبا وتصرفا في مهماتك واشتغالا بشواغلك فلا تستطيع ان تتفرغ للعبادة فعليك بها في الايل واصل السبح المر السريع في الماه فاستعير للذهاب مطلقاً كما قاله الراغب وأنشدوا قولالشاعر

أباحوا لكم شرق البلاد وغربها ته ففيها لكم ياصاح سبح من السبح

وهذا بيان للداعى الحارجي الى قيام الايل بعدبيان مافى نفسه من الداعى وقيل اى ان لك في النهار فراغاو سعة لنومك وتصرفك في حوائجك وقيل إن فاتك من الايل شىء فلك في النهار فراغ تقدر على تداركه فيه فالسبح لفراغ وهو مستعمل في ذلك لغة أيضا لكن الاول أوفق لمنى قولهم سبح في الماء وأنسب للمقام ثم أن

الكلام على هـذا اما تتميم للعلة يهون عليه أن النهار يصلح للاستراحة فليفتنم الليل للعبادة وليشكران لم يكلف استيمامهما بالعبادة أو تأكيد للاحتفظ به بانه ان فات لا بد من تداركه بالنهار ففيه متسع لذلكوفيه تلويح الى معنى جعل الليل والنهار خلفة وقرأ ابن يعمر وعكرمة وابن أبى عبلة سبخا بالحاء المعجمة أى تفرق قلب بالشواغل مستعار من سبخ الصوف وهو نقشه ونشر أجزائه وقال غير واحد خفة من التكاليف قال الاصمعى يقال سبخ الله تعالى عنك الحمى خففها وفي الحديث لا تسبخى بدءائك أى لاتخفنى ومنه قوله فدر الرحمن شيئاً فكائن

وقيل السخ المد يقال سبخى قطنك أى مديه ويقال لقطع القطن سسبائخ الواحدة سسبخة ومنه قول الاخطل بصف قناصا وكلابا

فأرسلوهن يذرين الراب كا علا يذرى سبائخ قطن ندف أوتار

وقال صاحب اللوامح ان ابن يعمر وعكرمة فسرا سبخا بالمعجمة بعد أن قرآبه فقالا معناه نوما أي ينـــام بالنهار ليستمين به على قيام الليل وقد يحتمل هذه القراءة غير هذا المنى لكنهما فسراها فلا نتجاوز عنه اه ولمل ذلك تفسير باللازم ﴿ وَ اذْ كُرِ اسْمَ وَ بِّسكَ ﴾ أى ودم على ذكره تعالى ليلا ونهارا على أى وجه كان من تسبيح وتهليل وتحميد وصلاة وقراءة قرآن وغير ذلك وفسر الامر بالدوام لابه عليه الصلاة والسلام لم ينسه تعالى حتى يؤمر بذكره سبحانه والمراد الدوام العرفي لا الحقيقي لعدم امكانه ولان مقضى السياق أن هذا تعميم بعد التخصيص كان المغنى على ما سمعت من اعتبار ليلا ونهارا ﴿ وَ تَبَرَّلُ إِلَيْهِ ﴾ أى وانقطع اليه تعالى بالعبادة وجرد نفسك عما سواه عز وجل واستغرق في مراقبته سبحانه وكان هذا أمر بما يتعلَّق بالباطن بعد الامر بما يتعلق بالظاهر ولتأكيد ذلك قال سبحانه ﴿ تَبُّدَيلًا ﴾ ونصحبه بتبتل لتضمته منى بنل على ما قيل وقد تقدم السكلام في تحقيق ذلك عند قوله تعالى والله انبنكم من الارض نباتًا فنذ كر فما في المهد من قدم وكيفها كان الامر ففيه مراعاة الفواصل ﴿ رَبُّ المُشرِق وَ المفرُّب ﴾ مرفوع على المدح وقيل على الابتداء خبره ﴿ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُو ۖ ﴾ وقرأ زيد بن على رضي الله تعالى عنهما رب بالنصب على الاختصاص والمدح وهو يؤيد الأول وقرأ الاخوان وابن عامر وأبو بكر ويعقوب رب بالجر على أنه بدل من ربك وقيـــل على اضهار حرف القسم وجوابه لا إنه إلا هو وفيـــه حذف حرف القسم من غير ما يسد مسده وابقاء عمله وهو ضعيف جدا كما بين في المربية وقد نقل هذًا عن ابن عباس وتعقبه أبو حيان بقوله لعله لا يصح عنه اذ فيه اضهار العجار في القسم ولا يعجوز عند البصريين الا في لفظة الجلالة ألكرية نحو الله لافعلن كذا ولا قياس عليه ولان الجلة المنفية في جواب القسم اذا كانت اسمية ننفي بما لا غير ولا تنفى بلا إلا الجملة المصدرة بمضارع كشيرا وعاض في ممناء قليلا انتهى وظاهر كلام ابن مالك قى التسهيل الحلاق وقوع الجلة المنفية جوابا للقسم وقال في شرح الكافية ان الجملة الاسمية تقع جوابا للقسم مصدرة بلا النافية لكن يجب تكرارها اذا تقدم خبرها أو كان المبتدا ممرفة نحو والله لافي الدار رجل ولا أمرأة ووالله لازيد في الدار ولا عمرو ومنه يعلم أن المسألة خلافية بين هذين الامامين وقرأ ابن عباس وعبدالله وأصحابه رب المشارق والغارب وبجمعهما وقد تقدم السكلام في وجه الافراد والجمع والفاء في قوله تعالى ﴿ فَاتَّخِذْهُ وَ كَيلاً ﴾ اترتيبالام وموجبه على اختصاص الالوهيةوالربوبيةبه عز وجل ووكيل فعيل بمغي مفعول أي موكّول اليه والمراد من اتخاده سبحانه وكيلا ان يعتمد عليه سبحانه ويفوض كلأس

اليه عز وجل وذكر أن مقام التوكل فوق مقام التبتل لما فيه من رفع الاختيار وفيه دلالة على غاية الحب له تمالى وأنشدوا هواى له فرض تعطف أم جفا الله ومنهله عذب تكدر أم صفا وكلت الى المعشوق أمرى كله الله فان شاء أحيانى وانشاء أتلفا

ومن كلام بعض السادة من رضى بألله تعالى وكبلا وجد الى كل خير سبيلا ﴿ وَ اصْبُرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ مما يؤلمك من الحرافات كقولهم يفرق بين الحبيب وحبيبه على ما سمعت في بمض روايات أسباب النزول ﴿ وَ اهْجُرُ هُمْ ۚ هَجْرًا جَمِيلاً ﴾ بأن تجانبهم وتداريهم ولا تـكافئهم وتـكل أمورهم الى ربهم كا يعرب عنه قوله تعالى ﴿ وَذَرْ نِنَى وَ الْمُكَذُّ بِينَ ﴾ أي خل بني وبينهم وكل أمرهم الى فان في ما يفرغ بالكويجلي همك ومر فيأن تمام الكَلَام فيذلك وَحوز في المكذبين هنا ان يكونوا هم القائلين ففيهوضع الظاهر موضع المضمر وسما لهم بميسم الذممع الاشارة الىعلة الوعيد وجوز ان يكونوا بعض القائلين فهو على مغي ذرنى والمكذبين منهم والآية قبل نزلت في صناديد قريش المستهزئين وقيل في المطعمين يوم بدر (أولى النَّمْمَةَ ﴾ أرباب التنعم وغضارة العيش وكثرةالمال والولدفالنعمة بالفتح التنعم وأما بالكسر فهي الانعاموما ينعم وأما بالضم فهي المسرة ﴿ وَمَهَّالُهُمْ ۚ قَلَيلًا ﴾ أي زماناقليلاوهومدة الحياة الدنياوقيل المدة الباقية الى يومبدر واياما كان فقليلا نصب على الظرفية وجوزَ ان يكون نصبًا على الصدرية أى امهالا فليلاو التفعيل لتكثير المفعول ﴿ إنَّ لَهُ يَنَا أَنْكَالاً ﴾ جمع نكل كمسرالنون وفتحها وهوالقيد الثقيلوقين الشديد وقال الكلى الانكال الاغلال والاول اعرف في اللغة وعنالشمي لم تجمل الانكال في ارجلهم خوفًا من هربهم ولكن اذا أرادوا ان يرتفعوا استفلت بهم والجلة تعليل لقوله تعالى ذرني وما عطف عليه فكأنه قيل كل أمرهم الىومهلهم قليلا لانعندى ما انتقم به منهم أشد الانتقام انسكالا (وجَحيماً) نارا شديدة الايقاد (وطَّعاماً ذَاغُصَّةً) ينشب في الحلوق ولا يكاد يساغ كالضريع والزقوم وعن آبن عباس شوك من نار يعترض في حلوقهم لايخرج ولاينزل ( وَ عَذَ ابًا أَلِيمًا يَوْمَ ) ونوعاً خر من المذاب مؤلمالا يقادر قدر هولا يمرف كنهه الاالة غزوجل كما يشمر بذلك المقابلة وَالتنكير وما أعظم هذه الآية فقد أخرج الامام أحمد في الزهد وابن أبي داود في الشريمة وابن عدى في الكامل والبيهتي في الشعب من طريق حران بن أعين عن أبي حرب بنالاسود ان النبي صلى الله تمالى عليه وسلم سمع رجلا يقرأ ان لدينا انكالا الخ فصمق وفي رواية أنه عليه الصلاة والسلام نفسه قرأ ان لدينا انكالا فلما بلغ اليما صعق وقال خالد بن حسان أمسى عندنا الحسن وهو صائم فاتيته بطمام فعرضت له هذه الآية ان لدينا آلخ فقال ارفعه فلما كانت الليلة الثانية أتيته بطعام فعرضت له أيضا فقال ارفعه وكذلك الليلة الثالثة فانطلق ابنه الى ثابت البناني ويزبد الضبي ويحيى البكاء فح شهم بحديثه فجاؤا معه فلم يزالوابه حتى شرب شربة من سويقوفي الحديث السابق اذاصح مايفيم المذر الصوفية ونحوهم الذين يصمقون عندسهاع يعض الآيات ويقمدانكار عائشة رضيالله عنها ومنوافقهاعليهم الالهم الاأن يقال ان الأنكارليس الاعلى من يصدر منه ذلك اختيسارا وهو أهل لان ينكر عليه كما لايخني أو يقال صمق من الصمق بسكون المين وقد يحرك غشى عليه لا من الصمق بالتحريك شــدة الصوت وذلك بما لم تنكره عائشة رضى الله تعــالى عنها ولا غيرها والامام في الآية كلام على نحو كلام الصــوفية قال أعلم أنه يمكن حمل هذه المراتب الاربعة على العقوبة الروحانية أما الانسكال فهي عبّارة عن بقاء النفس في قيد التعلقات الجسمانية واللذات البدنية فانها في الدنيا لما اكتسبت ملكة تلك الحبة والرغبة فبعد البدن يشتد الحنين مع أن آلات الكسب

قد بطلت فصارت تلك كالانــكال والقيود المانعة له من التخلص الى عالم الروح والصفاء ثم يتولد من تلك القيود الروحانية نيرات روحانية فان شدة ميلها الى الاحوال البدنية وعدم تمكنها من الوصول انيها توجب حرقة شديدة روحانية لهن تشتد رغبته في وجدان شيءثمانه لايجده فانه يحترق قلبه عليه فذاك هو الجحيم ثمانه يتجرع غصة الحرمان وألمالفراق فذاك هوالمرادمن قوله سبحانه وطعاما ذاغصة ثم أنه بسبب هـذه الاحوال بقي محروماعن تحلى نورالله تعالى والانخراط في سلك القدسيين وذلك هوالمرادبة وله عز وجل وعذا با أليما وتنكير عذابا يدل على انه أشد مما تقسدم وأكل واعلم اني لا أقول المرأد بالآية ما ذكرته فقط بل أقول انها تفيد حصول المراتب الاربعة الحسمانية وحصول المراتب الاربعة الروحانية ولايمتنع الحمل عليهما وان كان اللفظ بالنسبة الى المراتب الجسمانية حقيقة وبالنسبة الى المراتب الروحانية مجازا لكنه مجاز متعارف مشهور انتهى وتعقب بانه بالحمل عليهما يلزم الجمع بين الحقيقة والمجاز أو عموم المجاز من غير قرينة وليس في الكلام ما يدل عليه بوجه من الوجوه وأنت يعلم أن أكثر باب الاشارة عند الصوفية من هذا القبيل وقوله تعالى ﴿ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْجِبَالُ ﴾ فيل متعلق بذرني وقيل صفة عذابا وقيل متعلق تضطرب الارض والجبال وتنزلزل وقرأ زيدىن على ترجف مبنيا للمفعول ﴿ وَ كَانَتِ الْجَبَالُ ۗ ﴾ مع صلابتها وارتفاعها (كَتْسِبًا) رملامجتمعاهن كشبالشيء اذاجمعه فكانه في الاصل فعيل يمنى مفعول ثم عَلب حتى صارله حكم الجوامد والكلامَ على التشبيه البليغ وقيل لامانع من أن تكون رملا حقيــقة (مَهيلاً ) قبــل أى رخواً لينا اذا وطئته القدم زل من تنحتها وقيسل منثورا من هيل هيلا اذا نثروأسيل وكمونه كثيبا باعتبار ماكان عليه قبـــل النشر فلا تنافى بين كونه مجتمعا ومتثورا وليس المراد انه في قوة ذلك وصـــدد. كما قيل ﴿ إِنَّا أَرْ سَكُنَّا إِلَيْكُمْ ﴾ خطاب للمكذبين أولى النعمة سواء جملوا القائلين أو بمضهم ففيه التفات من الغبية وهو التفات جليل الموقع أي انا أرسانا البكم أيها المكذبون من أهل مكة (رَسُولاً شَاهِدِ اعْلَيْكُمْ) يشهد يوم القيامة بمسا صدر عنسكم من الكفر والعصيان ﴿ كُمَّا أَرْسَلْنَا ۚ إِلَى فِوْعَوْنَ وَسُولًا ﴾ هوموسى عليه انسلام وعدم تعيينه لعدم دخله في التشبيه أو لانه معلوم غنى عن البيان (فَعَضَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ) المسـذ كور الذي أرسلناه اليه فالتعريف للمهــد الذكري وانكاف في محل النصب على أنهـــا صفة لمصدر محذوف على تقدير اسميتها أى ارسالامثل ارسالنا أوالجار والمجرور في موضع الصفة على تقدير حرفيتها أى ارسالا كائنا كاوالمنى أرسانا اليكر سولاشاهدا عليكر فعصيتموه كها ارسلنا الى فرعون رسولا فعصاه وفي اعادة فرعون والرسول مظهر بن تفظيع اشأن عصيانه وان ذلك لكونه عصيان الرسول لا لكونه عصيان موسى وفيه ان عصيان المخاطبين أفظم وادخل في الذم اذ زاد جل وعلا لهذاالرسول وصفا آخر اعنى شاهدا عليسكم وأدمج فيه انهم لو آمنوا كَانت الشهادة لهم وقوله تمالى ﴿ فَأَ خَذَنَّاهُ أَخْذًا وَ بِيلًا ﴾ أى ثقيلا ردى و المقي من قولهم كلاً وبيل وخم لا يستمرأ لثقله والوبيل أيضا العصا الضخمة ومنه الوابل المعطر العظيم قطره خارج عن االتشديه حيى به لايذان المخاطب بن مانهم مأخوذون عثل ذلك وأشد وأشد وقوله تعالى ﴿ وَكَيْفَ تَتَقُّونَ إِنْ كَفَرْ نَهُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شيبًا ) مراتب على الارسال فالمصيان ويوما مفعول به لتنقون ما بتقدير مضاف أي عداب أو هول يوم أو بدونه الا ان المني عليه وضمير يجمل لايوم والجلة صفت والاسناد مجازىوقال بعضالضمير لله تعالى والاسناد حقيقى والجلمة صفة محذوفة الرابطأى يجعل فيه كمافى قوله

تعالى واتقوا يومالا يجزى نفس وكان ظاهر الترتيبان يقدم على قوله تعالى كبا أرسلنا الاانه أخرالي هنازيادة على زيادة فىالتهويل فكانه قيلهبوا انكملانؤخذون فيالدنيا أخذة فرعون واضرابه فكيف تقون أنفسكمهول القيامة وما أعد لكم من الانكال ان دمتم على ما أنتم عليه ومتم في الكفر وفي قوله سبحانه ان كفرتم وتقديره تقدير مشكوك في وجوده ما ينبه على أنه لا ينبغي أن يرقى مع ارسال هذا الرسول لاحد شبهة تنقيه في الكفر فهو النور المبين وجوز أن يكون يوما ظرفا لنتقون على منى فكيف لـــكم بالتقوى في يوم القيامة ات كفرتم في الدنيا والـكلام حينئذ للحث على الاقلاع منالكفر والنحذير عن مثل عاقبة آل فرعون قبل أن لاينفع الندم وجوز أيضا ان ينتصب بكفرتم على تأويل جحدتم والمغنى فكيف يرجى اقلاعكم عن الكفر واتقاء الله تعالىوخشيته وأنتم جاحدون يوم الجزاء كانه لما قيل يوم ترجف عقب بقوله نعالى فكيف تتقون الله أنكفرتم به فاعيد ذكراليوم بصفة أخرى زبادة فيالتهوبل والوجه الاول أولى قاله في الكشف وقال العسلامة الطبيي في الوجه الاخير أعنى انتصاب يوما بكفرتم انه أوفق للتأليب يعني خوفناكم بالانكال والجحيم وأرسلنا اليكم رسولا شاهدا يوم القيامة بكفرككم وتكذيبكم وأنذرنا كم بمسا فعلنا بفرعون من العذابالوبيل والأخذ الثقيل فما نجع فيكم ذلك كلهولا اتقيتم الله تعالى فكيف تتقونه وتخشونه ان جحدتم يوم القيامة والجزاء وفيه ان ملاك النقوى والحشية الايمــان بيوم القيامة انتهى . ولا يخفيان جزالة المني ترجيح الاول وذهب جمع الى أن الحطاب في انا ارسلنا البكم عام للاسود والاحمر فالظاهر أنه ليس من الالنفات في شيء وأياما كآن فجول الولدان شيبا أي شيوخا جم أشيب قيل حقيقة فتشيب الصبيان وتبيض شعورهم من شدة يوم القيامة وذلك على ما أُخَرِج ابن المنذر عن ابن مسمود حين يُفول. الله تعالى لآدم عليه السلام قم فأخرج من ذريتك من النار فيقول يا رب لا علم لي الا ما علمتني فيقول الله عز وجل أخرج بعث النار من كل ألف تسعمانة وتسعة وتسمين فيخرجون ويساقون الىالنار سوقا مقرزين زرقا كالحين قال ابن مسمود فاذا خرج بعث النار شاب كل وليد وفي حديث الطراني وابن مردويه عن ابن عباس نحو ذلك وقيل مثل في شدة الهول من غير ان يكون هناك شيب بالفعل فانهم يقولون في اليوم الشديد يوم يشيب نواصي الاطفال والاصل في ذلك ان الهموم اذا تفاقت على المرأ أضمفت قوام وأسرعت فيهالشيبومن هنآ قيل الشيب نوار الهموم وحديث البمث لابأبي هذا وجوز الزمخشرىأن بكون ذلك وصفا لليوم بالعذول وان الاطفال يبلغون فيه أو ان الشيخوخة والشيب وليس المراد به التقديرالحقيقي بل وصف بالعاول فقط على ماتمارفوه والا فهن أطول من ذك وأطول فلا اعتراض لكنه مع هــذا ليس بذاك والظاهر عموم الولدان وقال السدى هم هنا أولاد الزنا وقيل هم أولاد المشركين وقرآ زيد ابن على يوم بفسير تنوين تجمل بالنونُ فالظرف مضاف الى جمسلة نجمال الح ( السَّمَاء مُنْفَطَرُ ) أَي منشق وقرى معتفطر أى متشقق ( به ) أى بذلك اليوم والباء للآلة مثلها في قولك فطرت المود بالقدوم فانفطر به يعني أن السهاء على عظمها واحكامها تنفطر بشدة ذلك اليوم وهوله كما ينفطر الشيء بما يفطر به فما ظنك بغيرها من الحلائق وجوز أن راد السهاء منقلة به الآن اثقالا يؤدى الى انفطارها لعظمه عليها وخشيتها منوقوعه كقوله تعالى ثقلت في السموات فالكلام من باب التخييل والانفظار كباية عن المبالغة في ثقل ذلك اليوم والمراد افادة انه الآن على هذا الوصف والاول أظهر وأوفق لاكثر الآياتوكان الظاهر السهاءمنفطرة بتا نيث الخبرلان المشهور إن السهاء مؤنثة لكن اعتىر اجراء ذلك على موصوف مذكر فذكر أي عيى. منفطر به والنكتة فيسه التلبيه على أنه تبدلت حقيقتها وزال عنها اسمها ورسمها ولم يبق منها الا ما يعبر عنسه بالشيء وقال أبو عمرو بن العسلاء وأبو عبيدة والكسائي وتبعهم منذر بن سعيد التذكير لتأويل السهاء بالسقف وكان النكتة فيه تذكير مبنى السقفة والاضلال ليكون أمر الانفطار أدهش وأهول وقال أبو على الفارس التقدير ذات انفطار كقولهم آمراًة مرضع أى ذات رضاع فجرى على طربق اننسب وحكى عنسه أيضا أن هذا من باب الحبراد المنتشر والشجر الاخضر واعجاز نخل منقعر يمنى أن السهاء من باب المم الجنس الذى بينه وبين مفرده تاء التأنيث وأن مفرده سهاءة واسم الجنس يجوز فيه التذكير والتأنيث فياء منفطر على التذكير وقال الفراه السهاء يمنى المظلة تذكر وتؤنث فجاء منفطر على التسذكير ومنه قول الشاعر

فلو رفع السماء اليه قوما 🤯 لحقنا بالسماء وبالسحاب

وعليه لاحاجة الى التا ويل وأغانطلب نكتة اعتبار التذكيره بمان الاكثر في الاستمال اعتبار النا أنيت وأملها ظاهرة لمن له أدنى فهم وحمل الباء في به على الآلة هو الاوفق اتهويل أمر ذلك اليوم وجوز حملها على الظرفية أى السهاء منفطر فيه وعود الضمير المجرور على اليوم هو الظاهر الذي عليه الجمهور وقال مجاهد يعود على الله تعالى أي باصره سبحانه وسلطانه عز وجل فهوعنده كالضمير في قوله تعالى ﴿ كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولًا ﴾ فانه له تعالى لملمهمن السباق والصدر مضاف الى فاعله ويجوز أزيكون لليوم كضمير به عند الجمهوروالمصدر مَضَافَ الْيَمْمُمُولِهُ ﴿ إِنَّ كَمَذِهِ ﴾ اشارة الى الآيات المنطوية على القوارع المذكورة ﴿ يَمَدُ كُرَّ أُنَّ ﴾ أى، وعظة ﴿ فَكُنَّ شَاءَ اتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ سَكِيلاً ﴾ بالنقرباليه تعالى بالإيمان والطاءة فانه المنهاج الموصل الى مرضاته عز وجل ومفعول شاء محذوف والمَمروف في مثله ان يقدر من جنس الجواب أى فمن شاء اتخاذ سبيل الى ربه تمالي الحَدْ الحِرْ وبعض قدره الاتعاظ لمناسبة ما قبل أي فمن شاه الانعاظ اتحذ الى ربه سيلا والمراد من نوى أن يحصل له الاتماظ تقرب اليه تعالى لكن ذكر السبب وأريد مسببه فهو الجزاء في الحقيقة واختار في البحر ماهوالمسروف بقال ان الكلام على منى الوعد والوعيد ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ ۗ أَنَّكَ يَقُومُ أَدْنَى مِن ۗ ثُلُنَى الَّيْلَ ﴾ أىزمانًا أقل منهمااستعمل فيه الادنى وهو اسم تفضيل من دنا اذا قرب لما أن المسافة بين الشيئين اذًا دنت قل ما بينهما من الاحياز فهو فيه مجاز مرسل لان القرب يقتضي فلة الاحياز بين الشيئين فاستعمل في لازمه أو في مطلق القلة وجوز اعتبار التصبيه بين القرب والقلة ليكون هناك استعارةً والارسال أقرب وقرأ الحسن وشيبة وأبو حيوة وابن السميفع وهشام وابن مجاهد عن قبل فيها ذكر صاحب الكامل ثلثى باسكان اللام وجاء ذلك عن نافع وآبن عامر فيها ذكر صاحب اللوامح ﴿ وَ يَصْفُهُ وَ ثُلُّمُهُ ﴾ بالنصب،عطفا على أدنى كا ُّنه قيل يعلم انك تقوم من الليل أقل من ثلثيه وتقوم نصــفه وتقوم ثلثه وقرأ العربيان ونافع ونصفه وثاثه بالجر عطفا على ثدى الليل أي تقوم أقل من الثلثين وأقل من النصف وأقل من الثات والأولمطابق لكونالتخيير فيها مربين قيام النصف بتهامه وبين قيام الناقص منه وهو النلت وبين قيام الزائد عليهوهوالادني من الثلثين والثاني مطابق اكونالنخيير بين النصف وهو أدني من الثلثين وجز الثلث وهوأدني منالنصف وبين الربع وهوادني من الثلث كذا قال غير واحدفلا تغفل واستشكل الامر بأن التفاوت بين القراءتين ظاهر فكيف وجه صحة علم الله تعالى لمدلولهما وهما لاينجتممان وأجيب بان ذلك بحسب الاوقات فوقع كل في وقت فكانا معلومين له تعالى واستشكل أيضا هذا النقام على تقدير كون الامر واردا بالاكثر بآنه يلزم اما مخالفة النبي صلى الله تعالى عايهوسلم لمـــا أمر.به أواجتهاده والحطأ

في موافقة الامر وكلامما غير صحيح أنا الاول فظاهر لاسيما على كون الامر للوجوب وأما لثاني فالان من حبوز اجتهاده عليه الصلاة والسلام والحطأ فيه يقول انه لايقرعليه الصلاة والسلام علىالحطا وأحيب بالتزامان الامروارد بالاقل لكنهم زادوا حذرا منالوقوع في المخالفة وكان يشق عليهم علم الله سبحانه أنهم لولم ياخذوابالاشق وقموا في المخالفة فنسخ سبحانه الامركذا قيل فتأمل فالمقام بمد محتاج اليه وقرأ ابن كشير في رواية شبل وثلثه باسكان اللام (و كَا أَيْفَة سُمِنَ الذَّينَ مَعَكَ ) عطف على الصّمير المسترفي تقوم وحسنه الفصل بينهما أى وتقوم معك طائفة من أصحابك (واللهُ يُقَدُّرُ النَّسِلَ وَالنَّهَارَ ) لا يعلم مقادير ساعاتهما كاهي الااللة تمالي فان تقديم اسمه تمالي مبتدأمينيا عليه يقدر دال على الاختصاص على ماذهب اليه جار الله ويؤيده قوله تمالى (عَلِيمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ ﴾ قان الضمير لمصدر يقدر لا للقيام المفهوم من الكلام والمني علم ان الشان لن تقدروا على تقدير الاوقات ولن تستطيعوا ضبط الساعات ولا يتا تبي لكم حسابها بالتعديل والتسوية الا ان تأخذوا بالاوسع للاحتياط وذلك شاق عليكم بالغ منكم ﴿ فَتَابَ عَكَمْ ﴾ أي بالترخيص في ترك القيام المقدر ورفع التبعة عنكم في تركه فالكلام على الاستعارة حيث شبه الترخيص بقبول النوبة في رفع النبعة واستعمل اللفظ الشائع في المشبه به في المشبه كما في قوله تمالي فتاب عليكم وعفا عنكم فالآن باشروهن وزعم بعضهم أنه على ما يتبادر منه فقال فيه دليل على أنه كان فيهم من ترك بعضما أمر به وليس بشيء (فَأَقَرَو أَمَا تَيَسَرَ مِنَ القُرُ آنِ) أي فصلوا ماتيسر لكم من صلاة الليل عبر عن الصلاة بالقراءة كما عبر عنها بسائر أركانها وقيل الكلام عَلَى حقيقته من طلب قراءة القرآن بعينهاوفيه بعدعن مقتضى السياق ومن ذهب الىالاول قال ان الله تعالى افترض قيام مقدار معين من الليل في قوله سبحانه قمالليل الخ تمنسخ بقيام مقدار ما منه في قوله سبحانه فتاب عليكم فاقرؤا الآية فالامر في الموضمين للوجوب الاان الواجب أو لا كان معينا من معينات وثانيا كان بعضا مطلقا ثم نسخ وجوب القيام على الامة مطلقا بالصلوات الحمس ومن ذهب الى الثاني قال ان الله تعالى رخص لهم في ترك جميع القيام وأمر بقراءة شيء من الفرآن ليلا فكانه فيل فتاب عليكم ورخص في الترك فاقرؤا ماتيسر من القرآن ان شق عليكم القيام فانهذا لايشق وتناون بهذه القراءة ثواب القيام وصرح جمع ان فاقرؤا على هذا أمر ندب بخلافه على الأول هذا واعلم أنهم اختلفوا في أمر التهجد فعن مقاتل وابن كبيسان انه كان فرضا بمكة قبل ان تفرض الصلوات الخس ثم نسخ بهن الا ماتطوعوا به ورواه البخاري ومسلم في حديث جابر وروى الامام أحسد ومسلم وأبو داود بالدارمي وابن ماجه والنسائي عن سعد بن هشام قال قلت لعائشة ياأم المؤمنين انبيني عن خلق رسول الله صلى الله تعسالي عليه وسلم قالت ألست تقرأ القرآن قلت بلي قالت فان خلق نبي الله تعالى القرآن ذل فهممت أن أقوم ولاأسال أحدا عن شيء حتى أموت ثم بدا لي فقلت انشيني عن قيام رسول الله صلى الله تعالى عليه وســــلم فقالت الست تقر أ يا أيم المزمل قلت لمي قالت فان الله تمالي افترض قيام اللبل في أول هذه السورة فقام نبي الله واصحابه حولاً وأمسلك الله تمسالي خاتمتها اثني عشر شهرًا في السياء حتى أنزل الله تالي في آخر السورة التخفيف وصار قيام الليل نطوعا وفي رواية عنها انه دام ذلك ثمانية أشهر وعن قتمادة دام عاما اوعامين وعن بعضهم أنه كان واحبا وانما وقع النخيير في المقدار ثم نسخ بعد عشر سنين وكان الرجل كما قال الكلبي يقوم حتى يصبح مخافة ان لايحفظ مابين النصف والثلث والثلثين وقيل كان نذلا بدليل التخيير في المقدار وقوله تمسالي ومن الليل فتهجد به نافلة لك حكاه غير وأحدوبحثوا فيه لكن قال الامام صاحب الكشف لم يرد هذا القائل أن التخيير ينافي الوجوب بل استدل بالاستقراء وأن الفرائض لهـــــ اوقات محدودة

متسعة كانت او ضيقة لم يفوض التحديد الى رأى الفاعل وهو دليل حسن واما القائن بالفرضية فقد نظر الى اللفظ دون الدليل الحارجي واكمل وجه وأما قولهولقولهتمالي ومن الليل الح فالاستدلال بانه فسر نافلةاك بأن معناه زائدة على الفرائضاك خاصةدون غيرك لانها تطوع لهم وهذا القائل لايمنع الوجوب في حقه عليه الصلاة والسلام وأنما يمنعه في حق غيره صلى الله تعالى عليه وسلم والآية تدل عليه فلانظر فيه ثم الهلماذكر سبحانه في تلك السورة ومن الليل أى خص بعض الليل دون توقيت وههنا وقت جل وعلا ودل على مشاركة الامة له عليه الصلاة والشلام قوله تعالى وطائفة من الذين ممك نزل ماثم على الوجوب عليه صلى الله تمسالى عليه وسلم خاصة وههنا على التنفلي في حقه وحق الامة وهذا قول سديد الآان قوله تمالى علم أن لن تحصوه فتاب عليكم يؤيد الاول انتهى وعنى بالاول القول بالفرضية عليه عليه الصلاة والسلام وعلى الامة وظواهر الآثار الكشيرة تشهد له لكن في البحر أن قوله تعالىوطائفة من الذين معك دليل على أنه لم يكن فرضا على الجميع إذ لوكان فرضا عليهم ليكان التركيب والذين ممك الاان اعتقد أنه كان منهم من يقوم في بيته ومنهم من يقوم معه فيمكن اذ ذاك الفرضية في حق الجميع انتهى وأنت تعلم انه لايتعين كون من تبعيضية بل تحتمل أن تكون بيانية ومن يقول بالفرضية على الكل صدر الاسلام يحملها على ذلك دون البعضية باعتبار المعية فانها ليست بذاك واللة تعالى أعلم وأفادت الآية علىالقول الاخيرفي قوله سبحانه فاقرؤا الخندب قراءة شيء من القرآن ليلا وفي بعض الآثماؤمن قرأمائة آية في ليلة لم يحاجهالقرآن وفي بعضهامن قرأماًئة آية كتب من القانتين وفي بعض خمين آية والمول عليه من القولين فيسه القول الأول وقد سمعت أن الأمر عليه اللايجاب وانه كان يجب قيام شيء من الليل ثم نسخ وجوبه عن الامة بوجوب الصلوات الحمس فهو اليوم في حق الامة سنة وفي البحر بعد تفسير فاقرؤا يصلوا وحكاية ماقيل من النسخ وهذا الامر عنسة الجمهور أمر اباحة وقال الحسن وابن سيرين قيام الايل فرض ولو قدر حلب شاة وقال بن جبير وجماعة هو فرض لابد منه ولو بمتدار خمين آية انتهى وظاهر سياقه ان هؤلاء قائلون بوجوبه اليوموانه لم ينسخ الوجوب مطلقا وأنما نسخ وجوب ممين وهذا خلاف المعروف فمن أبن عبساس سقط قيام الليل عن أصحاب رسول الله صلى الله تمالى عليه وسسلم وصار تطوعا وبقى ذلك فرضا على رسول الله عليه الصلاة والسلام وأظن الامر غنيا عن الاستدلال فلنطو بساط القيل والقال نعم كان السلف الصالح يثابرون على القيام مثابرتهم على فرائض الاسلام لما في ذلك من الحلوة بالحبيب والانسُ به وهو القريب من غير رقيب نسأل الله تعالى ان يوفقنا كما وفقهم وبمن علينا كما من عليهم بقي هنها مجث وهو ان الامام أبا حنيفـــة رضي الله تعالى عنه استدل بقوله تمالى فاقرؤا ما تيسر من القرآن على أنَّ الفرض في الصلاة مطلق القراءة لا الفاتحة بخصوصها وهو ظاهر على القول بانه عبر فيه عن الصلاة بركنها وهو القراءة كما عبرعنها بالسجود والقيام والركوع في مواضع وقدر ما تيسر بآية على ما حــكاه عنه الماوردي وبثلث على ما حكاه عنه ابن العربي والمسالة مقررة في الفروع وخص الشافعي ومالك ما نيسر بالفاتحة واحتجوا على وجوب قر امتها في الصلاة بحجج كثيرة منها ما نقل أبو حامد الاسفرابي عن ابن المسذر باسناده عن أبي هريرة عنه عليه الصلاة والسلام لا تجزى صلاة لا يقرأ فيها بفاتحة الكتاب ومنها ما روى أيضا عن أبي هريرة عنه صلى الله تعسالي عليه وسلم كل صلاته لم يقرأ فيها بفاتحة الكتاب فهي خداج فهي خداجأى نقصان للمبالغةأو ذونقصان واعترض بأن النقصان لا يدل على عدم الجواز وأجبب بانه يدل لان التكليف بالصلاة قائم والاسل فيالثابت البقاء خالفناه عند الاتيان مها على صفة الكمال فمند النقصان وجب أن يبقى على الاصل ولا يعرج عن المهسدة

وأكد بقول أبي حنيفة بعدم جواز صوم يوم العيد قضاء عن رمضان مع صحة الصوم فيه عنده مستدلا عليه با ن الواجب عليه الصوم الكامل والصوم في هذا اليوم ناقص فلا يفيـــد الحروج عن العهدة ومنها قوله صلى الله تعالى عايه وسلم لاصلاة الابفاتحة الكتاب وهو ظاهر فى المقصود اذ التقدير لاصلاة صحيحة الابها واعترض بنجواز ان يكون التقدير لاصلاة كاملة فانه لما امتنع نني مسمى الصلاة لثبوته دون الفاتحة لم يكن بدمن صرفه الى حكم من أحكامها وليس الصرف الى الصحة أولى من الصرف الى السكمال وأجيب بانا لانسلم امتناع دخول النفي على مسماها لان الفاتحة اذا كانت جزءاًمن ماهية الصلاة تنتغي الماهية عند عدم قرامتها فيصح دخوله علىمسماها وانما يمتنع لوثبت انها ليست جزءاً منها وهو أول المسألة سلمناه لكن لانسلم ان صرفه الى الصحة ليس أولى من صرفه الى الكال بل هو أولى لان الحمل على المجاز الاقرب عند تعدزالمل على الحقيقة أولى بلواجببالاجماع ولاشك ان الموجودالذىلايكون صحيحا أقرب الى المعدوم من الموجود الذي لايكون كاملا ولان الاصل بقاء ما كانَ وهو التكليفعلي ماكانولان جانب الحرمة أرجح لانهأحوطومنها انالصلاة بدونالفانحة توجب فوات الفضيلة الزائدة منغيرضرورة للاجماع على أن الصلاة معها أفضل فلا يعجوز المصير اليه لانه قبيح عرفا فيكون قبيحا شرعا لقوله عليه الصلاة والسلام ما رآءالمسلمون حسنا فهو عنداللة حسن وما رآء المسلمون قبيحا فهو عندالله قبيح ومنها ان قراءتها توجب الحروج عن المهدة بيقين فتكون أحوط فوجب القول بوجوبها لنص دع مارببك الى مالا يريبك وللمعقول وهو دفع ضرر الخوف عن النفس فانه واحب. وكون اعتقاد الوجوب يورث الخوف لحواز كوننا مخطئين معارض باعتقاد عدمسه فيتقابلان وأما في العمسل فالقراءة لا توجب الحوف وتركها يوجبه فالاحوط القراءة الى غير ذلك واجاب ساداتنا الحنفية بما أجابوا واستدلوا على أن الواجب ما تيسرمن القرآن لا الفاتحة بخصوصها بامور منها ماردى أبو عثمان النهدى عن أبي هريرة أنه قال أمراني رسول الله صلى الله تمالي عليه وسلم ان أخرج وانادى لا صلاة الا بقراءة ولوبفاتحة الكتاب ودفع بأنه معارض بما نقل عن أبي هريرة انه قال أمرني رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم ان أخرج وانادى لاصلاة الابفاتحة الكتاب وبانه يجوز أن يكون المراد من قوله ولوبفاتحةالكتاب هوانه لواقتصر على الفاتحة لكني ويجب الحل عليه جعابين الادلة وفيه تصف ولعل الاولى في الجواب جواز كون المراد ولو بفاتحة الكتاب ماهو السابق الى الفهم من قول القائل لاحياة الا بقوت ولو الحبز كل يوم أوقية وهو أن هذا القدر لابد منه وعليسه يصير الحديث من ادلة الوجوب ومنها انه لو وجبت الفاتحة لصدق قولن كلما وحبت القراءة وجبت الفاتحة ومعتساء مقدمة صادقة وهي انه لولم تجب الفاتحة لوحبت القراءة لوجوب مطلق القراءة بالاجاع فتنتج المقدمتان لولم تجب الفانحة لوجبت الفاتحة وهو باطل واحيب بمنعالصغرىأى لانسلم صدق قولنا لولم نجب الفاتحة لوحبت القراءة لآن عدموجوب الفاتحة محـال والمحال جاز ان يستلزم المحال وهو رفع وجوب مطلق القراءة الثابت بالاجماع سلمناها لكن لانسملم استحالة فولنا لولم تجب الفاتحة لوجبت الغاتجة لما ذكر أنفا وجعمل بعض القياس حجة على الحنفية لان كل مااستلزم عدمه وجوده ثبت وجوده ضرورة وردبان هذا آنما يلزم لو كانت الملازمة وهي قولنا لولم تجب الفاتحة لوجبت ثابتة في نفس الامر وليس كذلك بل هي ثابتة على تقدير وجوب قراءة الفاتحة فلهذا لا يصير حجة عليهم وتمام الكلام على ذلك في موضعه وأنت تعلم أنه على القول الثاني في الآية لايظهر الاستدلال بها على فرضية مطلق القراءة في الصلاة اذ ليس فيها عليه أكثر من الامر بقراءة شيء من القرآن قل أو أكثر بدل ما افترض

عايهم من صلاة الليل فليتنبه وقوله تعالى (عَلَمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْسَكُمْ مَرْ تَنِي) استثناف مبين لحكمة أخرى غير ما نقدم من عسرة احصاء نقدير الاوقات مقتضية للترخيص والتخفيف أى علم ان الشان سيكون منكم مرضى ﴿ وَآخَرُ وَنَ يَضْرِ بُونَ فَى الأَرْ ضِ ﴾ يسافرون فيهاللتجارة ﴿ يَبْتِنُونَ مِنْ فَصْلِ اللهِ ﴾ وهو الربح وقد عمم ابتفاء الفضل أتحصيل العلموالجملة في موضع الحال ﴿ وَ ۖ آخَرُ وَنَ يُقَاتِلُونَ فَي سبيلَ اللهِ ﴾ ينى المجاهدين وفي قرن المسافرين لابتغاء فضل الله تعــالى بهم اشــارة الى انهم نحوهم في الاجر أخرج سميد بن منصور والبيرقي في شعب الإيمان وغيرها عن عمر رضي الله تعالى عنه قال ما من حال يأتيني عليه الموت بعد الجهاد في سبيل الله أحب الى من أن يأتيني وأنا بين شعبتي حبسل ألتمس من فضل الله تمالي وتلا هذه الآية و آخرون يضربون الخ وأخرج ابن مردويه عن ابن مسمود قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليسه وسلم مامن جالب يجلب طعاما الى بلد من بلدان المسلمين فيبيعه لسعر يومه الا كانت منزلته عند الله ثم قرأ رسول الله صلى تعالى عليه وسلم وآخرون يضربون في الارض يبتغون من فضل الله وآخرون يقـــاتلون في سبيل الله والمراد انه عز وجل علم ان سيكون من المؤمنين من يشق عميسه القيام كاعلم سبحانه عسر احصاء تقدير الاوقات واذا كان الأمركا ذكر وتعاضدت مقتضيات الترخيص ﴿ فَأَقُرْ وَا مَا تَيْسَرُ مِنْهُ ﴾ أى من القرآن من غير تحمل المشاق ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلُوةَ ﴾ أى المفروضة ﴿وَ ٓ أَتُوا الزَّكَاةَ ﴾كذلك وعلى هذا أكثر المفسرين والظاهَر أنهم عنُواً بَالْصَلَاة المفروضة الصلوات الحمْس وبالزكاة المفروضة أختها المعروفة واستشكل بأن السورة من أوائل مانزل بمكةولم تفرض الصلوات الخمس الا بعد الاسراه والزكاة انما فرضت بالمدينة وأجيب بأن الذاهب الى ذلك يجمل هذه الآيات مدنية وقيل أن الزكاة فرضت بمكة منغير تعيين للانصباء والذي فرض بالمدينة تعيين الانصباء فيمكن أنيراد بالزكاة انزكاة المفروضة فى الجحلة فلا مانعءن كون الآيات مكية لكن يلتزم لكونها نزلت بعد الاسراءو حملها على صلاة الليل السابقة حيث كانت مفروضة ينافي الترخيس وقيل يجوز أن تبكون الآية بما تأخر حكمه عن تروله وليس بذاك ﴿ وَ أَقْرِ ضُوا اللَّهُ قَرْ صَا حَسَنًا ﴾ أديد به الانفاقات في سبل الحيرات أو أداه الزكاة على أحسن الوجوه وأنفعه اللفقراء ﴿ وَ مَا تُقَدُّمُوا لا نَفْسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ ﴾ أيخير كان ماذكر ومما لم يذكر (تَجِدُوهُ عِينْهُ اللهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا) أىمن الذي تؤخر ونه الى ألوصية عند الموت وخيرا ثاني مفعولي تجدُّوه وهو تاكيد لضمير تجدُّوه وأن كان بصورة المرفوع والمؤكد منصوب لأن هويستمار لتأكيد المجروروالمنصوب كما ذكره الرضى أو ضميرفصل وان لم يقع بين معرفتين فانأفعل من في حكم المعرفة ولذا يمتنع من حرف التعريف كالعلم وجوز أبو البقاء البدلية من ضمير تجدوه ووهمهأبوحيان بان الواجب عليها اياء وقرأ أبو السمال باللامالعدوى وأبوالسماك بالكاف الغنوى وأبو السميفع هوخير وأعظم برفعهما على الابتداء والخبروجيل الجلة في موضع المفمول الثاني قال أبوزيدهي لغة بني تميم يرفعون مابعد الفاصلة يقولون كان زيد هو العاقل بالرفع وعليه قول قيس بن ذريح

تَحن الى لبني وأنت تركتها . وكنت عليها بالملاأنت أقدر

فقد قال أبو عمرو الجرمى أنشده سيبويه شاهداً للرفع والقوافي مرفوعة ويروى اقدرا ﴿ وَاسْتَغَفِّرُوا اللهُ ﴾ في كافة أحوالكم فان الانسان قلما يخلو بما يعد تفريطا بالنسبة اليه وعد من ذلك الصوفية رؤية المابد عبادته قيل ولهذه الاشارة أمر بالاستففار بعد الاوامر السابقة باقامة الصلاة وايتاه الزكاة والاقراض

الحسن ( إنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ) فيغفر سبحانه ذنب من استغفره ويرحمه عز وجل وفي حذف المعمول دلالة على العموم وتفصيل الكلام فيه معلوم نسال الله تعالى عظيم مغفرته ورحمته لنا ولوالدنياولكافة مؤمنى بريته بحرمة سيدخليقته وسندأ هل صفوته صلى الله تعالى وسلم عليه وعلى آله وصحبه وشيعته

## (سورة المدثر)

مكية قال ابن عطية باجماع وفي التحرير قال مقاتل الا آيةوهي وما حملنا عدتهم الا فتنة الح وسيأتي انشاء الله تمالي ما يشعر بان قوله تمالي عليها تسعة عشر مدني بما فيه وآيها ست وخسون في العراق والمدنى الاول وخمس وخمسون في الشامى والمدنى الاخبر على ما فصل في محله وهي متواخية مع السورة قبلهـــا في الافتتاح بنداء النبي صلى الله تمالى عليه وسلموصدر كليهما نازل على المشهور في قصة واحدة وبدئت تلك بالامر بقيام الليل وهو عبادة خاصة وهذه بالأمر بالانذار وفيه من تكميل الغير مافيه وروى أمية الازدى عن جابر بن زيد وهو من علماء التابعين بالقرآن ان المدثر نزلت عقب المزمل وأخرجه ابن الضريس عن ابن عباس وجملوا ذلك من أسبابوضهما بعدها والظاهرضعف هذا القولفقد أخرجأ همد والبخارى ومسلم والترمذي وجماعة عن يجيي ين أبي كشير قالت سالت أبا سلمة بن عبد الرحمن عن أول ما نزل من الفرآن فقال ياأيها المدثر قلت يقولون اقرأ باسم ربك الذى خلق فقال أبو سلمة سا التحابر بن عبدالله عن ذلك وقلت لهمثل ماقلت فقال جابر لاأحدثك الا ما حدثنا رسول الله صلى اللة تعالى عليه وسلمقال جاورت بحراء فلماقضيت حوارى هبِطت فنوديتفنظرت عن يميني فلم أر شيئًا ونظرت عن شمالي فلم أر شيًّا ونظرت خلفي فلم أر شيئًا فرُفعت رأسي فاذا الملك الذي حامني بحراه جالس على كرسي بين السهاء والارض فجئنت منه رعبا فرجمت فقلت دُرُوني فدُرُوني فنزلت ياأيها المدُر قم فأنذر وربك فكبر وفي رواية فجئت أهلي فقلت زملوني زملوني زملوني فأنزل اللةتعالى ياأيها المدثر الى قوله فاهجرفان القصة واحدة ولو كانت ياأيها المزمل همي النازلة قبل فيها لذكرت نعم ظاهرهذا الحبريقتضي ازياأيها المدتر نزل قبلاقوأ باسم دبك والمروى في الصححين وغيرها عن عائشة أن ذاك أول ماتزل من القرآن وهو الذي ذهب اليه أكثر الأمة حتى قال بعضهم هو "الصحيح ولصحة الحبرين احتساجوا للجواب فنقل في الاتقان خمسة أجوبة الاول ان السدوال في حديث حابر كان عن تزول سورة كاملة فيين ان سورة المدر تزلت بكالها قبل تمام سورة اقرأ فأن أول ماتزل منها صدرها الثاني ان مراد جابر بالاولية أولية مخصوصة بما بعسد فترة الوحي لا أولية مطلقة الثالث ان المراد أولية مخصوصة بالامر بالانذار وعبر بعضهم عن هذا بقوله أول ما نزل للنبوة اقرأ باسم ربك وأول مانزل للرسالة يا أيها المدثر الرابع انالمراد أول ما نزل بسبب متقدم وهو ماوقع من التدثر الناشيء عن الرعب وأما أقرأ فنزلت ابتــدا. بفير سبب متقدم الحامس أن جابر استخرج ذلك باجتهاده وليس هو من روايته فيقدم عليه ماروت عائشة رضي الله تعالى عنها ثم قال وأحسن هذه الاجوبة الاول والاخير انتهى وفيه نظر فتأمل ولا تغفل

﴿ بِسْمَ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ • يَاأَيُّهَا المُدَّدُرُ ﴾ أصله المتدثر فادغم وهو على الاسل في حرف أبى من تدثر لبس الدنار بكسر الدال وهو ما فوق القميص الذي يلى البدن ويسمى شعارا لأنصاله بالبشرة والشعر ومنه قوله عليه العسلاة والسلام الانصار شعار والناس دثار والتركيب على ما قيل دائر مع منى الستر على سبيل الشمول كان الدثار سستر بالغ مكشوف نودى صلى الله تعالى

عليه وسلم باسم مشتق من صفته التي كان عليها تأنيسا له وملاطفة كما سمعت في يا أيها المزمل وتدثره عليه الصلاة والسلام لما سمعت آنفا وأخرج الطبراني وابن مردويه بسند ضعيف عن بن عباس ان الوليد بن المغيرة صنع نقريش طعاما فلما أكلوا قال ما تقولون في هذا الرجل فاختلفوا ثم اجتمع رأيهم على أنه سحر بؤثر فبلغ ذلك النبي صلى الله تعالى عليه وسلم فحزن وقنع رأه وتدثر أي كما يفمل المفموم فانزل الله تعالى يا أيها المدثر الى قوله تعالى ولربك فاصر . وقيل المراد بالمدثر المتدثر بالنبوة والكالات النفسانية على معنى المتحلى بها والمتزين با تمارها وقيل أطاق المدثر وأريد به الفائب عن النظر على الاستعارة والتسبيه فهو نداه له بما كان عليه في غار حراه وقيل الظاهر أن يراد بالمدثر وكذا بالمزمل الكناية عن المستريح انفارغ لانه في أول البعثة فكانه قبل له عليه الصلاة والسلام قد مضى زمن الرأحة وجاءتك المتاعب من التكاليف وهداية الناس وانت تعلم أنه لا ينافي ارادة الحقيقة وأمم التلطيف على حاله وقال بعض السادة اي يا أيها السائر للحقيقة الحمدية بدثار الصورة الاتحمية أو يا أيها الغائب عن أنظار الحليقة فلايعرفك سوى الله تعالى على الحقيقة الى غير ذلك من المبارات والكل اشارة الى ماة لوافى الحقيقة المحمدية من انها حقيقة الحقائق التي لا يقف على كنهها أحده من الجلاق وعلى لسانها قال من قال

وانى وان كنتابن آدم صورة بخ فلى فيه معنى شاهد بابوتى وانها انتمين الاول وخازن السر المقفل وانها وانها الى أمور هيهات أن يكون للمقل اليها منتهى أعيا الورى فهم معناه فليس يرى بخ في القرب والبعد منه غير منفحم كالشمس تظهر للعينين من بعد بخ صغيرة وتدكل الطرف من أمم وكيف يدرك في الدنيا حقيقته بخ قوم نيام تسلوا عنه بالحلم فبلغ العسلم فيه انه بشر بخ وانه خير خلق الله كلهم

وقرأ عكرمة المدربتخفيف الدال وتشديد الثاء المكسورة على زنة الفاعل وعنه أيضا المدر بالتخفيف والتشديد على زنة الفعول من دره وقال درت هذا الامر وعصب بكأى شدوالمنى أنه المول عليه فالمطائم بممنوطة وأمور حلها وعقدها بعمربوطة فكانه قيل يامن توقف أمور الناس عليه لانه وسيلتهم عندالة عزوجل وقم من مضجك أو قم قيام عزم وتصمم وجعله أبو حيان على هذا المدنى من أفعال الشروع كقولهم قام زيد يفمل كذا وقوله على ما قام يشتمنى لئم على وقام بهذا المدنى من أخوات كاد وتعقب بانه لا يعخنى بعده هنا لانه استعمال غير ما لوف وورود الامر منه غير معروف مع احتياجه الى تقدير الحبر فيه وكله تمسف المن فافعل الانذار أو أحدثه فلا يقصد منذر مخصوص وقيل يقدر الفعول خاصا أى قانذر عسيرتك الاقربين لمناسبته لابتداء الدعوة في الواقع وقيل يقدر عاما أى فانذر جميع الناس لقوله تمالى وما أرساناك الا كافة الناس بشيراً ونذيرا ولم يقل هنا وبشر لانه كان في ابتداء النبوة والانذار هو النالب اذ ذاك أو هرا كنفاء لان الانذار يلزمه النبير وفي هذا الامر بعد ذلك النداء اشارة عند بعض السادة الى مقام الجلوة بعد الحقوة قالوا واليهما الاشارة أيضا في حديث كنت كنزا مخفيا فاجبت أناعرف الخلى مقام الجلوة بعد الحقوق والوالم بالتكبير وهو وصفه تعالى بالكبرياء والعظمة اعتقادا وقولا ويروى انه لما نول قال رسول الله تعلى الله تعلى عليه وسلم غنى عن الاستدلال وجوز أن يحمل الشيطان لايأمر بذلك والامر بالنسبة اليه صلى القدتمالى عليه وسلم غنى عن الاستدلال وجوز أن يحمل على تكبير الصلاة فقد أخرج ابن مردويه عن أبى هريرة قال قانا يارسول الله كف نقول اذا دخلنا في

الصلاة فائزل الله تعالى وربك فكبر فأمرنا رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم أن نفتح الصسلاة بالتكبير وأنت تعلم أن نزول هذه الآية كان حيث لاصلاة أصلا فهسذا الحبر ان صح مؤول والفاء هنا وفيما بعسد لافادة معنى الشرط فيكانه قيل وما كان أى أى شيء حدث فلا تدع تكبيره عز وجل فالفاء جزائية وهي لكونها على ما قيل مزحلة لا يضر عمل ما بعدها فيما قبلها وقيل انها دخلت في كلامهم على توهم شرط فلما لم تبكن في جواب شرط محق كانت في الحقيقة زائدة فلم يمتنع تقديم معمول ما بعدها عليها لذلك ثم ان في لذكر هذه الجلة بعد الامر انسابق مقدمة على سائر الجلل اشارة الى مزيد الاهتهام بامر التكبير وايماء على ما قيل الى أن المقصود الأولى من الامر بالقيام أن يكبر ربه عز وجل وينزهه من الشرك فان أول ما يجب معرفة الله تعالى ثم تنزيه عما لايليق بجنابه والكلام عليسه من باب اياك أعنى واسعمى ياجاره وقد يقال لمسل ذكر هذه الجلة كذلك مسارعة لتشسيحيعه عليه الصلاة والسلام على الانذار وعدم مبالاته بما سواه عز وجل حيث تضمنت الاشارة الى ان نواصى الحلائق بيسده تعالى وكل ماسواه مقهور تحت كبريائه نسالى وعظمته فلا ينبغى ان يرهب الا منسه ولا يرغب الا فيه فكانه قيل قم فأنذر وأخص ربك بالتكبير فلا يصدنك شيء عن الامذار فتسدب ولا يرغب الا فيه فكانه قيل قم فأنذر وأخص ربك بالنفس عما تذم به من الافعال وتهذيبها عما يستهجن من الاحوال لان من لايرضى بنجاسة مايماسه كيف يرضى بنجاسة نفسه يقال فلان طاهر الثياب نقى الذيل والاردان أذا وصف بالنقاه من المعايب ومدانس يرضى بنجاسة نفسه يقال فلان دنس الثياب وكذا دسم الثياب وكذا ولن قبح فعله ومن الاول قول الشاعر

ويحيى مايلامبسوء خاتى 🌣 ويحيى طاهر الاثواب حر

ومن الثانى قوله لاهم آن عامر بن جهم به أوذم حجا في ثياب دسم وكلات جهورالسافدائرة على نحو هذا المنى في هذه الآية الكريمة أخرج ابن جريروغيره عن قتادة انه قال فيها يقول طهرها من المعاصى وهي كلة عربية كانت العرب اذا نكت الرجل ولم يف بعهد قالوا ان فلانا لدنس الثياب وأذرج بن المنذر عن أبى مالك انه قال فيها عنى نفسه وأخرج هو وجاعة عن مجاهد أنه قال أى وعملك فاصلح ونحوه عن أبى رزين والسدى وأخرج هو أيضا وجاعة منهم الحاكم وصححه عن ابن عباس انه قال وثيابك فطهر أى من الاثم وفي رواية من الغدر أى لا تكن غدارا وفي رواية جاعة عن عكرمة ان ابن عباس سئل عن قوله تعالى وثيابك فطهر فقسال لا تلبسها على غدرة ولا فجرة ثم قال ألا تسمعون قول غيلان بن سلمة

فاني بحمد الله لاثوب فاجر لله لبست ولا من غدرة أنقنع

ونحوه عن الضحاك وابن جبيرو عن الحسن والقرطبي أى وخلفك فحسن وأنشد واللكناية عن النفس بالنياب قول عنترة في الضحاك وابن جبيرو عن الحريم على القنا بمحرم فشككت بالرمح الطويل ثيابه على الكريم على القنا بمحرم

وفي رواية عن الحبر وابن جبير انه كنى بالثياب عن القلب كما في قول امرى القيس في رواية عن الحبر وابن عند الله عن الله تنسل

وقيل كنيها عنالجسم كافي قول ليلى وقد ذكرت ابلا ركبها قوم وذهبوا بها

رموهابا:وابخفاف فلانرى لله لها شـبها الا النعام المنفرا

وطهارة الجسم قديراد بها أيضًا نحو ما تقدم . ومناسبة هذه المعاني لمقام الدعوة بمسا لاغبار عليه وقيل على كون تطهير الثياب كناية عما مر يكون ذلك أمراً باستكال القوة القوة العلمية

بعد الامر باستـكال القوة النظرية والدعاء اليه وقيل انه أم له صلى الله تعـالى عليه وسلم بالتخلق بالاخلاق الحسنة الموجبة لقبول الانذار بمدأمء عليه الصلاة والسلام بتخصيصه ربه عز وجل بالنكبر الذي ربما يوهم اباءه خفض الجناح لما سواه عز وجل واقتضاءه عدم المبالاة والاكتراث بمن كان فضلاً عن اعداه الله حبل وعلا فسكان ذكره لدفع ذلك التوهم وقبل على تفسر المدثر بالتدثر بالنبوة والكمالات النفسانية المعنى طهر دثارات النبوة وآثارها وأنوارها الساطعة من مشكاة ذانك عما يدنسها من الحقد والضجر وقلة الصبر وقيل الثياب كناية عن النساء كما قال تعالى هن لباس لكم وتطهيرهن من الخطايا والمعايب بالوعظ والتأديب كماقال سبحانهقوا أنفسكم وأهليكم نارا وقيل تطهيرهن اختيار المؤمنات العفائف منهن وقيل وطؤهن في القبل لا في الدبر وفي الطهر لافي الحيض حــكاه ابن بحر وأصل القول فيما أرى بميد عن السياق ثم وأيت الفخر صرح بذلك وذهب جمع الى أن الثياب على حقيقتها فقال محمد بن سيرين أى اغسلها بالماء ان كانت متنجسة وروى نحوه عن ابن زيدوهوقولاالشافعيرضي الله تعمالي عنه ومن هنا ذهب غير واحد الى وجوب غسل النجاسة من ثياب المصلى وأمر صـــلى الله تعالى عليه وسلم بذلك على ماروى عن ابن زيد مخالفة للمشركين لانهم ما كانوا يصونون ثيابهم عن النجاسات وقيل ألقي عليسه صلى الله تعالى عليهو الم سلا شاة فشق عليه فرجع الى بيته حزينا فتدثر فقيل له ياأيها المدثر قم فانذرولا تمنعنك تلك السفاهة عن الانذار وربك فكبر عنان لاينتقم منهم وثيابك فطهرعن تلك النجاسات والقاذورات وأرادة التطبير من النجاسة لاصلاة بدون ملاحظة قصة قيل خلاف الظاهر ولانناسب الجلة عليهاما قبلها الاعلى تقدير ان يراد بالتكبير التكبير للصلاة وبعض من فسر الثياب بالجسم جوز ابقاء النطهير على حقيقته وقال أمر عليه الصلة والسلام بالتنظيف وقت الاستنجاء لان العرب ما كانوا ينظفون أجسامهم أيضا عن النجاسة وكان كثير منهم يبول على عقبه وقال بعض الامر لمطلق الطلب فان تطهير ما ليس بطاهر من الثياب واجب في الصلاة ومحبوب في غيرها وقيل تطهيرها تقصيرها وهو أيضاً أمر له عليه الصلاة والسلام برفض عادات العرب المذمومة فقد كانت عادتههم تطويل الثياب وجرهم الذيول على سبيل الفخر والتكبر قال الشاعر

ثم راحوا عبق المسك بهم 🌣 يلحفون الارض هداب الازر

وفي الحديث أزرة المؤمن الى انصاف ساقيه ولا جناح عليه فيها بينه وبين الكمبين وما كان أسفل من ذلك فنى النار واستمال التطهير في التقصير بمدارادته من التطهير كناية عن عدم التكبر والحيلاء ويكون ذلك أمرا لهصلى الله تمالى عليه وسلم بالنواضع والمداومة على ترك جرذيول النكبر والحيلاء بعد أمره بتخصيص الكبرياء والمنظمة به تمالى قولا واعتقادا فيكا نه فيل وربك فكبر وأنت لا تنكبر ليتسنى لك أمر الانذار وبعض من يرى جواز الجمع بين الحقيقة والحجاز التطهيير على حقيقته ومجازه أعنى التقصير والتوصل الى ارادة مشل ذلك عند من لا يرى جواز الجمع سهل وجوز أن يراد بالتطهير ازالة ما يستقذر مطلقا سواء النجس أو غيره من المستقذر الطاهر ومنه الاوساخ فيكون ذلك أمرا له صلى الله تمالى عليه وسلم بتنظيف ثيابه وازالة ما يكون فيها من وسخ وغيره من كل ما يستقذر فانه منفر لا يليق بمقام البعثة ويستلزم هذابالاولى تنظيف البدن من ذلك ولذا كان صلى الله تمالى عليه وسلم أنظف الناس ثوبا وبدنا ورعايقال باستسلزام ذلك بالاولى أيضا الامر بالتنزه عن المنفر القولى والفعلى كالفحش والفظاظة والغلظة الى غير ذلك فلا تففل (و الرشجز قاهيجر و قال القتى الرجز القولى والفعلى كالفحش والفظاظة والغلظة الى غير ذلك فلا تففل (و الرشجز قاهيجر و قال القتى الرجز

المذاب وأصلهالاضطراب وقدأقيم مقام سببه المؤدى اليه من المآ ثم فكأنه قيل اهجر المآ ثم والمعاصى المؤد الى المذاب أو الكلام بتقدير مضاف أى أسباب الرجز أو التجوز في النسبة على ماقيل ونحوهذا قول ابن عبار الرجز السخط وفسر الحسن الرجز بالمصية والنخى بالاثم وهو بيان المراد ولما كان المخاطب بهذا الام هو النبي صلى الله تعالى عليه وسلم وهو البرئ عن ذلك كان من باب اياك أعنى واسمعى أو المراد الدوا والثبات على هجر ذلك وقيل الرجز اسم لصنه بن اساف وناثلة وقيل للاصنام عموما وروى ذلك عن مجاه وعكرمة والزهرى والكلام على ماسمت آنفا وقيل الرجز اسم القبيح المستقذر والرجز فاهجر كلام جامع و مكارم الاخلاق كأنه قيل اهجر الجفاه والسفه وكل شيء يقبح ولا تتخلق باخلاق هؤلاء المشركين وعلي يحتمل أن يكون هذا أمرا بالثبات على تطهير الباطن بعد الامر بالثبات على تطهير الظاهر بقوله سبحاء وثيابك فطهر وقرأ الاكثرون الرجز بكسر الراء وهي لفة قريش ومنى المكسور والمضموم واحد عند جم وعن مجاهدان المضموم بمنى الصنم والمكسور بمنى المذاب وقيل المكسور النقائص والفجور والمضموم اساف ونائلا وفي كتاب الحلل الرجز الصنم والدنيا من أعظم الاصنام التي حبها بين العبد وبين مولاه وعبدتها أكثر من عبدته على انه أريد بالرجز الصنم والدنيا من أعظم الاصنام التي حبها بين العبد وبين مولاه وعبدتها أكثر من عبدته في البيع والكنائس والصوامع والمساجدوغير ذلك أوأريد بالرجز القبيح المستقذر والدنيا عنه المارق في غاية القبح والقذارة فعن الام يركرم الله تعالى وجهه أنه قال الدنيا أحقر من ذراع خنزير ميتباك علي المارق في غاية القبح والقذارة فعن الاميركرم الله تعالى وجهه أنه قال الدنيا أحقر من ذراع خنزير ميتباك علي كلب في يد مجذوم وقال الشاهمي

وما هي الاجيفة مستحيلة به عليها كلاب همهن اجتذابها فان تجتنبها كنت الها لاهلها به وان تجتذبها نازعتك كلابها

ويقال كل ماألهىءناللةءزوجلفهورجز يجبءلىطالب اللةتعالىهجرءاذ بهذاالهجرينال الوصالوبذلكالقطع يحصل الاتصال ومن أعظم لاه عن الله تعالى النفس ومن هناقيل أى نفسك فخالفها والكلام في كل ذلك من باب إياك أعنى أوالقصد فيه الى الدوام والنبات كانقدم ﴿ وَ لا تَمْنُنْ تَستَكُدُر \* فاى ولانمطمستكثر اأى طالباللكثير بمن تعطيه قاله ابن عباس فهونهي عن الاستغزار وهوأن يهب شيئا وهويطمع أن يتعوض من الموهوب لهأ كثرمن الموهوب وهذا جائز ومنهالحديث الذي رواه ابن أبي شيبة موقوفا على شريح المستغزر يثاب من هبته والاصح عند الشافعية أن النهى للتحريم وانه من خواصه عليه الصلاة والسلام لان الله تعالى اختار له عليه الصلاة والسلام أكمسل الصفات وأشرف الاخلاق فامتنع عليمه أن يهب لموض أكثر وقيل هو نهى تنزير الدكل أو ولاتمط مُستكثرًا أي رائيًا لما تعطيه كَثَيراً فالسين للوجــدان لا للطلب كما في الوجه الاول الظاهر والنهي عن ذلك لانه نوع اعجاب وفيه بخل خنى وعن الحسن والربيع لآنمن بحسناتك على الله تعالى مستكشرا لها أى رائيا اياها كثيرة فتنقص عنسداللة عز وجل وعد من استكثار الحسنات بعض السادة رؤية أنها حسنات وعدم خشية الرد والفف لة عن كونها منه تعالى حقيقة وعن ابن زيد لا تمنن بما أعطاك الله تعالى من النبوة والقرآن مستكثرا بهأى طالبا كثير الاجر من الناس وعن مجاهـــد لا تضعف عن عملك مستكثرا لطاعتك فتمنن من قولهم حبل منين أي ضعيف ويتضمن هذا المغي ما أخرجه ابن مردويه عن ابن عباس أنه قال أى لا تقل قد دعوتهم فلم يقبل منى عدفادعهم وقرأ الحسن وابن أبي عبلة تستكشر بسكون الراء وخرجعلى انهجزموالفعل بدل منتمن المجزوم بلاالناهية كانه قيلولا تمنن لا تستكثر لان من شاأن المان عا يعطى أن يستكثره أي يراه كشـيرا ويعتـــد به وهو بدل اشتهال وقيل بدل كل من كل على دعاء الاتحاد وفي ً

الكشف الابدال من تمنن على أن المن هو الاعتداد بما أعطى لا الاعطاء نفسه فيه لطيفة لان الاستكثار مقدمة المن فكا أنه قيل لا تستكثر فضلا عن المن وجوز أن يكون سكون وقف حقيقة أو باجراء الوصل مجراه أو سكون تخفيف على أن شبه ثرو بمضد فسكن الراء الوافعة بين الثاء وواو ولربك كاسكنت الضاد وليس بذاك والجلة عايه في موضع الحال وقرأ الحسن أيضا والاعمش تستكثر بالنصب على اضارأن كقولهم مره يحفرها أى أن يحفرها وقوله

ألا أيهذا الزاجري احضر الوغي . وأن أشهد اللذات هل أنت مخلدي

فيرواية نصبأ حضروقر أان مسمودأن تستكثر باظهارأن فالمن يمني الاعطاء والكلام على ارادة التعليل أي ولانعط لأجل أن تستكثر أى تطلب الكثير بمن تعطيه وأيدبه أرادة المني الاول في قراء الرفع وجوز الزمخة مرى في تلك القراءة أنيكونالرفع لحذفأن وابطال عمالها كاروى أحضرالوغى بالرفع فالجملة حيتئذليست حالية وتعقبه أبوحيان بانه لايجوز حمل القرآن على ذلك اذلايجوز ماذكر الا في الشعر ولنا مندوحة عنسه مع صحة معنى الحال ورد بان انخالف للقياس بقاء عملها بمد حذفها وأما الحذف والرفع فلا محذور فيسه وقد أجازه النحاة ومنه تسمع بالمعيدى خير من أن تراه ﴿ وَ رَارَ بِكَ فَأَصْبِر ۗ ) قبل على أذى المشركين وقبل على أداء الفرائض وقال ابن زيد على حرب الاحمر والاسود وفيه بعــد أذ لم يكن جهاد يوم نزولها وعن النخمي على عطيتك كأنَّه وصله بما قبله وجمله صبرا على العطاء من غير استكثار والوجه كما قال جار الله أن يكون أمرا بنفس الفعل والمعنى لقصد جهته تعالى وجانبه عز وجل فاستعمل الصبر فيتناول لعدم تقدير المتعاق المفيسد للعموم كل مصبور عليه ومصبور عنه ويراد الصبر على اذى المشركين لانه فرد من افراد العام لا لانهوحده هو المراد وعن ابن عباسالصبر في القرآن على ثلاثة أوجه صبر على اداء الفرائض وله ثلثمائة درجة وصبرعن محارم الله تعالى وله ستمائة درجة وصبر على المصائب عند الصدمة الاولى وله تسمهائة درجة وذلك لشدته على النفس وعدم التمكن منه الابمزيد اليقين ولذلك قال صلى اللة تعالى عليه وسلم أسألك من اليقين ماتهون به على مصائب الدنيا وذكروا أن للصبر باعتبار حكمه أربعة أقسام فرض كالصبر غن المحظورات وعلى أداه الواجباتونفل كالصبر عن المكروهات والصبر على المسنونات ومكروه كالصبرعن اداه المسنونات والصبر على فعل المكروهات وحرام كالصبر على من يقصد حريمه بمحرم وترك التعرض له مع القدرة الى غير ذلك وتمام الكلام عليه في محله وفضائل الصبر الشرعي المحمود مما لاتحصى ويكفي في ذلك قوله تعالى آنما يوفي الصابرون أجرهم بغير حسباب وقوله صلى الله تعـــالى علبه وسلم قال الله تعالى اذا وجهت الى عبد من عبيدى مصيبة في بدنه أو ماله أو لده ثم استقبل ذلك بصبر حميل استحييت منه يومالقيامة أن أنصب له ميزانا أوأنصرله ديوانا ﴿ فَأَ إِذًا نَقُرِ ﴾ أَى نَفْخُ ﴿ فِي النَّاقُورِ ﴾ في الصور وهو فاعول من النقر بمنى النَّصويت وأصَّله القرع الذي هو سُببه ومنه منقار الطائر لانه يقرع به ولهذه السببيةتجوز به عنه وشاع ذلك وأريدبه النفخ لانه نوعمنه والفاءللسببية كانه قيل اصبر على أذاهم فبين أيديهم يوم هائل يلقون فيه عاقبة أذاهم وتلقى عاقبة صبرك عليه والعامل في اذا مادل عليه قوله تعالى (فَلَدَ إِنْ يَوْمَ مَيْدٍ يَوْمُ عَسَيْ عَلَى السَكَا فِوِينَ } فالمنى اذا تقر في الناقور عسرالام على المكافرين والفاء في هذا للجزا ،وذلك اشارة الى وقت النقر المفهوم من فاذا نقر وما فيه من منى البعد مع قرب العهد لفظا بالمشار اليده الايذان ببعد منزلته في الهول والفظاعة ومحله الرفع على الابت داء ويومئذ قبل بدل منه مبنى على الفتح الاضافته الى غير متمكن والحير يوم عسير فكا نه قيل فيوم النقر يوم عسير وجوز أن يكون يومئذ ظرفا مستقرآ ليوم عسير أى صفة له فلما تقدم عليسه صار

حالاً منسه والذي أجاز ذلك على مافي الكشاف أن المني فذلك وقت النقر وقوع يوم عسير لأن يوم القيامة يأتى وبقع حين بنقر في الناقور فهو على منوال زمن الربيع العيد فيه أى وقوع العيد فيه وماله فذلك الوقوع وقوع يوم الخويماذكر يعلم اندفاع مايتوهم من تقديم معمول المصدر أو معمول مافي صانه على المصدر ان جمل ظرف الوقوع المقدر أو ظرف عسر والتصريخ بلفظ وقوع ابرازللمني وتفص عن جمل الزمان، ظروف الزمانبرجوعه الى الحدث فتدبر وظَّاهر صنيع الكشاف اختيار هذا الوجه وكذا كلام صاحب الكشفاذقرر،علىأتم وجه وادعى فيما سبق تعسفا نعم جوزعليه الرحمة ان يكون يومئذ معمول مادل عليه الجزاء أيضاكا أنهقيل فاذا نقرفي الناقور عسر الامرعلي السكافرين يومئذ وأياما كان فعلى السكافرين متملق بمسير وقيل بمحذوف هو صفة لمسير أو حال من المستكن فيه وأجاز ابو البقاء تملقه بيسير في قوله تعالى (غَيْرُ كَسِيرٍ ﴾ وهو الذي يقتضيه كلام قتـــادة وتعقبه أبو حيان بانه ينبغي أن لايجوز لان فيه تقديم معمول المضافّ اليه على المضاف وهو ممنوع على الصحيح وقد أجازه بعضهم في غير حملًا لها على لافيقول أنابزيد غير راض وزعم الحوفي ان اذا متعلقة بأنذر والفاء زائدة وأراد أنها مفعول به لانذر كانه قيل قم فانذرهم وقت النقر في الناقور وقوله تمالى فذلك الحجملة مستا نفة في موضع التمليل وهو كما ترى وجوزاً بوالبقاء تخريج الآية على قول الاخفش بائن تكون اذام يتدآو الحبر فذلك والفاء زائدة وجمل يومئذ ظر فالذلك ولااظنك في مرية من انه كلام اخفش وقال بعض الاجلة ان ذلك مبتدأ وهواشارة الى المسدر أى فذلك انتقر وهوالعامل في يومثذ ويوم عسر خبرالمبتدأ والمضاف مقدرأى فذلك النقر في ذلك اليوم نقر يوم وفيه تكلف وعدول عن الظاهر مع أن عسر اليوم غيرمة صودبالافادة عليه وظاهر السياق قصده بالافادة وجمل الملامة الطبي هذه الآية من فبيل ما انحد فيه الشرط والجزاء نحو من كانت هجرته الىالله ورسوله فهجرته الى الله ورسوله اذ جمل الاشارة الى وقت النقر وقال أن في ذلك مع ضم التكرير دلالة على التنبيه على الحطب الجليل والامر المظيم وفيه نظروفائدة قوله سيحانه غير يسير أي سهل بعد قوله تمسالي عسير تاكيد عسره على الكافرين فهو يمنع أن يكون عسيرًا عليهم من وجه دون وجه ويشمر بتيسره على المؤَّمَين كانُّه قيل عسير على الكافرين غير يسير عليهم كا هو يسيرعلي أضدادهم المؤمنين ففيهجع بين وعيد الكافرين وزيادة غيظهم وبشارة المؤمنين وتسليتهم ولا يتوقف هذا على تعلق على الكافرين بيسير نهم الامر عليه أظهركما لايخنى ثم مع هذا لايخلو قلب المؤمن من الحوف أخرج ابن سعيد والحاكم عن بهز بن حكيمةال أمنا زرارة بن أوفي فقرأ المدثر فلما بلغ فآذا نقر في الناقور خر ميتا فكنت فيمن حمله وأخرج ان أبي شيبة والطبرانيوابن،مردويه عن ابن عباس قال لمسانزلت فاذا نقر في الناقور قالىرسولالله صلى اللةتعالى عليه وسلم كيفأنهم وصاحبالصور قد النقم القرن وحنى جبهته يستمع متى يؤمر قالوا كيف نقول يأرسولاللةقال قولوا حسبنااللهونعمالوكيل وعلى اللهَنوكاننا واختلف في أن المراد بذلك الوقت يوم النفخة الاولى أو يوم النفخة الثانية ورجح انه يومالثانية لانه الذي يختص عسره بالسكافرين وأما وقت النفخة الاولى فحكمه الذي هو الاصعاق يعم البر والفاجر وهو على المشهور مختص بمن كان حيا عند وقوع النفخة (ذَرَ ْنِي وَمَنْ خَلَقَتُ وَ حِيدًا) انزلت في الوليد بن المغيرة المخزومي كما روى بمن ابن عباس ومجاهد وقتادة وغُيرهم بل قيل كونها فيه متفق عليه وهو يقتضى أن هذه السورة لم تنزل حجلة اذ لم يكن أمر الوليد وما اقتضى نزول الآية فيه في بده البعثة فلا تنفل ووحيدا حال إما من الياء في ذرنى وهو المروىءن مجاهداًى ذرنى وحدىممه فانا أغنيك فيالانتقام عن كل منتقم أومن التاءفي خلقت أى خلقته وحدى لم يشركني في خلقه أحدقانا أهلكه لاأحتاج الى ناصر في اهلاكه

أوهن الضمير المحذوف المائد على منعلي مااستظهر وأبوحيان أي ومن خلفته وحيدافريدا لامال له ولاولد وجوز أن يكون منصوبا بأذم ونحوم فقد كان الوليد يلقبڧ قومه بالوحيد فتهكم الله تعالىبه وبلقبه أوصرفه عن الغرضالذيكانوا يؤمونه من مدحهوالتناء عليهالي جهة ذمهوعييه فأرادسبحانه وحيدا فيالحبثوالشرارة أو وحيدا عن أبيه لانهكان دعيا لم بعرف نسبه للمغيرة حقيقة كامر في سورة نون ( و كَجَعَلْتُ لهُ مَالاً مَمْدُودًا ) مبسوطا كشيرا أو ممدودا بالنماء من مد النهر ومده نهر آخر وقيل كان له الضرع والزرع والتجارة وعن ان عباس هو ما كان له بين مكم والطائف من الابل والنعم والجنان والعبيد وقيل كان له بستان بالطائف لا تنقطع ثماره صيفا وشتاه وقال النمان بن بشير المسال الممدود هو الارض لانها مدت وعن عمر بن الخطاب رض الله تمالي عنه أنه المستفل الذي يجي شهرا بمد شهر فهو ممدود لا ينقطع وعن ابن عباس ومجاهد وابن حبير كاف له أنف دينار وعن قتادة ستة آلاف دينار وقيل تسمة آلاف دينار وعن سفيان الثورى روايتان أربعة آلاف دينار وألف ألف دينار وهذه الاقوال ان صحت ليس المراد بها تعيين المال الممدود وانه وتى أطاق يراد به إذلك بل بيان أنه كان بالنسبة الى المحمدث عنمه كذا ( و كبنين شهود ا ) حضوراهمه بكة يتمتع عشاهدتهم لايفارقونه التصرف فيعمل أوتجارة لكونهم مكفيين لوفورنعمهم وكثرة خدمهم أوحضورافيالانديةوالمحافل لوجاهتهم واعتبارهم أوتسمع شهاداتهم فيهايتحاكم فيحواختاف فيعددهم فعن مجاهد أبهم عشرة وقبل ثلاثة عشر وقبل سبمة كلهم رجال الوليد بن الوليد وخالد وهشام وقد أسلم هؤلاه الثلاثة والعاص وقيس وعبد شمس وعمارة واختلفت الرواية فيه أنه قنل يوم بدر أو قتسله النحاشي لحناية نسبت اليه في حرم الملك والروايتان متفقتان على أنه قتل كافرا ورواية الثملي عن مقاتل اسلامه لا تصح ونص أبن حجر على أن ذلك غاط وقد وقع في هذا الفاط صاحب الكشاف وتبعه فيه من تبعه والمعب أيضًا أنهم لم يذكروا الوليد بن الوليدفيمن أحمَّم أن المحدثين عن آخرهم أطبقوا على اسلامه ﴿وَمَهَدُّتُ لهُ تَمْهِيدًا ﴾ بسطت لهالرياسة والحِاه المريض فأتممت عليه نعمتى الجاه والمال واجتماعهما هو الكمال عند أهل الدنّيا وأصل التمهيد التسوية والتهيئة وتجوز به عن بسطة المال والجاء وكان لكثرة غناء ونضارة حاله الرائقةفي الاعين منظرا ومخبرا يلقب ريحانةقريش وكذا كانوا يلقبونه بالوحيد بممنى المنفرد باستحقاقالرياسة وعن ابن عباس وسمتِ له مابين الين الى الشام وعن مجاهد مهدت له المال بمضه فوق بمض كما عهد الفراش (ثُمَّ يَطَمَعُ أَنْ أَزِيدَ ﴾ على ما أديته وهو استبعاد واستنكار لطمعه وحرصه إما لانه في غني تام لامزيدعلي ما أُوتي سمَّة وكثرة أو لانه مناف لما هو عليه من كفران النعم ومعاندة المنعم وعن الحسن وغيرم انه كان يقول ان كان محمد صادقا فما خلقت ألجنة الالى واستعمال ثم للاستبعاد كشير قيل وهو غير التفاوت الرتبي بل عد الديء بميدا غير مناسب لما عطف عليه كما تقول تسيء الى ثم ترجو احساني وكان ذلك اتنزيل البعد المعنوى منزلة البعد الزماني ﴿ كَلا ﴾ ردع وزجر له عن طمعه الفارغ وقطع لرجائه الحائب وقوله سبحانه ( إنَّهُ كانَ لِا يَاتِنَا عَنيدًا ) جملة مستأنفة استثنافا بيانيا لتعليل ما قبل كا نه قيل لم زجر عن طلب المزيدوماوجه عدم لياقته فقيل انه كان معاندا لآيات المنعم وهي دلائل توحيده أو الآيات القرآنية حيث قال فيها ما قال والماندة تناسب الازالة وتمنع من الزيادة قال مقاتل مازال الوليدبمدنزول هذه الآية في نقص من ماله وولده حتى هلك ( سار ميقه صحود ا ) سأغشبه عقبة شاقة المصدوه ومثل لما يلقى من العذاب الشاق الصعبالذي لا يطاق شبه ما يسوقه الله تعالىله من المسائب وأنواع المشاق بتكليف الصعود في الجبال الوعرة

الشاقة وأطلق لفظه عليه على سبيل الاستعارة التمثيلية وروى أحمد والترمذي والحاكم وصححه وجماعة عن أبي سميد الحدري مرفوعا الصعود جبل من نار يصعد فيه سبمين خريفا ثم يهوى فيه كذلك أبدا وعنه صلى الله تمالى عليه وسلم يكلف أن يصمد عقبة في النــار كلما وضع عليها يده ذابت واذا رفعها عادت واذا وضع رجله ذابت فاذا رفعها عادت ﴿ إِنَّهُ ۖ فَكَّرَ وَقَدَّر ﴾ تعليــل للوعيد واستحقاقه له أو بيان لمناده لآياته عز وجل فيكون جملة مفسرة لذلك لاعمل لها من الاعراب وما بينهما اعتراض وقيل الجلة عليه بدل من قوله تمالي انه كان لا ياتنا عنيداً أي انه فكر ماذا يقول في شأن القرآنوقدرفي نفسه مايقول (فَقُتُلَ كَيْفَ قَدَّرَ) تعجيب من تقديره واصابته فيه المحزور ميه الغرض الذي كان ينتحيه قريش فهو نظير قاتلهمالله أني يُؤفكون أوثناء عليه بهجاء لي نحوقانله اللهما أشجعه أو حكاية لما كرروه على سبيل الدعاء عند سهاع كلمته الحقاء فالمرب تقول قتله الله ماأشجمه وأخزاه الله ماأشعرء يريدون انه قد بلغ المبلغ الذيءو حقيق بان يحسدويدعوعليه حاسده بذلك ومآله على ماقيل الى الاول وان اختلف الوجهروى أن الوليد بن المفيرة جاءالى النبي صلى الله تمالى عليه وسلم فقرأ عليه القرآن فكائن رقله فبالغذلك أبا جهل فقال ياعم ان قومك يريدونان يجمعوا لك مالا فيعطوكه فانك أتيت محمداًلتصيب بما عنه قال قد علمت قريش أني من أكثرها مالا قال فقل فيمه قولاً يبلغ قومك انك منكر له وانك كاره له قال وماذا أقول فو الله ما فيسكم رجل أعلم الذي يقوله حلاوة وان عليه لطلاوة وانه لمشمر أعلاه مفدق أسفله وانه ليعلو ولا يعلى وانه ليحطم ماتختــه قال لايرضي عنك.قومك حتى تقول فيه قال دعني حتى أفكر فلما فكر قال ما هو الا سحر يؤثر فعجدو بذلك وقال محيى السنة لما نزل على الني صلى الله تعالى عليه وسلم حم تنزيل الكتاب من الله العزيز العليم الى قوله تعالى المصير قام النبي صلى الله تعالى عليه وسلم في المسجد والوليد قريب منه يسمع قراءته فلمافطن النبي عليه الصلاة والسلام لأستهاعه أعادالقراءة فانطلق الوليد الى مجلس قومه بني مخزوم فقال والله لقد سمعتمن محدآ نفا كلاماماهومن كلام الانسولا من كلام الجن انله لحلاوة وانعليه الهلاوة وان أعلاه لمثمر وان أسفله لمغدق وانه ليعلووما يطي فقال قريش صبأوالله الوليدوالله لتصيأن قريش كلهم فقال أبوجهل أناأ كيفيكموه فقعداليه حزينا وكله بما أحماء فقام فاتاهم فقال تزعمون أن محمدا مجنون فهل رأيتموه يخنق وتقولون انه كاهن فهل رأيتموه قط يتكهن ونزعمون انه شاعر فهل رأيتموه يتعاطى شعرا وتزعمون أنه كذاب فهل جربتم عليه شيئامن الكذب فقالوا في كل ذلك اللهم لاثم قالوا فما هو ففكر فقال ماهو الا ساحر أما رأيتموه يفرقبين الرجل وأهله وولده ومواليه وما الذي يقوله الا سحر يأثره عن مسيلمة وعن أهل بابل فارتج النسادي فَرَحا وَتَفْرَقُوا مُعْجَبِينَ بَقُولُهُ مُتَنجِبِينَ مَنْهُ ﴿ثُمَّ قُتُلَّ كَيْفَ قَدَّرَ ﴾ تـكرير للمبالغة كما هو معتاد من أعجب غاية الاعجاب والمطف بثم للدلالة على تفاوت الرئبة وان الثانية أباغ من الاولى فكانه قيل قتل بنوع مامن القتل لابل قتل بأشد. وأشده ولذا ساغ العطف فيه معانه تأكيد ونحوه مافى قوله

ومالى من ذنب اليهـم علمتـه لله سوى أنى قد قلت ياسرحة اسلمى ألا يااسلمى ثم اسلمى ثمتاسلمى الله تلات تحيات وان لم تسكامى

والاطراء في الاعجاب بتقدير ه يدل على غاية التهكم به وعن فرح بمحصول تفكيره وقال الراغب في غرة التنزيل كان الوليد بن المفيره لما سئل عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم قدر ما أتى به من القرآن فقال ان قلنا شاعر كذبتنا المرب اذا عرضت ما أتى به على الشعر وكان يقصد بهذا التقدير تكذيب الرسول صلى الله تعالى عليه

وسلم بضرب من الاحتيال فلذلك كان كل تقدير مستحقا لعقوبة من الله تعالى هي كالقتل اهلاكا له فالاول لتقسديره على الشعر أى أهلك اهلاك المقتول كيف قدر وقوله تعسالى ثم قتل كيف قدر لتقسديره الآخر فانه قدر أيضا وقال فان ادعينا ان ما أتى به من كلام الكهنة كذبتنا العرب!ذا رأوا هذا الكلام كناله الكهان فهو في تقديره له على كلام الكهنة مستحق من العقوبة لما هو كالقتل اهلاكا له فجاء ذنك لهذا فلم يكن في الاعادة تكرار والاول هو ما ذهب اليه جار الله وجمل الدعاه اعتراضا وقال عليه الطبي أنه ليس من الاعتراض المتعارف الذى ينحل لتزيين الكلام وتقريره لان الفاه مانعة من ذلك عليه الطبي أنه ليس من الاعتراض المتعارف الذى ينحل لتزيين الكلامين المتصلين على سبيل الحكاية ثم قال بله هو من كلام الغير ووقع الفاه في تضاعيف كلامه فادخل بين الكلامين المتصلين على سبيل الحكاية ثم قال وهومتعسف وأعاسلك لانه جمل الدعاءين من كلام الغير وأما اذا جعلا من كلام الله تعالى استهزاه كا ذكر هو أو دعاء عليه بالدين ولمن كيف أى عذب ولمن كيف قدر كما يقال لا ضربنه كيف صنع أى على أى حال كانت منه لتكون الافعال كيف أى عذب ولمن كيف قدر كما يقال لا ضربنه كيف صنع أى على أى حال كانت منه لتكون الافعال كلها متناسقة مرتبة على التفاوت فى التعقيب والتراخى زمانا ورتبة كما يقتضيه المقام كان أحسن وجاء كليف مناسق له الكلام أحسن تأكيد والفاه غير مانعة على مانص عليه جار الله وغيره وجعل من الاعتراض بؤكد ماسيق له الكلام أحسن تأكيد والفاه غير مانعة على مانص عليه جار الله وغيره وجعل من الاعتراض المقول المقرون بها فاسألوا أهل الذكر ومنه قوله

واعلم فعلم المرم يتقفه 🔯 أن سوف يأتي كل ماقدرا

وقد حقق انه بالحقيقة تتيجة وقمت بين الجزاء الكلام اهتماما بشائم افا أفادت فائدة الاعتراض وعدت منه والاعتراض وقد حين قوله تمالى انه فكر وقدر وقوله سبحانه (ثم أنظر ) المعلف وثم فيه وفيما بعد على معناها الوضمى وهوالتراخى الزمانى مع مهلة أى ثم فكر في أمر القرآن مرة بعد أخرى (ثم عبس) قطب وجهه وقيل نظر الى رسول الله صلى الله تعالى الحيل ولم يدر ماذا يقول وقيل ثم نظر في وجوه القوم ثم قطب وجهه وقيل نظر العبوس قبل أوانه وفي عليه وسلم ثم قطب في وجهه عليه الصلاة والسلام (وبسر) أى أنه أظهر العبوس قبل أوانه وفي غير وقته فالبسر الاستعجال بالشيء نحو بسر الرجل لحاجة طلبها في غير أوانها وبسر الفحل الناقة ضربها قبل أن تطلب وماء بسر متناول من غديره قبل سكونه وقيل العجبن الذي ينكا قبل النضج بسر ومنه قبل لما لم يدرك من الثمر بسر وبهذا فسره الراغب هنا وفسره بعضهم باشد العبوس من بسر اذا قبض مابين عينيه كراهة الذيء واسود وجهه منه ويستعمل بمنى العبوس ومنه قول توبة

قد رابی منها صدود رأیته لله وأعراضها عن حاجتی وبسورها

وقول سعد لما أسلمت راغمتنى أمى فكانت تلقانى مرة بالبشر ومرة بالبسر فينتذيكون ذكر بسركالنا كيدلعبس ولمله مراد من قال انباع له وأهل البين يقولون بسر المركب وأبسراذا وقف ولم أرمن جوز ارادة ذاك هناولوعلى بعدوفي النفس من ثبوت ذلك لغة صحيحة توقف (ثم أد بر) عن الحق أو عن رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم (و استكبر) عن انباعه (فَقَالَ إنْ هذا إلا سيحر يولي بوقت والفاه للدلالة على أن هذه البكلمة ونحوم وقيل أى يختار وبرجيح على غيره من السحر وليس بمختار والفاه للدلالة على أن هذه البكلمة الحقاء لما خطرت بباله تفوه بها من غير تلمثم وتلبث فهى لاتعقيب من غير مهلة ولا مخالفة فيه لما مر من الرواية كهالا يخفى وقوله (إن هذا إلا قول البكير) كالناكيد للجملة الاولى لان المقصود منه ماني كونه الرواية كهالا يخفى وقوله (إن هذا إلا قول البكير)

قرآناومن كالامِاللةتعالى وان اختلفامه ني ولاعتبار الاتحاد في المقصود لم يعطف عليها وأطلق بعضهم عليه التأكيد من غير تشبيه والامرسهل وفي وصف اشكاله التي تشكل بها حتى استنبط هذا القول الدخيف استهزاه به واشارة الى أنه عن الحق الابلج بمعزل ثم أن الذي يظهر من تتبع أحوال الوليد أنه أعاقال ذلك عناداو حمية جاهلية لاجهلا بحقيقة الحال وقوله تعالى (سَا صُلْمِهِ سَقَرَ ) بدل، ن سأرهة الح بدل اشتمال لاشتمال السقر على الشدائدوعلى الحِبِل من النار والوم فم الآتي لاَينافي الابدال على ارادة الحبِل بناء على أن المراد به نبحو مافي الحديث وقال أبو حيان يظهر أنهما حملتان اعتقبت كل واحدة منهما على سبيل توعد العصيان الذي قبل كل واحدة منهما فتوعد على كونه عنيداً لا آيات الله تمالي بارهاق صعود وعلى قوله ان القرآن -حر يؤثر باصلاء سقر وفيه بحث لا يخنى على من أحاط خبراً بمانقدم ( وَمَاأَدُو ْ الْهُ مَاسَقَرُ ﴾ أى أى أى ننى أعلمك ما ســقر على أن ما الاولى مبتدأ وأدراك خبره وما الثانية خبرلانها مفيدة لما قصد افادته من التهويل والتفظيع و-قر مبتدأ أى أى شيَّ هي في وصفها فان ماقد يطاب بها الوصف وان كان الغالب أن يطلب بها الامم والحقيقة وقوله سبحانه ﴿ لَا تُبْقِي وَ لَا تَذَرُّ ﴾ بيان لوصفها وحالها فالجلة مفسرة او مستأنفة من غير حاجة الى حملها خبر مبتدأ محذوف وقيلحال من سقر والعامل فيها منى التعظيم اى اعظم سقر واهول امرها حال كونها لا ترقى الخوليس بذاك أي لا تُبقى شيئًا يلقى فيها الااهلكته واذاهلك لم تذره هالكا حتى يعاد وقال ابن عباس لا تبقى اذًا اخذت فيهم لم تبق منهم شيئاواذا بدلواخلقاجديدا لم تذر أن تعاودهم سبيل العذابالاولـوروى نحوه عن الصحاك بزيادة ولكل شي فترة وملالة الاجهنم وقيل لانبقي على شي ولاتدعه من الهلاك بلكل ما يطرح فيها هالك لا محالة وقال السدى لا تبقى لهم لحما ولا تَذر عظا وهو دون ما تقدم ﴿ إَوَّا حَهُ ۖ يُلْبَشِّر ﴾ قال ابن عباس ومجاهد وأبو رزين والجمهور أي مفسيرة للبشرات مسودة للحلود وفي بعض الروايات عن بعض بزياة محرقة والمراد في الجُملة فلواحة من لوحته الشمس اذا سودت ظاهره وأطرافه قال

تقول ما لاحك يا مسافر 🛱 يا ابنة عمى لاحنى الهواجر

والبشر جمع بشرة وهي ظاهر الجلد وفي بعض الآثار أنها تلفح الجلد لفحة فندعه أشد سوادا من الليل واعترض أنه لا يصحوصفها بتسويدها الظاهر الجلود مع قوله سبحانه لا تبقى ولا تذر الصريح في الاحراق وآجيب بأنها في أول الملاقاة تسوده ثم تحرقه وتها حكه أو الاول حالها مع من دخلها وهذا حالها مع من يقرب منها وأنت تم أنه اذا قبل لا يحسن وصفها بتسويد ظاهر الجلود بعد وصفها بانها لا تبقى ولا تذر لم يحسن هدا الجواب وقد يجاب حينئذ بان المراد ذكر أوصافها المهولة الفظيمة من غير قصد الى ترق من فغليع الى أفظم وكونها لواحة وصف من أوصافها ولعله باعتبار أول الملاقاة وقبل الاهلاك وفي ذكره من التفظيم ما فيه لما أن في تسويد الجلود مع قطع النظر عما فيه من الايلام تشويها للحاق ومثلة للشخص فهو من قبيل التتديم وفي استازام الاهلاك تسويد الجلود تردد وان قبل به فتدبر وجوز على تفسير لواحة على ذكر كون البشر اسم جنس بمني الناس ويرجع المني الى ما تقدم وقال الحسن وابن كيسان والاصم الجحيم ان يرى وقد جاء أنها تظهر والبشر بمني الناس أى تظهر الناس لمظمها وهولها كاقال تمالى وبرزت الجحيم ان يرى وقد جاء أنها تظهر لهم من مسيرة خسمائة عام ورفع لواحة على أنه خبر مبتدا محدوف أى هي لواحدة وقرأ عطية الموفى وزيد بن على والحسن وابن أبي عبلة لواحة بالنصب على الاختصاص أى من أن يكون حالا من سقر والمامل ما من هي مكونة من ضمير تبقى أو نذر بناء على زعم الاستلزام وأن يكون حالا من سقر والعامل ما من هي عكون عالا مؤكدة من ضمير تبقى أو نذر بناء على زعم الاستلزام وأن يكون حالا من سقر والعامل ما من هي عكون عالا مؤكدة من ضمير تبقى أو نذر بناء على زعم الاستلزام وأن يكون حالا من سقر والعامل ما من هي عكون عالا مؤكدة من ضمير تبقى أو نذر بناء على زعم الاستلزام وأن يكون حالا من ورود حالا من ملكا ألا ترى المرب وهم

الفصحاء كيف فهموا منه ذلك فقد روى عن ابن عباس أنها لما نزلت عليها تسعة عشر قال أبوجهل لقريش تكلتكم أمهاتسكم أسمع أن ابن أبي كبشة يخبركم أن خزنة النار تسمة عشر وأننم الدهم أيمجز كل عشرة منكم أن يبطشوا برجل منهم إفقال له أبو الاشد بن أسيد بن كلدة الجلحى وكان شديد البطش أنا أكفيكم سبعة عشر فاكفوني أنتم اثنين فانزل الله تعالى (وَمَاجَعَلْنَا أَصْحَابَ النَّارِ إِلاَّ مَلَيْكَةً) أي ماجملناهم رجالًا من جنسكم يطافون وأنزل سـبحانه في أبى جهل أولى لك فأولى ثم أُولى لك فأولى والظاهر أن المراد باصحاب النار هم النسمة عشر ففيه وضع الظاهر موضع الضمير وكا"ن ذلك لما في هذا الظاهر من الاشارة الى أنهم المدبرون لامرها القائمون بتعذيب أهلها ما ليس في الضمير وفي ذلك ايذان بان المراد بسقر النار مطلقاً لا طبقة خاصة منها والجمهور على أن المراد بهم النقباء فمنى كونهم عليها أنهم يتولون أمرها واليهم جاع زبانيتها والا فقــد جاء يؤني بجهام يومئذ لها سبعون ألف زمام مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها وذهب بعضهم الى أن النمييز المحذوف صنف وقيل صف والاصل عليها تسعة عشر صنفا أو عليها نسمة عشرصفاويبعده مانقدم في رواية الحبر وكذا قوله تعالى (وَمَاجَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلاَّ فَيْنَدَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا) فإن المنبادرأن افتنانهم باستقلالهم لهم واستبعادهم نولى تسعة عشر لتعذيب أكثر النقلين واستهزائهم بذلك ومع تقدير الصنف أو الصف لا يتسنى ذلك وقال غير واحد في تعليل جعلهم ملائسكة ليخالفوا جنس المستنبين فلا يرقوا لهم ولا يستروحوا اليهم ولانهم أقوى الحلق وأقومهم بحق الله تعسالى وبالغضب له سبحانه وأشدهم بأسا وفي الحسديث كاأن أعينهم البرق وكأن أفواههم الصياصي يجرون أشعارهم لهم مثل قوة الثقلين يقبل أحدهم بالامة من الناس يسوقهم على رقبته حبل حتى يرمى بهم في النار فيرمى بالحبل عليهم ولا يبعد أن يكون في التنوين إشعار الى عظم أمرهم ومعنى قوله تعالى وما جملنا عدتهم الى آخره على ما اختاره بعض الاجلةوما جعلنا عدد اصحاب النارالا العدد الذي اقتضى فتنة الذين كفروا بالاستقلال والاستهزاء وهو التسعة عمر فكا أن الاصل وما جعلنا عدتهم الا تسعة عمر فعبر بالاثر وهو فتنة الذين كفروا عن المؤثر وهو خصوص التسعة عشر لانه كما علم السبب في افتتانهم وقيل الا فتنة للذين بدل|لا تسمة عشر تنبيها على أن الاثر هنا لعدم انفكا كه عن مؤثره لتلازمهما كانا كشيء واحد يمبر باسم أحدها عن الآخر ومعنى جمل عدتهم المطلقة العدة المخسوصة أن يخبر عن عددهم بانه كذا اذ الجمل لا يتعلق بالمدة أنما يتعلق بالمعدود فالمني أخبرنا أن عدتهم تسمة عشردون غيرها ( لِيَسْتَيَقْنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْسِيحَتَابَ ) أى ليكتسبوا اليقين بنبوته صلى الله تعالى عليه وسلم وصدق القرآن لاجًل موافقة المذكورين ذكرهم في القِرآن بهذا المدد وفي الكتابين كذلكوهذا غير جمل الملائسكة على المدد المحصوص لانه ايجادولايصح على ما قال بمض المحققين أن يجمل ايجادهم على الوصف علة للاستيقان المذكور لانه ليس الا للموافقة وتكاف بعضهم لتصحيحه بان الايجاد سبب للاخبار والاخبار سبب للاستيقان فهو سبب بعيدله والشيء كايسند لسبه البعيديسند أسبه القريب لك وكاقل لايحسن ذاك وأعااحتيج الى التأويل بالتعبير بالاثر عن المؤثر ولم يبق الكلام على ظاهره لأن الجمل من دواخسل المبتدا والحبر فما يترتب عليه يترتب باعتبار نسبة أحسد أنسوبين الى الآخر كقولك جمات الفضة خاتما لنزىن به وكذلك ما جملت الفضة الا خاتما لكذا ولا ممنى اترتبالاستيقان وما بمده على حبيل عدتهم فتنة للسكَّفار ولا مدخل لافتتانهم بالمدد المخصوص في ذلك وأنما الذي لهمدخل العدة بنفسها أي العدة باعتبار أنها العدة المحصوصة والاخبار بها كما سمعت وليس ذلك تحريفا لكتاب الله تعملى ولا مبذيا على رعاية مذهب باطل كا توهم ومنهم من تسكلف لاص السببية على الظاهر بما تمجه

الاسماع فلانسود به الرفاع وفي البحر ليسستيقن مفعول من أجله وهو متعلق بجملنا لا بفتنة فليست الفتنة معلولة للاستيقان بل المعلول جمل العسدة سبب الفتنة وفي الانتصاف يجوز أن يرجع قوله تعالى ليستيقن الى ما قبل الأستثناء أي جملنا عدتهم سببا لفتة الكفار ويقين المؤمنين وذكر الامام في ذلك وجهين الثاني ما قدمناه مما اختاره بعض الاجلة والاول أن التقدير وما جملنا عدتهم الا فتنة للكافرين والا ليستيقن الذين أوتوا الكناب قال وهذا كما يقال فعلت كذا لتعظيمك ولتحقير عدوك فالواو العاطفة قد تذكر في هذا الموضع تارة وقد تحذف أخرى وقال بمض أنه متعلق بمحذوف أى فعلنا ذلك ليستيقن الح والكل كما ترى وحمل الذين أوتوا الكتاب على أهل الكتابين بما ذهب اليه جمع وقيسل الراديهم اليهود فقد أخرج ابن أبى صلى الله تعلَّى عليه وسلم عن خزنة جهنم فقال الله تعالى ورسوله صلى الله تعالى عليه وسلم اعلم فجاه فاخـــبر النبي صلى الله تعالى عليه وسُلم فنزل عليه ساعتنذ عليها تسعة عشر وأخرج الترمذي وابن مردويه عن جابر قال قال ناس من اليهود لا ناس من أصحاب النبي صلى الله تعالى عليه وسلم هل يعلم نبيكم عدد خزنة جهنم فاخبروا رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم فقال هكذا وهكذا في مرة عشرة وفي مرة تسعة واستشعر من هذا أن الآية مدنية لان اليهود أنما كانوا فيها وهواستشمار ضميف لان السؤال لصحابي فلمله كات مسافر فاجتمع بيهودي حيث كان وأيضا لا مانع اذ ذاك من انسيان بعض اليهود نحو مكة المكرمة ثم ان الحِبرين لا يمينان حمل الموصول على اليهود كما لا يخفي فالأولى ابقاء التعريف على الجنس وشمول الموصول للفريقين أى ليستيقن أهل الكتاب من اليهود والنصارى ﴿ وَ يَزْدُ ادْ اللَّهُ بِنَ آ مَنُوا إِيمَانًا ﴾ أى يزداد اعانهم كيفية عا رأوا من تسليم أهل الكتاب وتصديقهم أنه كذلك أوكية بأنضام اعانهم بذاك الى أعانهم بسائر ما أنزل (ولا يَرْ ثاب الَّذِين أَتُوا الْكِتَابِ وَالْمُؤْمِنُ } تَا كُند لما قَبْلُه من الاستيقان واز دياد الاعسان ونفي لما قد يمترى المستيقن من شسبهة ما للففلة عنَّ بعض القَدَمَاتُ أو طريان ما توهمكونه معارضًا في أول وهلة ولما فيه من هذه الزيادة جاز عطفه على المؤكد بالواو لنفايرهما في الجملة وأنما لم ينظم المؤمنون في سلك أهل الكتاب في نغى الارتياب حيث لم يقل ولا يرتابوا للتنبيه على تباين النفيين حالافان انتقاء الارتياب من أهل الكتاب مقارن لما ينافيه من الجحود ومن المؤمنين مقارن لما يقتضيه من الايمان وكم بينهما وقيل انما لم يقل ولا يرتابوا بل قيل ولا يرتاب النح للتنصيص على تأكيد الامرين لاحتمال عود الضمير في ذلك على المؤمنين فقط والتعبير عن المؤمنين باسم الفاعل بعد ذكرهم بالموصول والصلة الفعلية المنبئة عن الحدوث للايذان بثباتهم على الايمان بعد ارديادهم ورسوخهم في ذلك ﴿ وَ لِيَقُولَ الَّذِينَ ۚ فِي قُلُورُ بِهِمْ مَرَّضٌ ﴾ أىشكأو نفاق فيكون بناء على أن السورة بتهامهامكية والنفاق أعاحدت بالمدينة اخبارا عما سيحدث من الغيبات بمد الهجرة (و السكافر ون) المصرون على النكذيب (ماذًا أراد اللهُ بَهَذَا مَثْلًا ﴾ أي أي ني. أراد الله تعالى أو ما الذي أراده الله تعالى بهذا العدد المستغرب استغراب المثل وعلى الأول ماذا منزلة منزلة اسم واحسد للاستفهام في موضع نصب باراد وعلى الثناني هي مؤلفة من كلمة ما اسماستفهام مبتدا وذا اسم موسول خبره والجلمة بعسد صلة والعائد فيها محسدوف ومثلا نصب على التمييز أو على الحال كما في قوله تعالى هذه ناقة الله لكم آية والظاهر أن ألفاظ هذه الجملة من الحسكى وعنوا بالاشارة التحقير وغرضهم نغي أن يكون ذلك من عند الله عز وجل على أبلغ وجهلا

الاستفهام حقيقةعن الحكمة ولا القدح في اشتهاله عليها مع اعترافهم بصدور الاخبار بذلك عنه تعالى وجوز أن يكون أراد الله من الحسكاية وهم قالوا ماذا أريد ونحوه وقيل يجوز أن يكون المثل عمناه الآخر وهو ما شه مضربه عورده بأن يكونوا قد عدوه لاستغرابه مثلا مضروبا ونسوه اليه عز وجل استهزاءوتهكماوافراد قوله بهذا التعليل مع كونه من باب فتنتهم قيل للاشعار باستقلالهفي الشناعةوفي الحواشي الشهابية أنما أعيد اللامفيه للفرق بين العلَّتين اذ مرجع الاولى الهداية المقصودة بالذات ومرجع هذه الضلال المقصودبالمرض الناشيء من سوء صليع الضالين وتعليل أفعاله تعالى بالحكم والمصالح جائز عندالمحقة ين وجوز في هذه اللام وكذا الاولى كونها للماقبة ﴿ كُنَّ لَكَ يُصْلُّ اللهُ مَنْ يَشَاء ﴾ ذلك اشارة الى ماقبله من منى الاضلال والهداية ومحل الكنف في الاصل النصب على انهاصَّفتَلصدر محذوف وأصل التقدير يضل الله من يشاء (ويَهْدي مَنْ كِشاء) اضلالا وهداية كائنين منال ماذكر من الاضلال والهداية فحذف المصدر وأقيم وصفه مقامه ثم قدم على الفعل لافادة القصر فصار النسظم مثل ذلك الاضلال وتلك الحداية يضل الله تعمالي من يشاء أضلاله لصرف اختياره حسب استعداده السيء الي جانب الضلال عند مشاهدته لآيات الله تسمالي الناطقة بالهدى ويهدى من يشاء هداينه لصرف آختياره حسب استعداده الحسن عند مشاهدة تلك الآيات الى جانب الهدى لا اضلالا وهداية أدنى منهما وبجوز أن تكون الاشارة الى مابعد كما في قوله تعالى وكذلك جملناكم أمة وسطا على ماحقق في موضعه ﴿ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَابُّـكَ ﴾ جمع جند اشتهر في العسكر اعتبارابالفلظةمن الجند أى الارض الفليظة التي فيها حجارة ويقال لحكل جَمَّ أَى وَمَا يَعْلُمْ جُوعَ خَلْقَهُ تَمَالَى الَّتِي مِنْ جَلَّتُهَا اللَّائِكَةُ المذكورونُ عَلَى مَاهُم عَلَيْهِ ﴿ إِلاَّ هُو ۖ } عز وجل اذلاسبيل لاحدالى حصر الممكنات والوقوف على حقائقها وصفاتها ولو اجالا فضلاع ن الاطلاع على تفاصيل أحوالها من كم وكيف ونسبة وهو رد لاستهزائهم بكون الخزنة تسعة عصر لجهلهم وجه الحكمة في ذلك وقال مقاتل هو حبواب لقول أبي حبل آما لرب محمد أعوان الا تسعة عشر وحاصدله انه لما قلل الاعوان أجيب مأمهم لا يحصون كشرة أنما الموكاون على النار هؤلا. المخصوصون لا أن المني ما يعلم بقوة بطش الملائكة الا هو خَلَافًا للطبي فان اللفظ غير ظاهر الدلالة على هذا المني واختلف في أكثرُ جنود الله عز وجل فقيـــل الملائسكة لحجر أطت السهاء وحق لها ان تئط ما فيها موضع قدم الا وفيه ملك قائماو راكع أو ساجد وفى بمض الاخيار ان مخلوقات البر عشر مخلوقات البحر والمجموع عشر مخلوقات الجو والمجموع عشر ملائكة السهاء الدنيا والمجموع عشر ملائكة السها. الثانية وهكذا الى السهاء السابعة والمجموع عشرملائكة الكرسى والمجموع عشر الملائكة الحافين بالعرش والمجموع اقل قليل بالنسبة الى ما لايسلمـــه الا الله وقيل المجموع اقل قليل بالنسبة الى الملائكة المهيمين الذين لا يملم احدهم ان الله تعمالي خلق احدا سواه والمجموع اقل فليل بالنسبة الى ما يملمسه سبحانه من مخلوقانه وعن الأوزاعي قال قال موسى عليه السسلام يارب من معك في السماء قال ملائكتي قال كم عدتهم قال اثنا عشر سبطا قال كم عدة كل سبط قال عدد التراب وفي صحة هذا نظروان صح فصدره من المتشابه وأنا لاأجزم باكثرية صنب فما يسلم جنود ربك الاهو ولم بصح عندى نص في ذلك بيد أنه يغلب على الظن ان الاكثر الملائكة عليهم السلام وهذه الآية وأمثالها من الاسيات والاخبار تشجع على القول واحتمال أن يكون في الاجر ام الملوية جنود من جنود الله تعالى لايعلم حقائقها وأحوالها الا هو عز وجلُّ ودائرة ملك الله جل جلاله أعظم من أن يحيط بها نطاق الحصر أو يُصل الى مركزها طائر الفكر فاني وهيهات ولو استغرقت القوى والاوقات هذا واختلف في المخصص لهـــذا العدد

أعنى تسمة عشر فقيل ان اختلاف النفوس البشرية في النظر والعمسال بسبب القوى الحيوانيسة الاثنتي عشرة يعنى الحواس الحسسة الباطنة والحواس الحمسسة الظاهرة والقوة البياعشية كالفضبية والشهوبة والقوة المحركة فهلمذه اثنتا عصرة والطبيعيسة السبع التي ثلات منهما مخمدومة وهي القوة النامية والغادية والمولدة وأربع منها خادمة وهمي الهاضمة والجباذبة والدافعة والمباسكة وهدندا مع ابتنائه على الفلسفة لايكاديتم كمالا يخفى على من وقف على كشبها وقيل أن لجهتم سبع دركات ست منها لاصنافالكفار وكل صنف يعذب بترك الاعتقاد والافرار والعمل أنواعا من العذاب تناسبها فبضرب الست في الثلاثة محصل تمسانية عشر وعلى فل نوع ملك أو صدنف يتولاه وواحدة المصاة الامة يعذبون فيها بترك العمل نوعا يناسبه ويتولاه ملك أو صنف وبذلك تتم التسعة عشر . وخصت ست منها باصناف الكفار وواحدة باصناف الامة ولم يجمل تعذيب الكيفارق خس منها فيبق المؤمنين اثنتان احداها لاحل الكباثر والاخرى لأهل الصفائر أو احداها للعصاة منهم والاخرى للعاصيات لانه حيث أعدت النار للكافرين أولا وبالذات ناسسب ان يستفرقوها كلية ويوزعوا على حجيع أماكنها بقدر ما يمكن لكن لمسا تعلقت ارادته سبحانه بتمذيب عصاة الامة بها أفرزت واحدة منها لهم وقيل ان الساعات أربع وعشرون خمسة منها مصروفة المسلاة فلم يخلق في مقابلتها زبانية لبركة الصلاة الشاملة ان لم يصل فيبقى تسمة عشر وقيل أن لجهنم سبع دركات -ت منها لاصنَّاف الكنفار وللاعتناء بامر عذابهم واستمراره ناسب أن يقوم عليه ثلاثة واحد في الوسط واثنان في الطرفين فهذه ثمانية عشر وواحدة منها لعصاة المؤمنين ناسب أمر عذابهم ان يقوم عليه واحد وبه تتم التسمة عشر وقيسل ان العدد على وجهين قليل وهو من الواحد الى التسمة وكثير وهو من العشرة الا مالا بهاية له فجمع بين نهاية القليل وبداية الكثير وقيل غير ذلك والذي مال اليه أكثر العلماء ان ذلك مما لايعـــلم حكمته على النحقيق الا الله عز وجل وهو كالمتشابه يؤمن به ويفوض علمه الى الله تعالى وكل ماذكر بما لايمول عليسه كا لايخني على من وجه أدنى نظره اليسه والله تمالى الحادى لصوب الصواب والمتفضل على من شاه يعلم لاشك معه ولا ارتياب وقرأ ابو جعفروطلحة بن سليمان تسعة عشرباسكان المين وهو لغة فيه كراهة توالى الحركات فيما هو كاسم واحــد وقرا انس بن مالك وابن عباس وابن قطب وابراهيم بن قتة تسمة بضم الناء وهي حركة بناء عدل اليها عن الفقح لتوالى خس فتحاتولاينوهمانها حركة اعراب والاأعرب عشر وقرأانس ايضا تسعة بالضم أعشر بالفتح قال صاحب الاوامح فيجوزانه جع العشرة على أعشر تهاجراه مجرى تسعةعشروعنه أيضاتسعةوعش بالضموقلب الهمزة واوا خالصة تخفيفا والتاه فيهما مضمومة ضمة بناه لما سمعت آنفا وعن سليمان بن قتة وهو اخو ابراهيم اله قرأ تسعة أعشر بضم الناه ضمة اعراب والاضمافة الى اعشر وجره منونا وهو على ما قال صاحب اللوامح جمع عشرة وقد صرح بان الملائكة على القراءة لهذا الجمع معربا او مبنيا تسعون ملكا وقال الزمختسرى حجح عشير مثل يمين وأيمن وروى عنه انه قال اى تسعة من الملائكة كل واحد منهم عشير فهم مع اشياعهم تسعون والعشير بمني العشر فعل على ان النقباء تسعة وتعقب بان دلالته على هذا المعنى غير واضحة ولهــــذا قال ابن حبّى لاوجه لتلك القرآءة الا ان يني تسعة اعتبر جمع العشير وهم الاصدقاء فليراجع (ومًا هي ) اي سقر كما يقتضيه كلام مجاهد ﴿ إِلَّا فَرَكَّرَى لِلْبَشِّرِ ﴾ الانذكرة لهم والعطف قبل على قولة تعالى سأصليه سفر وما جعلنا اصحاب النار الى هنا اعتراض ووجهه أنه لما قيل عليها تسعة عشر زيادة في تبويل أمرجهنم عقب بما يؤكد أوتهم وتسلطهم وتباينهم بالشدة عن سائر المخلوقات ثم مما يؤكد الكمية وما أكد المؤكد فهو مؤكد ايضا وقبل

الضمير للآيات الناطقة باحوال سقر وقيل لعدة خزنتها والتذكير والعظة فيها منجهة ان فيخلقه تعالىماهو فيغاية العظمة حتى بكون القليل منهم معذبا ومهلكا لما لايحصى دلالة على انه عزوجل لايقدر حق قدره ولا توصف عظمته ولا تصل الافكار الىحرم جلاله وقيال الضمير للجنود وقيل لنار الدنياوهذاأضعف الاقوال وأقواها على ماقيل ماتقدم وبين البشر ههنا والبشر فيما سبق أعنى قوله تعالى لواحة للبشر على على تفسير الجمهور تجنيس تام لفظى وخطى وقل من تذكر له (كلًا ) ردع لمن أنكرها وقيلزجر عن قول أبى جهل وأصحابه أنهم يقدرون على مقاومة خزنة جهنم وقيل ردع عن الاستهزاه بالمدة المخصوصة وقال الفراء هي صلة للقسم وقدرها بمضهم بحقا وبعضهم بألا الاستفتاحية وقال الزمخصري انكار بمد أن جعلها سبحانه ذكرى أن يكون لهسم ذكرى وتعقبه أبو حيان بانه لايسوغ في حقه تعالى أن يخبر أنها ذكرى للبشير ثم ينكر ان يكون لحسم ذكرى وأجيب بانه لاتنساقض لان منى كونها ذكرى ان شأنهاأن تكون مذكرة لكل أحد ومن لم يتذكر لغلبة الشقاء عليه لايعد من البشير ولا يلتفت لعدم تذكره كما ان حلاوة العسل لايضرها كونها مرة في فم منحرف المزاج المحتاج الى العلاج وحال حسنالوقف علىكلا وعدمحسنه هنا يعلم من النظر الى المراد بهاوصرح بعضهم بذلك فقال انكانت متعلقة بالكلام السابق يحسن الوقف عليها وان كَانت مِتعلقة بالسكلام اللاحق لايحسن ذلك أي كما اذا كانت بمنى ألا الاستفتاحية فالوقت حينئذ تام على للبشر ويستأنف كلا ﴿ وَالْقُـمَرِ وَاللَّيْلِ إِذْ أَدْ بَرَ ﴾ أى ولى وقرأ إبن عباس وابن الزبير ومجاهد وعطاء وابن يعمر وأبو جمفر وشيبة وأبو الزناد وقتادة وعمر بنعبد العزيز والحسن وطلحة والنحويان والابنان وأبو بكر اذا ظرف زمان مستقبل دبر بفتح الدال وهو بمغى ادبر المزيد كقبل وأقبل والمبروف الزيد وحسن الثلاثي هنسا مشاكلة أكثر الفواصل وقيل دير من دير الليل النهاراذا خلفه والتعبير بالمساضي مع اذا التي للمستقبل للتحقيق ويجوز أن يقال أنها تقلبهمستقبلا وقرأ أبورزين وأبو رجاء والاعمش ومطروبونس بن عبيد وهي رواية عن الحسن وابى يعمر والسلمي وطلحةاذابالالف ادبر بالهمز وكذا هوفي مصحف عبد الله وأبي وهوأنسب بقوله تعالى (والصُّبْح ِ إِذًا أَسْفَرَ } أَي أَضِاء وانكشف على قراءة الجمهوروقرأ ابن السميفع وعيسى بن الفضل سفر ثلاثياً وفسربطر ح الظلمة عن وجهه ( إنَّهَا لَإِحْدَى الْسَكُبَر ﴾ جواب للقسم وجوزأن يكون كلاردعا لمن ينكر ان نكون احدى الكبرى لماعلم من أن ان واللام من السكلامَ الانكاري فيجوابمنكر مصر وهذا تعليل لسكلا والقسم معترض للتأكيد لا جواب له أوجوابه مقدر يدلعليه كلا وفي التعليل نوع خفاه فتأمل وضمير أنها لسقر والكبر جمع الكبرى جعلت ألف التأنيت كتائها فكماجمت فعلة على فعل جمعت فعلى عليها ونظيرها السوافي في جمع السافياء والقواصع في جمع القاصماء فان فاعلة تجمع على فواعل باطرادلافاعلاء لكن حمل فاعلاه على فاعلة لاشتراك الالفوالتا. في الدلالة على التأنيث وضعا فجمع فيهما على فواعل وقول ابن عطية الكبر جمع كبيرة وهم كا لا يخفي أي ان سقر لاحدى السواهي الكبر على منى ان البلايا الكبرة كثيرة وسقر واحدة منها قيل فيكون في ذلك اشارة الى أن بلاءهم غير محصور فيها بل تحل بهم بلايا غير متناهية أو ان البلايا الكبيرة كثيرة وسقر من بينهم واحدة في العظم لا نظير لها وهذا كما يقال فلان أحد الاحدىن وهو واحد الفضلاء وهي احدى النساءوعلى هذاا فتصر الزمخشري ورجح الاولبانه انسببالمقام ولعله لما تضمن من الاشارة وقيل المغي انهما لاحدى دركات النار الكبرالسبع لانهاجهنم ولظي والحطمة وسقر والسعيروالجحيم والهاويةونقل عن صاحب التيسير وليس بذك ايضا وقيل ضمير أنها يعتمل أن يكون النذارة وأم الأخرة قال في البحر فهوالحال

والقصة وقبل هو للساعة فيمود على غير مذكور وقرأ نصر بن عاصم وابن محيصن ووهب بن جريرعن ابن كشر لحدى الكبر بحذف همزة احدى وهو حذف لا ينقاس وتخفيف مثل هذه الهمزة انتجمل بين بين ﴿ نَذِيرًا لِلْبَشْرِ ﴾ قيل تمييز لاحدى الكبر على أن نذير أمصدر بمنى انذاراً كالنكير بمنى الانكار اى انها لاحدى الكر أنَّذَارا والمنيعلي ما سمعت عن الزمخصري أنها لاعظم الدواهي انذارا وهوكاتقول هي احدى النساء عفافا وقال الفراء هو مصدر نصب بأضهار فعل اى انذر انذارا وذهب غيرواحد الى انه اسم فاعل بمعي منذرة فقال الزجاج حال من الضمير في أبها وفيه مجي الحال من اسم ان وقيل حال من الضمير في لاحدى واخذارابو البقاءكونه حالايما دلتعليه الجملةوالتقديرعظمت اوكرت نذيرا وهوعلى ماقال ابوحيان قول لابائس به وجوزت هذه الاوجه علىمصدريته ايضا بتاويله بالوصف وقال النحاس حذفت الهاء من نذيراً وان كان للنار على معنى النسب يسى ذأت انذار وقد يقال في عدم الحاق الهاء فيه غير ذلك مماقيل في عدم الحاقها في قوله تعمالي ان رحمة الله قريب من المحسنين وقال أبو رزين المراد بالنذير هنا هو الله تعمالي فهو منصوب باضهار فعل أي ادع نذيرا أو نحوه وقال ابن زيد المراد به النبي صلى الله تعالى عليه وسلم قيل فهو منصوب باضهار فمسل أيضا أي ناد أو بلغ أو أعلن وهو كما ترى ولو جمل عليه حالاً من الضمير المستتر في الفعل الكان أولى وكذا لوجمل منادى والكلام نظير قولك ان الامركذا يافلان وقيل انه على هذا حال من ضمير قم أول السورة وفيه خرم النظم الجليلولذاقيل هومنبدع التفاسير وقرأ أبى وابن أبي عبلة نذير بالرفع على انه خبر بمدخبر لان أو خبر لمبدا محذوف أى هي نذير على ماهو المعول عليه من أنه وصف النار وأماعلى القول بانه وصف الدّتمالي أوالرسول عليه الصلاة السلام فهو خبر لمحذوف لاغير أي هونذير ﴿ لِكُنْ شَاءَ مِنْ كُمْ أَنْ يَتَقَدُّمُ أُو يَتَا خُر ﴾ الجاروالمجروربدل، نالجاروالمجرورفيها سبق أعنى البشروضمير شاه الموصول أى نذيرا للمتمكنين منكم من السبق الىالخيروالنخلف عنهوقال السدىان يتقدمالى النارانتقدمذكرهاأويتأخر عنها الى الجنة وقال الزجاجان يتقدم الى المأمورات أويتاخرعن المنهيات وفسر بعضهم التقدم بالأيمان والتاخر بالكفر وقيل ضميرشاه للة تمالى أى نذير ألمن شاه الله تعالى منكم تقدمه أو تأخر ، وجوز ان يكون لمن خبرا مقدما وان يتقدم أو يتا خر مبتدا كقولك لمن توضا أن يصلي وممناه مطلق لمن شاء التقدم أي السبق الي الحير أو التائخر أي التخلف عنه إن يتقدم ويتأخر فيكون كـقوله تعــالى فمن شاه فليؤمن ومنشاء فليكفر ولا يخني ان اللفظ يحتمله لكنه بعيد جدا ( كُلُّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ رَهينَة ۖ ) مرهونة عند الله تمالى بكسبها والرهينة مصدر بمغنى الرهن كالشنيمة بمغنى الشتم لأَصَّفة والا لقبل رَّهين لانفعيلا بمغى مفعول لايدخله التاه ويستوى فيه المذكروالمؤنث ومنه قول عبدالرحمن بنزيد وقدقتل أبوهوعرض عليه سبع ديات فأبيان يا خذها

أبعد الذي بالنعف نعف كويكب لله رهينة رمس ذي تراب وجندل أذكر بالبقيا على من أصابني لله وبقياى اني جاهد غير مؤتل

واختيرعلى وهين مع موازنته لليمين وعدم احتياجه للتا ويل لان المصدر هنا ابلغ فهوانسب بالمقام فلا يلتفت للمناسبة اللفظية فيه وقيل الحماه في رهينة للمبالغة واختسار أبو حيان انها بما غلب عليه الاسمية كالنطيحة وان كانت في الاصل فعيلا بمنى مفعول وهو وجه أيضا وادعى ان التأنيث في البيت على معنى النفس إلا أصحاب اليمين ) وهم المسلمون المخلصون كا قال الحسن وابن كيسسان والضحاك ورواه ابن المنذر عن ابن عباس فانهم فا كون رقابهم بما أحسنوا من أعمالهم كا يفك الراهن رهذه باداه الدين

وأخرج ابن المنسذر وان جرير وجماعة عن على كرم الله تعالى وجهه أمهم أطفال المسلميزوأخرجوء أيضا عن أبن عمر رضي ألله تعالى عنهما ونقل بعضهم عن ابن عباس انهم الملائكة فانهم غير مرهونين بديون انتكاليف كالاطفال وتعقب بان اطلاق النفسءعلي الملك غيرممروف وبانهم لايوصفون بالكسب أيضا علىان الظاهر سباقا وسياقا أن يرادبهم طائفة من البشر الكلفين والكشيرعلي تفسيرهم بما سمعت وقيل هم الذين سبقت لهم من الله الحسنى وقيل الدين كانوا عن يمين آدم عليه السلام يوم الميثاق وقيل الذين يعطون كشهم بايماتهم ولاقدافع بين هذه الاقوال كما لايخني والاستثناء على ماتقدم وكذا هذه الاقوال متصل وأما على قول الامير كرم الله تعمالي وجهه ومانقل عن ابن عمه فقال أبو حيان هو استثناء منقطع وقيل يجوز الاتصال والانقطاع التعظيم والجُملة استثناف وقع جواب عن سؤال نشأ مما قبله من اسستثناه أصحاب اليمين كانه قيسل مابالهم فقيل هم في جنات لايكنته كنهها ولا يعبِّوك وصفها وجوز أن يكون الظَّرف في موضَّع الحال من أصحابُ اليمين أومن ضميرهم في قوله تعالى (كِتُسَّاء لو أنَّ) قدم للاعتناء مع رعاية الفاصلة وقيل ظرف التساؤل وليس المراد بتساؤلهم أن يسأل بعضهم بعضا على أن يكون كل واحد منهم سائلا ومسؤلا معا بل وقوع السؤال منهم مجردا عن وقوعه عليهم فان صيغة النفاعل وان وضعت في الاصل الدلالة على صدور الفعل عن المتعدى ووقوعه عليه معا بحيث يصيركل واحدمن ذلك فاعلا ومفمولامعاكما فيقولك تشاتم القومأى شتمكل واحد منهم الآخر لكننها قدنجرد عن المني الثاني ويقصد بها الدلالة على الأول فقط ويكون الواقع عليه شيئا آخركافي قولك تراه والحلالةال حجار اللهاذا كان المشكلم مفردا يقول دعوتهواذا كانجاعة يقول تداعيناه ونظيره رميته وتراميناه ورأيت الحلال وتراءيناه ولا يكون هذا التفاعل من الجانبين وعلى هذا فالمسؤل محذوف أعنى المجرمين والتقدير يتساءلون المجرمين عنهم أى يساألون المجرمين عن أحوالهم فغير الى مافي النظم الجليل وقيل ينساء لون (عَن الْمُجْرِمِينَ) والمنى على ذلك وحذف المسؤل لكونه غير المسئول عنه وقوله تعالى ﴿ مَاسَلَسَكُمُمُ في سَقَرَّ ﴾ بيان للتسماؤل ون غير حاجة الى اضار قول أو هو مقمدر بقول وقع حالا من فاعل يتساءلون أي يسا لونهم قائلين أي شي أدخلكم في حةر وقيل المسؤل غير المجرمين كجماعة من الملائكة عليهم السلام وما سلككم الخ حكاية قول السؤلين عنهم أى اسا سأل أحجاب اليمين الملائكة عن حال الحِرمين قالوا لهم تحن سالنا الحِرمين عن ذلك وقانا لهم ما ساكدكم في سقر الى الآخر وكان يكفيهم أن يقولوا حالهمكيت وكيتلكن أنى بالجواب مفصلاحسبما سألوه ليكون أثبت للصدق وأدل على حقيقة الامر فني الكلام حدِّق واختصار وجوز أن تكون صيغة النفاعل على حقيقتها أي يسال بعضهم بعضا عن المجرمين وما سلك كم حكاية قول السؤل عنهم أيضا ولا يخنى مافي اعتبار الحكماية من التكانف فليس ذاك بالوجه وان كان الأيجاز نهيج التنزيل والحذف كشيراً في كلامه تسالي الجليل والظاهر أن السسؤال سؤال توبيخ وتحسير والا فهم عالمون ما الذي أدخاهم النار ولو كانوا الاطفال فيها أظن لانكشاف الامر ذلك اليوم وروى عبد الله بن أحمد وجماعة عن ابن الزبير أنه يقرأ يتساءلون عن المجرمين يا فلان ما سلكم ورويت عن عمر أيضا وأخرج أبو عبيد وابن المذر عن ابن مسمود أنه قرأ يا أيها الكفار ماسلك كم في سفر (قالوًا) أي المجرِّون مجيبين السائلين (أَمْ مَكُ وِنَ الْمُمَلِّينَ) الصلاة الواجبة (وَ أَمْ نَكُ نُطْمِيمُ المِسْكِينَ ﴾ أي نعطيه عليجب علماؤه والدني على استعرار النفي لانفي الاستعرار واستدل بالآية

على ان الكفار مخاطبون بفروع العبادات لانهم جملو اعذا بهم اترك الصلاة فلولم يخاطبوا بهالم واخذوا وتفصيل المسئلة في الاصول وتعقب هذا الاستدلال بأنه لاخلاف في المؤاخذة في الآخرة على ترك الاعتقاد فيجوزأن يكون المغي من المعتقدين للصلاة ووجوبها فيكون العذاب على ترك الاعتقاد وأيضا المصلين يجوز ان يكون كنناية عن المؤمنين وأيضا ذاك من كلام الكفرة فيجوز كذبهـم أو خطؤهم فيه وأجيب بأن ذلك عدول عن الظاهر يأباه قوله تعالى ولم نك نطعم الح والقصود من حكاية السؤال والحواب التحذير فلو كان الجواب كذبا أو خطأً لم يكن في ذكره فائدة ﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَمَّ الخَّا يُضينَ ﴾ أى نشرع في البأطل مع الشارعين فيه والحوض في الاصل ابتداء الدخول في الماء والمروَّر فيه واستمالة في الشروع في الباطل من المجازالمرسل أو الإستمارة على ماقرروم في الشفر ونحوه وعن بعضهم انه امم غالب في الشيروأ كثر مااستعمل في القرآن مما يذم الشروع فيه وأريد بالباطل مالا ينبغي من القول والفعل وعد من ذلك حكاية مايجريبين الزوجين في الحلوة مثلا وحكاية أحوال الفسقة باقسامهم على وجه الالتذاذ والاستثناس بها ونقل ألحروبالتي حرت بين الصحابة رضى الله تمالي عنهم لغير غرض شرعى بل لمجرد أن يتوصل به الى طعن وتنقيص والنكلم الكلمة يضحك بها الرجل حلساءه سواه كانت مباحة في نفسها أملا نعم التكلم بالكلمة المحرمة لذلك باطل على باطل الى غير ذلك عالا يحصى وكان ذكر مع الحائضين اشارة الى عدم اكتراثهم بالباطل ومبالاتهم به فَكَا نَهِمَ قَالُوا وَكَنَا لَانْبَالِي بِبَاطُلُ (و كُنُنَّانُكُمْ بُ بِيَوْمُ الدِّينِ ) أَى بَيْوم الجزاء أضافوه الى الجزاءمع ان فيهمن الدواهي والاهوال مالا غاية له لانه أدهاها وأهولهاوأنهم ملابسوه وقدمضت بقية الدواهي وتأخير جنايتهم هذه مع كونها أعظم من الكل لتفخيمها كانهـم قالوا وكنا بمد ذلك كله مكذبين بيوم القيامة ولبيان كون تكَذيبهم به مقارنا لسائر جناياتهم المعدودة مستمرا الى آخر عمرهم حسبها نطق به قولهـــم ﴿ تَحَتَّى آ تَدِينَا اليَّقَينُ ﴾ أي الموت ومقدماته كما ذهب اليه جل المفسرين وقال ابن عطية اليةين عندي محتماً كانوا يكذبونبه منالرجوع الى الله تعالى والدار الآخرة وقول المفسرين هو الموت متعقب عندى لأن نفس الموت يقين عند الكافر وهو حي فلم يريدوا باليقين الا الشيء الذَّى كانوا يكذبون به وهم أحياء في الدنيا فتيةنوه بعد الموت انتهي وفيه نظر ثم الظاهر أن مجموع ما ذكروه سببلدخول مجموعهم النار فلا يضر في ذلك أن من أهل النار من لم يكن وحبب عليه اطعام مسكين كفقراء الكفرة المعدمين وفي الكشاف يحتمل الكلام أنيكون دخول كلمنهمالنار لمجموع الاربعة ويحتمل أنيكون دخولبعضهم لبعضها كانيكون ذلك لمجرد ترك الصلاة أو ترك الاطعام وفيه دسيسة اعتزال وهو تخليد مرتكب الكبيرة من المؤمنين كتارك الصلاة في النار وأنت تعلم ان الآية في الكنفار لا في أعم منهم (فما تَنْفُعْهُمْ شفاعةُ الشَّافِهِينَ ﴾ لو شفعوا لهم جيما فالكلام على ألفرضواشتهر انه من باب ، ولا ترى الصب بِما ينحجر ، وحمل التعريف على الاستغراق أبلغ وأنسب بالمقام والفاء في قوله ﴿ فَمَا لَمُمْ عَنِ التَّهُ كُورَةِ مُمْرَضِينَ ﴾ لنرتيب انكار اعراضهم عن القرآن بغير ساب على ما قبلها من موجبات الاقبال عليه والاتعاظ بَه من سوء حال المسكذبين ومعرضين حال لازمة من الضمير في الجار الواقع خبرا لما الاستفهامية أعنى لهم وهي المقصودة من الكلام وعن متعلقة بها والتقديم لامناية مع رعاية الفاصلة أي فاذا كان حال المكذبين به على ماذكر فأى شيء حصل لهم ممرضين عن القرآن مع تماضد موحبات الاقبال عليه وتأخذ الدواعي الى الايمان به حبوز ان يراد بالنذ كرة مايعم القرآن وما بعد يرجح الاول وهو مصدر بمعنى النذكيرأطلق علىماذكرمبالغة

وقوله تعالى ﴿كَا وَهُمْ حَمْرُ مُسْتَنَفِرَةٌ ﴾ حال من المستكن في معرضين بطريق التداخل والحمرجع حمار والمراد به كما قال ابن عباس حمار الوحش لَّانه بينهم مثل بالنفار وشدة الفرار ومستنفرة من استنفر بمغي نفر كعجب واستعجب كما قيل والاحسن ان استفعل للعبالفة كان الحمر لشدة العدو تطلب النفار من نفسها والمعسى مشبين بحمر نافرة جدا (فَرَّت مِنْ قَسُورَةٍ)أَى أسدوهي فعولة من القسر وهو القهر والغلبة وأخرج ذلك ابن جرير وعبد بن حميد وغَيرهاعن أبي هريرة وأخرجه ابن المنذر عن ابن عباس أيضاً بيد أنه قال هو بلسان العرب الاسد وبلسان الحبشة قسورة وفي رواية أخرى عنه انها الرجال الرماة القنص وروى نحوه عن مجاهد وعكرمة وأبن جبير وعطاء بن أبي رباح وفي روايةأخرى عنه أخرجهاان عيينة فيتفسيره أنه ركزالناس أى أصواتهم وعنه أيضا حبال الصيادين وعن قنادة النبل وقال آبن الاعرابي وثملب القسورة أول الليل أىفرت من ظلمة الليل وجمهور اللغويين على انه الاسد وأياما كان فقدشبهوا في اعراضهم عن القرآن واستهاع ما فيه من المواعظ وشرادهم عنه بحمر وحشية جدت في نفارها بمسا أفزعها وفي تشبيههم بالحرمد مة ظاهرة وتهجين لحالهم بين كافي قوله سبحانه كثل الحمار يحمل أسفارا أوشهادة عليهم باليله وقلة العقل وقرأ الاعمش حمر باسكان الميم وقدأ نافع وابن عامر والمفضل عن عاضم مستنفرة بفتح الفاه أى استنفرها فزعها من القسورة وفرت يناسب الكسر فمن محمد بن سلام قال سألت أباسرار الفنوى وكان اعرابيا فصيحا فقلت كا"نهم حمر ماذا فقال مستنفرة طردها قسورة ففتح الفاء فقلت انمسا هو فرت من قسورة قال أفرت قلت نعم قال فستنفرة اذن فكسر الفاء وقوله تعالى ﴿ بَلْ يُرْبِدُ كُلُّ امْرِي وَمِنْهُمْ أَنْ يَا تَى صُحْفًا مُنْشَرَةً ﴾ عطف على مقدر يقتضيه المقام كا نه قيل لا يكتفَون بتلك التذكرة ولا يرضون بهابليريد فلواحد منهم ان يؤتى قراطيس تنشر وتقرأ كالكتب التي يتكانب بهاوجوز ان يراد كتباكتبت في السماءونزلت بها الملائكة ساعة كتبت منصرة على أيديها غضة رطبة لم تطو بعد وفيه بعد وذلك على الوجهين أنهم قالوا لرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم أن سرك أن نتابعك فأت كل وأحد منا بكتب من السماء عنوانها من رب العالمين الى فلان بن فلان نؤمر فيها باتباعك فنزلت ونحوه قوله تعالى لن نؤمن لك حتى تنزل عليناكتا بانقرؤه وقال ولونز لناعليك كتابافي قرطاس فلمسوه بايديهم الآية وأخرج اس جريروان المنذر عن السدى عن أبي صالح قال قالوا ان كان محمد صادقا فليصبح تحت رأس كل رجل منا صحيفة فيها براءة وامنة من النار وقبل كانوا يقولون بلغنا أن الرجل من بني اسرائيل كان يصبح مكتوبا على رأسه ذنبه وكفارته فأتنا بمثل ذلك وهذا من الصحف المنشرة بمعزل الأأن يراد بالصحف المنشرة الكتابات الظاهرة المكشوفة ونحوم ما روى عن أبي صالح فمآ لهما اليواحد لاشتراكهما في أن المنشر لم يبق على أصله وان لكل صحيفة مخصوصة به اما لحلاصه من الذنب واما لوجه خلاصة فالمعول عليه مانقدم وهو مروىعن الحسن وقتادة وابن زيد وقرأ سعيد بن جبير صحفا باسكان الحاه منشرة بالتخفيف على أن أنشر الصحف ونشرها واحد كا نزله ونزله وفي البحر المحفوظ فيالصحيفة والثوب نشر مخففا ثلانيا ويقال في الميت أنشره الله تمالي ونشره وبقال أنشره الله تمالي فنشر هو أي أحياه في ﴿ كَلاًّ ﴾ دععن ارادتهم تلك وزجر لهم عن اقتراح الآيات ﴿ بَلْ لَا يَخَافُونَ اللَّهِ خِرَّةً ﴾ فلذلك يعرضون عن التذكر ة لالامنتاع ايتاه الصحف وحصول مقترحهم كا يزعمون وقر أأبوحيوة تخافون بتاه الحطاب انتفاتا (كَلاً) ردع لهم عن اعراضهم (إنهُ أى القرآن أو النذ كرة السابقة في قوله تعالى فعالهم عن النذ كرة معرضين وكذا الضمير الآتمي وذكر لانه

بمنى القرآن أو الذكر ﴿ تَمَدْ كِرَةٌ ﴾ وأَى تذكره ﴿ فَمَنْ شَاءٍ ﴾ ان يذكره ﴿ ذَ كُرَّهَ ﴾ وحاز بسبيه سعادة الدارين والوقف على كلا على ما سمعت في الموضعين وعلى منشرة والآخرة أن جعلت كما في الحواشي بمعنى الا ﴿ وَمَا يَذْ كُرُونَ ﴾ أي بمجرد مشيئتهم الله كر كا هو المفهوم من ظاهر قوله تعالى فن شاء ذكره اذ لأنأثير لمشيئة العبــد وارادته في أفعاله وهو قوله سبحانه ﴿ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ ﴾ استثناء مفرغ من أعم العلل أو من أعم الاحوال أي وما يذكرون بعلة من العلل أو في حال من الاحوال الا بان يشاه الله تعالى أو حال ان يشاء الله ذلك وهذا تصريح بان أفعال العباد بمشيئة الله عزوجل بالذات أو بالواسطة ففيه ردعلىالمعتزلة وحملهمالمشيئة علىمشيئة القسروالالجاه خروج عنالظاهرمنغيرقسروالجاه وقرأ نافع وسلام ويعقوب تذكرون بتاء الخطاب التفاتامع اسكان الذال وروى عن أبى حيوة يذكرون بياء الغيبة وشدالذال وعن أبي جعفر تذكرون بالنساء الفوقية وادغامها في الذال ﴿ هُو َ أَهْلُ التَّقُّوكُ ﴾ حقيق بان يتقى عذابه ويؤمن به ويطاع فالتقوىمصدر المبنى للمفعول ﴿ وأَهْــلُ المَغْفَرَةِ ﴾ حقيق بان ينفر جل وعلا لمن آمن به واطاعه فالمغفرة مصدر المبنى للفاعل وأخرج أحمد والترمّذي وحسسنه والحسالم وصححه والنسائي وابن ماجه وخلق آخرون عن انس ان رسول الله صلى الله تعالى عايمه وسلم قرأ هذه الآية هو أهل التقوىوأهل المغفرة فقال قد قال ربكم أنا أهل أن اتقى فلا يجمل ممى اله فمن انقاني فلم يجمل معي الها آخر فانا أهل ان اعفر له وأخرج ان مردويه عن عبسد الله بن دينار عن أبي هريرة وأبن عمر وابن عباس مرفوعا مايقرب من ذلك وفي حديث أخرجه الحكيم الترمدي في نوادر الاصول عن الحسن قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلميقولالله تعالى انى لاجدنى استحى من عبدى يرفع يديه الى ثم يردها من غير مغفرة قالت الملائكة الهنا ليس لذلك ماهل قال الله تعالى لكني أهل التقوى وأهل المغفرة اشهدكماني قد غفرت له وكائن الجلة إنحقيق الترهيبوالترغيب اللذين اشعر سهما الكيلامالسابق كما لايخفي على المتذكروعن بمضهم انه لما سمع قوله تعالى هوأهل التقوى وأهل المغفرة قال اللهم اجعلني من أهل التقوى وأهل المغفرة على أن أول الثاني كثاني الاول مبنيا للفاعل وثاني الثاني كاول الاول مبنيا للمفعول والا فلا يحسن الدعاء وان تكلف لتصحيحه فافهم والله تمالى أعلم

## حير سورة القيامة كيس

ويقال لها سورة لا اقسم وهي مكية من غير حكاية خلاف ولا استثناه واختلف في عدد آيها فني الكوفي أربعون وفي غيره تسع وثلاثون والحلاف في التعجل به ولما قال سبحانه وتعالى في آخر المدثر كلابل لا يخافون الآخرة بعد ذكر الجنة والنار وكان عدم خوفهم اياها لانكارهم البعث ذكر جلا وعلا في هذه السورة الدليل عليه باتم وجه ووصف يوم القيامة وأهواله واحواله ثم ذكر ما قبل ذلك من خروج الروح من البدن ثم ما قبل من مبدا الحلق على عكس الترتيب الواقعي فقال عز من قائل عظيم

﴿ بِسُمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ لاَ أَقْسِيمُ بِيَوْمِ القَيَامَةِ ﴾ ادخالاالنافية صورة على فعل القسم مستفيض في كلامهم وإشعارهم قال امرؤ القيس

لا وأبيـك ابنة العامرى تخ لايدعى القوم انى أفر وقول غوية بن سلمى يرثى الا نادت أمامة باحتيال تخ لتحزنى فلا يك ما أبالى وملخص ماذهب اليه جارالة فى ذلك ان لاهذه اذاوقست فى خلال الكلام كقوله تعالى فلاوربك لا يؤمنون فهى صلة

تراد لتأكيد القسم مثلها في قوله تعالى لئلا يعلم لتأكيد العلم وانها اذا وقعت ابتداه كما في هذه السورة وسورة البلدفهي للنفى لأن الصلة أعانسكون فيوسطالكلام ووجهه انانشاه القسم يتضمن الاخبارعن تعظيم المقسم به فهونفي لذلك الحبر الضمني على سبيل الكناية والمراد انه لايعظم بالقسم لأنه في نفسه عظيم اقسم به أولاويتر في من هذا النعظيم الى تاكيد المقسم عليه إذ المبالغة في تمظيم المقسم به تتضمن المبالغة فيه ها يختلج في بعض الحواطر من انه يلزم ان يكون على هذا اخبارا لاانشاءفلا يستحق جواباوان المغى على تعظيم المقسم عليه لا المقسم به مدفوع ووراءذلك اقوال فقيل أنها لنفي الاقسام لوضوح الامر وقال الفراء لنفي كلام معهود قبل القدم ورد. فكا"نهم هنا انكروا البعث فقيل لأأى الامر كذلك ثم قيل اقسم بيوم القيامة وقدح الامام فيسه باعادة حرف النفي بعسد وقيــل أنها ليست لا وأنمــا اللام أشبعت فنحتها فظهر من ذلك ألف والاصل لاقسم كما قرأ به قنبل وروى عن البزى والحسسن وهي لام الابتداء عنسد بعض والاصل لانا اقسم وحسدف المبتدا للعسلم به ولام التاكيد دخلت على الفعل المضارع كما في ان ربك ليحكم بينهم والاســـل اني لاقسم عند بعض ولام القسم ولم يصحبها نون النوكيد لعدم لزوم ذلك وأنما هو أغلبي على ماحكي عن سيبويه معالاعتماد علىالمعنى عند آخرين وقال الجهور انها صلة واختاره جار الله في المفصل وما ذكر من الاختصاص غير مسلم لأن الزيادة اذا ثبتت في القسم فلا فرق بين الأول الكلام وأوسطه لأأنه مسلم لكن القرآن في حكمسورة وأحدة متصل بمضه ببمض لانكونه كذلك بالنسبة الى النناقضونحوه لابالنسبة ألى مثل هذا الحكم ثم فهم ماذكر وفي توحيه النغي من اللفظ بعيدوحال سائر الاقوال غير خني وقد مربعض الكلام فيذلك فتذكر والكلام في قوله تعالى (ولا أقشيمُ بالنَّمْسِ اللَّوَّامَةِ ) على ذلك النمط بيد أنه قبل على قراءة لاقسم فيما قبل ان المراد هنا النفي على مُعنى اني لاقسم بيوم القيامة لشرفه ولأأقسم بالنفس اللوامة لحستها وأخرج عبد ابن حميسد وابن جرير عن قتادة مايقتضيه وحكاء في البحر عن الحسسن وقال قتادة في هذه النفس هي الفاجرة الحشعة اللوامة لصاحبها على مافانه من سعى الدنيا واغراضها وجاء نحوه في رواية عن ابن عباس والحق انه تفسير لايناسب هذا المقام والذلك قيل هي النفس المنقية التي تلوم النفوس بومانقيامة على تقصيرهن في انتقوىوالمبالغة بكشرة المفعول وقال مجاهد هي انتي تلوم نفسها على مافات وتندم على الشر لم فعلته وعلى الحِيرِ لم لم تستكثر منه فهي لم تزل لائمة وان اجتهدت في الطاعات فالمبالغة في الكيف باعتبار الدوام وقيل المراد بالنفس اللوامة جنس النفس الشاملة للتقية والفاجرة لما روى انه صلى للله تمالى عليه وسلم قال ليس من نفس برة ولافاجرة الا وتلوم نفسها يوم الفيامة انعملت خيرا قالتكيف لمأز دمنه وانعملت شرافالت ليتني قصرت وضمها الى يوم القيامة لأن المقصود من اقامتها مجازاتها وبعثها فيه وضعف بان هذا القدر من اللوم لايكون مدارا للاعظام بالاقسام وان صدر عن النفس المؤمنة المسيئة فكيف من الكافرة المندرجة تحت الجنس واحبب بأن القسم بها حينئذ بقطع النظر عن الصفة والنفس من حيث هي شريفة لانها الروحالتي هي من عظيم أمر الله عز وجل وفيه أنه لا يظهر لذكر الوصف حينتذ فائدة والامام أوقف الخبرعلي ابن عباس واعترضه بثلاثة اوجه واجاب عنها بحمل اللوم على تمنى الزيادة وتمنى ان لم يكن ما وقعمن المهصية واقعا وما ذكر من توجيه الضم لا يخص هذا الوجه كما لا يخفي وقيل المراد بها نفس آدم عليه السلام فانها لم تزل تلوم نفسها على فعلها الذي خرجت بهمن الجنة واكثر الصوفية على ان النفس اللوامة فوق الامارة وتحت المطمئنة وعرفوا الامارة بانها هي التي تميل الى الطبيعة البدنية وتأمر باللذات والشهوات الحسيةوتجذبالقلب الى الجهة السفلية وقالوا هي مأوى الشرور ومنبع الاخلاق الذميمةوعرفوا

اللوامة بانها هي التي تنورت بنور القلب قدر ما تنبهت عن سنة الغفلة فكلما صدر عنها سيئة بحسكم جيلتها الظلمانية اخذت تلوم نفسها ونفرتعنها وعرفوا المطمئنة بانها التي تم تنورها بنور القلب حتى انخلمت عن صفاتها الذميمة وتخلقت بالاخلاق الحميدة وسكنت عن منازعة الطبيعة ومنهم من قال في اللوامة هي المطمئة اللائمة للنفس الامارة ومنهم من قال هي فوق المطمئنة وهي التي ترشحت لتا ُديب غـيرها الى غير ذلك والمشهور عنهم تقسيم مراتب النفس الى سبع منها هذه الثلاثة وفي سير السلوك الى ملك الملوك كلام نفيس في ذلك فليراجمه من شاء وجواب القسم ما دل عليه قوله تعالى ﴿أَيْمُسُبُ ٱلْإِنْسَانُ ۗ أَن أَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ ﴾ وهو ليبه أن وقيل هو أيحسب الح وقيل بلي قادرين وكلاهما ليسا بشيء أصلا كزعم عدم الاحتياج الى جواب لان المراد نفي الاقسام والمراد بالانسان الجلس والهمزة لانكار الواقع واستقباحه والتوبيخ عليه وان مخففة من الثقيلة واسمها ضمير الشأن محذوف أي ايحسب ان الشأن لن نجمع بعـــد التفرق عظامه وحاصله لم يكون هذا الحسبان الفارغ عن الامارة المنافي لحق اليقين وصريحه والنسبة الى الجنس لأن فيه من يحسب ذلك بل لعله الاكثرون وجوز ان يكون التعريف للعهد والمراد بالأنسان عدى بن أبي ربيعة ختن الاخنس بن شريق وهما اللذان كان الني صلى الله تعالى عليه وسلم يقول فيهما اللهم أكفي جاري السوء فقد روى انه جاء اليــه عليه الصلاة والسلام فقال يامحمد حدثني عن يوم القيامة متى يكون وكيف يكون أمره فأخبره رسول الله صلى الله تعــالى عليه وســلم فقال لو عاينت ذلك اليوم لم أصدقك يامحمد ولم أومن بهأويجمع الله تعالى هذه العظام فنزلت وقيل أبو جهل فقد روى أنه كان يقول أيزعم محمدأن يجمع الله تعالى هذه العظام بعسد بلائها وتفرقها فيعيدها خلقا جديدافنزلت وليسكارادة الجنس وسبب النزول لايعينه وذكر العظام وان الممنى على اعادة الانسان وجمع اجزائه المتفرقة لما انهاقالب الحلق وقرأ قتادة تجمع بالناء انفوقية مبنيا للمفعول عظامه بالرفع على النيابة ﴿ بَلِي ﴾ أىنجمعهابعـــد تفرقها ورجوعها رميما ورفاتا في بطون البحار وفسيحاتالقفار وحيثما كانت حال كونسا ( قاد ربين ) فقادرين حال من فاعل الفمل المقدر بعد بلي وهو قول سيبويه وقيل منصوب على انه خبر كان أي بلي كنا قادرين فيالبده أفلانقدر فيالأعادة وهوكما ترى وقيل انتصب لأنه وقع فيموضع نقدراذالتقدير بلي نقدر فلماوضع موضع الفعل نصب حكاه مكى وقال انه بعيدمن الصواب يلزم عليه نصب قائم في قولك مررت برجل قائم لانه في موضع يقوم فتأمل وقرأ ابن أبي عبلة وابن السميفع قادرون أي نحن قادرون ﴿ عَلَى أَنْ نُسَوِّي ٓ بَنَانَهُ ﴾ هي اسم جنس جمعي واحده بنانة وفسرها الراغب بالاصابع ثم قال قيل سميت بذلك لأن بها صلاح الاحوال التي يمكن الانسان أن يبين بها ما يريد أي يقيم غيره بما صغر من عظام الاطراف كالبدين والرجلين وفي القاموس البنان الاصابع أو أطرافها فالمعنى نجمع العظام قادرين على تأليف جمها واعادتها الى التركيب الاول والى أن نسوى أصابعه التي هي أطرافه وآخر ما يتم به خلقسه أو على أن نسوى ونضم سلامياته على صغرها ولطافتها بعضها الى بعض كما كانت أولا من غير نقصان ولا تفاوت بكيف بكبار العظام وما ليس في الاطراف منها وفي الحال المذكورة أعنى قادرين على الخبود الدلالة على النقبيد تأكيد لمعنى الفمللان الجمع من الافعال التي لابد فيها من القدرة فاذا قيد بالقدرة "بالغة فقد أكد والوجه الاول من المني يدل على تصوير الجمع وانه لا تفاوت بينالاعادة والبدء في الاشتهال على حميع الاجزاء التي كان بها قوام البدن أوكاله والثاني يدل على تحقيق الجمع التام فانه اذا قدر على جمع الالطف الابعد عادة عن الاعادة فعلى جمع

غيره أقدر ولعله الاوفق بالمقام ويعلم منهما نكتة تخصيص البنان بالذكر وقيل المغى بلى نجمعها ونحن قادرون على أن نسوى أصابع يُديه ورجليه أن نجملها مستوية شيئا واحدا كحف البعير وحافر الحمار ولا نفرق بينها فلا يمكنه أن يممل بها شيئًا مما يعمل باصابعه المفرقة ذات المفاصل والانامل من فنون الاعمال والبسط والقبض والتأتى لما يربد من الحوائج وروى هذا من ابن عباس وقتادة ومجاهد وعكرمة والضحاك ولمل المراد نجمعها ونحن قادرون على التسوية وقت الجمع فالكلام يفيد المبالغة السابقة لكن من وجه آخر وهو انه سيحانه اذا قدر على اعادته على وجه يتضمن تبديل بعض الاجزاء فعلى الاحتذاء بالمثال الاول فيجيعه أقدر وأبو حيان حكى هذا المهنىءن الجمهور لكن قيدالتسوية فيه بكونهافي الدنيا وقال ان في الكلام عليه توعدا ثم تعقب ذلك بانه خلاف الظاهر المقصود من سوق الكلام والامر كماقال لوكان كما فعلَّ فلانففلولايخفيان في الانيان بلا أولا وحذف جواب القسم والاتيان بقوله سبحانه أيحسب ورعاية أسلوب ﴿ وثناياك انها اغريض ﴿ في القسم بيوم البعث والمبعوت فيه ثم ايثار لفظ الحسبان والاتيان بهمزة الانكارمسنداً الى الجنس وبحرف الايجاب والحال بعدها من الميالغات في تحقيق المطلوب وتفخيمه وتهجين الممرض عن الاستعداد له ماتبهر عجائبه ثم الحسن كل الحسن في ضمن حرف الاضراب في قوله سبحانه ﴿ كِلْ يُرْيِدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرُ ۚ أَمَامَه ﴾ وهو عطف على أيحسب جيء للاضراب عن انكار الحسبيان الى الاحبار عن حال الأنسان الحاسب عا هو أدخل في اللوم والتوبيخ من الاول كانه قيل دع تعنيفه فانه أشط من ذلك وأني يرتدع وهو يريد لبدوم على فجوره فيما بين يديه من الاوقات وفيما يستقبله من الزمان لاينزع عنه أو هو عطف على يحسب منسحبا عليه الاستفهام أو على أيحسب مقدرا فيه ذلك أىبل أريدجيمبه زيادة انكارفي ارادته هذه وتنبيهاعلى أنهاا فظعمن الاول الدلالة على ان ذلك الحسبان بمجرده ارادة الفجوركانقول في بهديدجمع عاثوا في البلد أيحسبون أن لآيد خل الاميربل ريدون ان يتملكوا فيه لم تقل هذا الا وانت مترق في الانكار منزل عيثهم منزلة ارادة التملك وعدم العب وبمكان الأمير والي هذين الوجهين أشار جار الله علىماقرر في الكشف والوجه الاول ابلغ لان هذا على الترقى والاول اضراب عن الانكار وايهام ان الامر أطم من ذلك وأطم وفيهما ايماء الى أن ذلك الانسان عالم بوقوع الحشر ولكنه متغاب واعتبر الدوام في ليفجر لانه خبر عن حال الفاجر بانه يريد ليفجر في المستقبل على أن حسبانه وارادته ها عين الفجور وقيل لأن امامه ظرف مكان استعبر هنا للزمان المستقبل فيفيد الاستمرار وفي اعادة المظهر ثانيا مالا يخفى من التهديد والنمي على قبيح ما ارتكبه وان الانسانية تأبى هذأ الحسبان والارادة وعود ضمير أمامه على هذا المظهر هو الاظهر وعن ابن عباس مايقتضي عوده على يوم القيامة والاول هو الذي يقتضيه كلام كثر من السنف لكنه ظاهر في عموم الفجور قال مجاهد والحسن وعكرمة وابن جبير والضحاك والسدى في الآية ان الانسان أنما يريد شهواته ومعاصيه ليمضى فيها أبدا قدما راكبا رأســـه ومطيعا أمله ومسوفا لتوبته وهو حسن لا يأبي ذلك الاضراب وفيه اشارة الى أن مفعول يريد محذوف دلعليه ليفجر وقال بمضهم هو منزل منزلة اللام ومصدره مقدر بلام الاستغراق أى يوقع جميع ارادته ليفجر وعن الحليل وسيبويه ومن تبعهما في مثله ان الفعل مقدر بمصدر مرفوع بالابتداء وليفعل خبر فالنقدير هنا بل ارادة الانسان كائنة ليفجر ﴿ يَسْتُلُ ﴾ سؤال استهزاء ﴿ أَيَّانَ يَوْمُ القيِّامَةِ ﴾ أى وَى يكون والجلة الدوام على الفجور اذ هو في معنى لانه أنكر البعث واستهزأ به وفيه ان من أنكر البعث لامحالة يرتكب أشد الفجور وطرف من قوله تمالى هيهات هيهات لما توعدون ان هي الاحياتنا الدنيا (فَا ذَا اَبَرِقَ البَصَرُ) تحير فزعا وأصله من برق الرجل اذا نظر الى البرق فدهش بصره ومنه قول ذى الرمة ولو أن لقان الحكيم تعرضت من لعينيه مى سافرا كاد يبرق

ونظره قمرالر جلاذانظر الىالقمر فدهش بصم وكذلك ذهب وبقر للدهش من النظر الىالذهب والبقر فهواستعارة أومجازمر سلاستماله في لازمه أوفي المطلق وقر أنافع وزيدبن ثابت وزيد بن على والان عن عاصم وهارون ومحبوب كلاهاعنابه عمرووخلق آخرون برق بفتح الراه فقيل هيلفة في برق بالكسروقيل هومن الريق بمعنى لم من شدة شخوصه وقرأ ابوالسمال بلق ىاللامءوض الراءأى انفتح وانفرج يقال بلق الباب أبلقته وبلقته فتحته هذا فول أهل اللغة الا الفراء فانه يقول بلقه وابلقه اذا اغلقه وخطاء م ثملب وزعم بعضهم إنه من الاضداد والظاهر ان اللام فيه أصلية وجوز أن تكون بدلا من الراء فهما يتعاقبات في بعض الكلم نحو نتر ونتل ووجر ووجل ﴿ وَخَسَفَ القُّمَرُ ﴾ ذهب ضوءه وقرأ أبو حيوة وابن أبي عبلة وزيد بن على ويزيد بن قطيب خسف القمر على البناء للمفعول ﴿ وَجُمِيعَ الشَّمْسُ وَ القَّمَرُ ﴾ حيث يطلعهما الله تعالى من المغرب على ما روى عن ابن مسمود ولا ينافيه الخسوف أذ ليس المراد به مصطلح أهل الهيئة وهوذهاب نور القمر لنقابل النيرين وحيلولة الارض بينهما بل ذهاب نوره لتجل خاص في ذلك اليوم أولاجتهاء مع الشمس وهوالمحاق وجوز أن يكون الخسوف بالمني الاصطلاحي ويعتبر في و-ط الشهر مثلا ويعتبر الجمع في آخره اذ لا دلالةعلىانحاد وقتيهمافيالنظم الجليلوأنت تعلمأن هذاخسوف يزرىبحال أهل الهيئة ولايكاد يخطر لهم ببال كالجمع المذكور وأخرج ابن جريروابن المنذر عن عطاء ابن يسار قال يجمعان ثم يقذفان في البحر فيكون نار الله الكبرى وتوسعةالبحرأ وتصغيرهابمالا يمجزالله عز وجل وأحوال يومالقيامة على خلاف النمط الطبيعي وحوادثه أموروراه الطبيعة فلا يقسال أين البحر من جرم القمر فضلا عن جرم الشمس الذي هو بالنسبة اليها كالبعوضة بالنسسة الى الفيل ولاكيف يجمعان ويقذفان وقيسل يجمعان أسودين مكورين كأنهما ثوران عقيران في النسار وعن على كرم الله نعسالي وجهه وابن عباس يجمعان ويجملان في نور الحجب وقيل يجمعان ويقربان من النساس فيلحقهم العرق لشسدة الحر وقيل جمعا في ذهاب الضوء وروى عن مجاهد وهو اختيار الفراء والزجاج فالجمع مجاز عن التساوى صفة وفيسه بعد اذكان الظاهر عند ارادة ذلك أن يقال من أول الامر وخسف الشمس والقمر ولا غيار في نسبة الحسوف اليهما لغة وكذا الكسوف ولم يلحق الفمل علامة التأذيث لتقدمه وكون الشمس مؤنثا مجازنا وفي مثله يجوز الامران وكان اختيار ترك الالحاق لرعاية حال القمر المعطوف وقال الكسائي ان التذكير حلّ على المني والتقدير جمع النوران أوالضياآن وليس بذاك ﴿ يَقُولُ الا نُسَانُ بَوْ مَمْدُ ﴾ يوم اذ نقع هذه الامور ﴿ أَينَ الْمَقَرُّ ﴾ أى الفرار بأسامنه وجوزأ بقاؤه على حقيقة الاستفهام لدهشته وتحيره وقرأ الحسن ريحانة رسول القصلى اللة تعالى عليه وعليه وسلم والحسن بن زيدوابن عباس ومجاهدو عكر مة وجماعة كشيرة المفر بفتح الميم وكسر الفاء اسم مكان قياسي من يفربالكسر أي أين موضع الفرار وجوز أنيكون مصدراأيضا كالمرجع وقرأ الحسن البصرى بكسر الميم وفتح الفاء ونسبها ابن عطية للزهرى اى الجيد الفرار واكثر مايستعمل هذا الوزن في الآلات وفي صفات الحيل ومنه قوله

مكر مفر مقبل مدير معا 🚓 كجامودصخر حطه السيل من عل

واختلف في هذاليوم فالاكثرون على انه يوم القيامة وهوالمنصوروا خرجابن المنذروغيره عن مجاهدانه قال فاذا برق البصر عند الموت والاحتضارو خسف القمر وجمع الشمس والقمراى كوريوم القيامة وجوزان يكون الاخيران

عندالموت يضاويفسرا لحسوف بذهاب ضوه البصر منه وجع الشمس والقمر باستباع الروح حامة البصر في الذهاب والتعبير بالشمس عن الروح وبالقمر عن حاسة البصر على نهج الاستعارة فان نور البصر بسبب الروح وبالقمر عن حاسة البصر على نهج الشمس والقمر بوصول الروح الإنسانية المى منات تقتبس منه نور العقل وهم الارواح القدسية المنزعة عن النقائص فالقمر مستعار للروح والشمس لسكان حظيرة القدس والملاالاعلى لان الروح تقتبس منهم الانوار اقتباس القمر من الشمس ووجه الانصال بما قبل على جمل السكل عند الموت أنه اذ ذاك ينكشف الامر للانسان فيعلم على أتموجه حقيقة ما أخر به وأنت تعلم على المنات على علاته أقرب الى باب الاشارة على منزع الصوفية واذا فتح هذا الباب فلاحصر فيماذكر من الاحتمال عند ذوى الالباب (كلا ) ردع عن طلب المفرو تمنيه (لاوزر) لاملجاً وأصله الحبل المنبع وقد أن مفرافي الغالب لفرار العرب واشتقاقه من الوزروه والثقل ثم شاع وصارحقيقة لمكل ملجاً من حبل أوحصن أوسلاح أو رجل أوغير ذلك ومنه قوله

لممرك ماللغتي من وزر 🌣 من الموت يدركه والكبر

﴿ إِلَىٰ رَا بُّكَ يَوْ مَيْنِهِ الْمُسْتَقَدَّ ﴾ أىاليهجلوعلاوحدهاستقراراامبادأىلاملجأولامنجي لهم غيره عزوجل أو الى حكمه تعالى أستقر أرأم هم لا يحكم فيه غيره سبحانه أوالى مشيئنه تعالى موضع قرارهم من جنة أونار فن شاه سبحانه ادخلهالجنة ومنشاء أدخله النارفنقديمالخر لافادة الاختصاص وان اختلف وجهه حسب اختلاف المراد بمستقر وكلا لأوزر يحتمسل ان يكون من كلامه تعالى يقال للقائل اين المفريوم يقوله او هومقول اليوم على معنى ليرتدع عن طاب الفرار وتمنيه ذلك اليوم ويحتمل أن يكون من تمام قول الانسان كا نه بعد أن يقول أين المفر يمود على نفسه فيستدرك ويقول كلا لا وزر وأياما كان فالظاهر أن قوله تعسالي الى ربك يومنسذ المستقر استثناف كالتعليل للجملة قبله أو تحقيق وكشف لحقيقة الحال والحطاب فيسه لسيد المخاطبين صلى الله تعمالي عليه وسلم ولا يحسن أن يكون من جملة ما يخاطب به القائل ذلك اليوم ولا مما يقوله لنفسه فيه لمكان يومئذ وفي البحر الظاهر أن قوله تعالى كلالا وزر الى ربك يومئذ المستقر من تمام قول الانسان وقبل هو من كلام الله تعالى لا حكاية عن الانسان. انتهى وفيه بحث وجوز أن تكون كلا عِمْى أَلَا الاستَفْتَاحِيةَ أُو بِمَنْي حَقَافَتَأُمْلُ وَلا تَغْفُلُ ﴿ يُمَنِّوا لا إِنْسَانٌ ﴾ أي يخبر ﴿ يَوْ مَثِّلُو ﴾ وذلك علىماعليه الاكشر عند وزن الاعمال ﴿ بِمَا قَدُّمَ ﴾ أي اعمل من عمل خيراً كان أو شرا فيثاب بالاول ويعاقب على الثاني ﴿ وَأَخْرً ﴾ أَي ترك ولم بِمدَّل خيراً كَان أو شرا فيعاقب بالاول وبثاب بالناني أو بما قدم من حسنة أُو سيئة وبما أخر ما سنه من حسنة أو سيئة بعمل بها بعده أخرج ذلك ابن المنذر وعبد بن حميد وغيرها عَن أَبِن مسمود وهو رواية عَن إن عباس وقال زيد بن أسلم بما قسدم من ماله لنفسه فتصدق به في حياته وعماً أخر منه للوارث وزيد أو وقفه أو أوصى به وقال نجاهد والنخمي بأول عمله وآخره وأخرج ابن جرير عن ابن عبـاس بما قدم من المصية وأخر من الطاعة وأخرج نحوه عن قتادة وعبد بن حيد نحوه أيضا عن عكرمة وعليه فالظاهر أنه عنى بالانسان الفاجر وفصل هذه الجلةعما قبلها لاستقلال كل منها ومن قُوله تعالى بقول الخفي الكشف عن شدة الامر أوعن سوه حال الإنسان ( بَلِ الإِنسَانُ عَلَى نَفْسه بَصِيرَ قُ أي حجة بينة واضحة على نفسه شاهدة بما صدر عنه من الاعمال السيئة كمَّا يؤذن به كلة على والجملة الحاليب بعد فالأنسان مبتدأ وعلى نفسه متعلق ببصيرة بتقدير أعمال أو المني عليه من غير تقديروبصيرة خبروهي مجاز عن الحجة البينة الواضحة أوبمنى بينة وهى صفة لحجة مقدرة هى الحبروجمل الحجة بصيرة لان صاحبها بصيريها فالاسناد مجازى أوهي بمنى دالة مجازا وجوز أن يكون هنساك استعارة مكسية وتخييلية والتأنيث للمبالغة أو لتأنيث الموصوف أغنى حجة وقيسل ذلك لارادة الحبوارح أى جوارحه على نفسسه بصديرة أى شاهدة ونسب الى القتبى وجوز أن يكون التقدير عين بصيرة واليه ذهب الفراه وأنشد

كا ن على ذى العقل عينا بصيرة ﴿ بَعَجَلَسَهُ أَوْ مَنْظُرُ هُو نَاظَارُهُ مِحَاذَرُ حَتَى مُحِسَّبِ النَّاسُ كَلَيْمَ ۞ مِنَالْحُوفُ لَآيِخُفِي عَلَيْهُمُ سَرَائُرُهُ

وعليه قيل الانسان مبتدأ أول وبصيرة بتقدير عين بصيرة مبتدأ ثمان وعلى نفسه خيرالمبتدأ الثاثي والجملة خير المبتدأ الأول وأختارأ بوحيان انتكون بصيرة فاعلابالجاروالمجروروهوالخبرعن الانسان وعمل بالفاعل لاعباده علىذلك وأمر التأنيث ظاهر وبل للترقى علىالوجهين ارادة حجة بصيرة وارادة عين بصيرة والمغنى عليهما ينبؤ الانسان بأعماله بل فيه ما يجزى عن الأنباء لانه عالم بتفاصيل أحواله شاهد على نفسه بما عملت لأن جوارحه تنطق بذلك بوم تشهد عليهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون وفيكلا الوجهين كما قيل شائبة التجريد وهي في الثانيأظهر وقوله تعالى ﴿ وَلَوْ ۚ ٱلتَّيَّمُهَا ﴿ وَلَوْ اللَّهِ مُعَالِمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَنْ ال نفسه حال منالمستكن في بصيرة أومن مرفوع يذبؤأى هوعلى نفسه حجة وهوشاهد عليها ولو أتهريكل عذر في الذب عنها ففيه تنبيه على أنالذب لارواج له أوينبؤبأعماله وبجازى ويعاقب لامحالة ولوأتهيكل عذرقهو تأكيد لمايفهم من مجموع قولة تمالى ينبؤ الانسان الخ والمعاذير جمع معذرة بمغى العذر على خلاف القياس والقياس معاذر بغير ياه وأطلق عليه الزمخصري اسم الجمع كعادته في الحلاق ذلك على الجموع المخالفة للقياس والافهوليس من أبلية اسم الجمع وقال صاحب الفرائد بمكن أن يقال الاصل فيه معاذر فحصلت الياه من اشباع الكسرة وهوكائرى أوجمع معذار علىالقياس وهو بمعنى العذر وتعقب بانه بهذا المنى لم يسمع من الثقات نعم قال السدى والضحاك المعاذير الستور بلغة اليمن واحدهامعذاروحكي ذلك عن الزجاج أىولوارخي ستوره والمغي أن احتجابه في الدنياواستناره لا يغني عنه شيئًا لان عليه من نفسه بصيرة وفيه تلويخ الى معنى قوله تعالى وما كنتم تستترون أن يصهد عليكم الآية وقيل البصيرة عليه الكائبان يكتبان ما يكون من خير أو شر فالمغي بل الانسان عليه كاتبان يكتبان أعماله ولو تستربالستور ولا يكون في الكلام على هذا شائبة تجريد كما تقدم والألقاء على ارادة الستور ظاهر وأما على ارادة الاعذار فقيل شبه الحجيء بالعذر بالقاطاندلو في البشر للاستقاء به فيكون فيه تشبيه ما يراد بذلك بالماء المروى للمطش ويشير الى هذا قول السدى في ذلك ولو أدلى بحجة وعذر وقيلالمنى ولورمى باأعذاره وطرحها واستسلم وقيل ولوأحال بعضهم على بعض كما يقول بعضهم لبعض لولا أنتم لكنا مؤمنين ولوعلى جميع هذه الاقوال اما أن يكون منى الشرطية منسلخا عنها كما قيل فلا جواب لها واما ان يكون باقيا فيها فالجواب محذوف يدل عليه ما قبل واستظهر الحقاجي الاول وفي الآية على بعض وجوهها دليل كماقال ابن العربي على قبول اقرار المره على نفسه وعدم قبول الرجوع عنه والله تعالى أعلمأخرج الامامأحمد والبخارى ومسلم والترمذى والنسائى وعبد بن حميدوالطبراني وأبونعيم والبيهقي مما في الدُّلائل وجماعة عن ابن عباس قال كأن رسول الله صلى الله تعالى عليمه وحسلم يعالج من التنزيل شدة فكان يحرك به لسانه وشفتيه مخافة أن ينفلت منه يريد أن يحفظه فانزل الله تعالى لاتحرك به لسانك الح فكان رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم بعد ذلك اذا أتاء حبريل عليه السلام أطرق وفي

لفظ استمع فاذا ذهب قرأه كا وعد الله عز وجل فالحطاب في قوله تعساني (لا تُحرَّكُ به لِسانَكَ) للنبي صلى الله تعالى عليه وسلم والضمر للقرآن لدلالة سياق الآية نحو انا أنزلناه في ليسلة القدر أى لا تحرك بالقرآن لسانك عند القاء الوحى من قبل أن يقضى اليك وحيه (لتعجَلَ به) أى لتأخذه على عجلة مخافة أى ينفلت منك على ما يقتضيه كلام الحبر وقبل لمزبد حبك له وحرصك على أداء الرسالة ورى عن الشعبي ولا ينافي ما ذكر والباء عليهما للتمدية (إنْ عَكَمَيْنَا بَحْمُهُ ) في صدرك بحيث لا يذهب عليك شيء من معانيه (وقُرْآنهُ) أى اثبات قراءته في لسانك بحيث نقرأه متى شئت فالقرآن هنا وكذا فيما بعد مصدر كالرجحان بمنى القرآءة كما في قوله

ضحوا باشمط عنوان السجود به 🤯 يقطع الليل تسييحا وقرآنا

مضاف الى المفعول وثم مضاف مقدر وقيل قرآنه أى تاليفه والمنى أن علينا جمه أى حفظه في حياتك وتأليفه على السائك وقيل قرآنه تأليفه وجمه على أنه مصدر قرأت أى جمعت ومنه قولهم للمرأة التى لم تلد مافرأت سلى قط وقول عمرو بنكائوم

ذراعي بكرة أدماه بكر 🌣 هجان اللون لم تقرأ جنينا

ويرادهن جمعه الاول-معه في نفسه ووجوده الحارجي ومن قرآنه بهذا المعنى جمعه في ذهنه صلى الله تعالى عليه وسلم وكلا القولين لا يخنى حالهماوان نسب الاول الى مجاهد ﴿ فَاذَا وَرَ أَناهُ } أن اتممناقر ادته عليك بلسان جبريل عليه السلام المبلغ عنافافالاً سناد مجازى وفي ذلك مع اختيار نون العظمة مبالغة في ايجاب التأتى ﴿ فَا تَبْهِمْ قُرُ أَ نَهُ ﴾ فكن مقفيا له لا مباريا وقيل أى فاذا قرأناه فاتبع بذهنك وفكرك قرآنه أى فاستمع وَأَنْسَت وصح هــذا من رواية الشيخين وغيرها عن أبن عباس وعنه أيضا وعن قتادة والضحاك أى فاتبع في الاوامر والنواهي قر آنهوقيل انبع قر آنه بالدرس على معنى كرره حتى يرسخ في ذهنك (ثُمُّ إِنَّ عَلَيْمًا كَيَّانهُ) أي بيان ماأشكل عليك من معانيه وأحكامه علىما قيل واستدل به القاضي أبو الطيب ومن تابعه على جواز تأخير البيان عن وقت الخطـاب لمـكان ثم وتعقب بانه يجوز أن يراد بالبيان الاظهار لابيــان المجمل وقد صح من رواية الشيخين وجمــاعة عن الحبر انه قال في ذلك ثم ان علينـــا أن نبينـــه بلسانك وفي لفـــظ علينا ان تقرأه ويؤيد ذلك أن المراد بيان جميع القرآن والمجمل بعضه ﴿ كَلَّمْ ﴾ ارشاد لرسوله صلى الله تعالى عليه وسلم وأخذ بهعن عادة المجلة وترغيب له عليه الصلاة والسلام في الاناة وبالغ سبحانه في ذلك لمزيد حبه إياه باتباعه قوله تعالى ( بَلْ تُحبُّونَ العَاجِلَةَ وتَذر ُونَ الا يخر َ فَ) تعميم الحطاب للسكل كا تعقيل بل أنتم يابني آ دم لما خلقتم من عجل وحبلتم عليه تمجلون في كل شيءولذا تحبون العاجلة وتذرون الآخرة ويتضمن استعجالك لإن عادة بني آدم الاستمجال ومحبة العاجلة وفيه أيضا ان الانسان وان كان مجبولاً على ذلك الا أن مثله عليه الصلاة والسلام ممن هو في أعلى منصب النبوة لا يذبغي أن يستفزه مقتضى الطباع البشرية وأنه اذا نهى صلى الله تعيالي عايه وسلم عن العجلة في طلب العلم والهدى فهؤلاء ودينهم حب العاجلة \_ للب الردى كانتهم نزلواً منزلة من لا ينجع فيهم النهى فانما يعابت الاديم ذو البشرة ومنه يعلم ان هذا متصل بمولة سبحانه ( بل يريد الانسان ليفجر أمامه ) فانه ملوح الى مغى بل تحبون الخ وقوله عز وجل لانحرك الخ متوسط بين حيى العاجلة حبَّها الذي تضمنه بل يريد تلويحا وحبَّها الذي آذن به بل تحبون تصريحا لحَسن التخاص منه الى المفاجأة والتصريح فغي ذلك تدرج ومبالغة في التقريع والتدرج وان كان يحصّل لو لم يؤت بقوله سبحانه لا تحرك الخفي البين أيضا الا انه يلزم حينتذ فوات المبالغة في التقريع وانه اذا لمتجز المجلة في القرآن وهوشفاء ورحمة فكيف فيما هو فجور وثبور ويزول ما أشير اليه من الفوائدفهو استطراد يؤدى مؤدى الاعتراضوأبلغ وأطلق بعضهم عليه الاعتراض وقرأ ابنكشيروأبو عمروو مجاهدوالحسن وقتادة والجحدري يحبون ويذرون بياء الغيبة فيهما وأمر الربط عليهما كما تقمدم وهي أبلغ من حيث ان فيها التفاتا وأخراجا له عليه الصلاة والسلام من صريح الخطاب بحب العاجلة مضمنا طرفا من التوبيخ على سبيل الرمز لطفــا منه تعالى شانه في شانه صلى الله تعالى عليه وسلم وأما القراءة باللَّاه ففيها تغليب المخاطب والالتفات وهو عكس الاول هذا خلاصة مارمز اليه جار الله على ماأفيد وقد أندفع به قول بعض الزنادقة وشرذمة من قدماء الرافضة انه لاوجه لوقوع لاتحرك بهلسانك الخ في أثناء امور الا آخرة ولا ربط في ذلك بوجه من الوجوه وجملوا ذلك دليلا لمازعموه من أن القرآن قد غيروبدل وزيدفيه ونقص منه وللعلماء حماة المسلمين وشهب سهاء الدين في دفع كلام كشير منه ماتقدم وللامام أوجه فيه منها الحسن ومنها ماليس كذلك بالمرةو وقال الطيبي ان قوله تعالى كلابل تحدون العاجئة متصل بقوله تعالى ولو ألقي معاذره أي يقال للانسان عندالقاءمعاذيره كلاان أعذراك غير مسموعة فانك فجرت وفسقت وظننت أنك تدوم على فجورك وأن لاحشر ولاحساب ولاعقاب وذلك من حبك العاجلة والاعراض عن الآخرة وكان من عادة الرسول صلى الله تعالى عليه وسلم انه اذا لقن القرآن ان ينازع حبريل عليــه السلام القراءة وقد اتفق عنـــد التلقين للآيات السابقةْ ماجرت به عادته من المجلة فلما وصل الى قوله تعالى ولوألتي معاذيره أوحى الى جبريل عليه السلام بان يلقى اليه عليه الصلاة والسلام، ايرشده إلى أخذ القرآن على أ له كروَّجه فألقى تلك الجل على سبيل الاستطراد ثم عاد الى تمام ما كان فيه بقوله تعالى كلا بل تحبون الح مثاله انشيخ اذا كان يلقن تلميذه درسا أويلقي اليه فصلا ورآه في أثناء ذلك يمجل ويضطرب يقول له لاتمجل ولا تضطرب فاني اذ فرغتان كانلك اشكال أزيله أوكنت تخاف فوتا فانا أحفظه ثم ياخذ الشيخ في كلامه ويثممه انتهى فما في البين مناسب لما وقع فيالخارج دون المعنى الموحى به وخصه بمضهم لهذا بالاستطراد وأطلق آخرعليه الاعتراض بالمعنى اللغوىوهذا عندى بعيد لميتفق مثله في النظم الجليل ولادليل لمن يرامعلي وقوع العجلة في أثناء هذه الآيات سوىخفاه المناسبة وقال أبوحيان يظهر أنالمناسبة بينهذهالآية وماقبلها انهسبحانه لماذكرمنكربالقيامة والبعث معرضا عن آيات اللة تمالى ومعجزاته وانه قاصر شهواته على الفجور غير مكترث بما يصدرمنهذ كرحال من يثابر على تعسلم آيات الله تعالى وحفظها وتلقنها والنظر فيها وعرضها على من ينكرها رجاء قبوله إياها ليظهر بذلك تباينمن يرغب في تحصيل آيات الله تعالى ومن يرغب عنها ، وبضدها تدين الاشياء هانتهي وفيه ان هذا أنما يحسن بعد تمام ما يتعلق بذلك المنكر والظاهر ان لا تحرك الح وقع في البين وقال القفال قوله تمالي لا تحرك الخ خطاب للانسان المذكور في قوله تمالي ينبؤ الانسان وذلك حال انبائه بقبائح أفعاله يعرض عليه كتابه فيقال له اقرأ كتابك كني بنفسك اليوم عليك حسيبا فاذا اخذفي القراءة تلجلج لسانه من شدة الحوف وسرعة القراءة فقيل له لا تحرك به لسانك لتعجل به فانه يجب علينامحكم الوعد أو بحكم الحكمة أن نجمع أعمالك وان نقرأها عليك فاذا قرأناه عليك فاتبع قراءته بالاقرار بأنك فعلت تلك الافعال أو التامُّمل فيه ثم ان علينا بيانه أى بيان أمره وشرح عقوبته والحاصل على هذا إنه تعالى يوقف الكافر على جميع أعماله على التفصيل وفيه أشد الوعيد في الدنياوالتهويل في الآخرة انتهى فضمير به وكذاالضمائر بعد للكتآب المشعر به قوله تعالى ينبؤالإنسان بما قدم وأخروكذاقوله تعالى بل الانسان على نفسه بصيرة على قول من تفسر البصيرة بالكتابين ولمل الجملة على هذا الوجه فيموضع الحال من مرفوع ينبو " بتقدر القول كا أنه قبل ينبو الانسان يومئذ عند أخذ كتابه بما قدم وأخر مقولاً له لاتحركبه لسانك الخ فالربط عليه ظاهر جداومن هنا اختاره البلخى ومن تبعه لكنه مخالف للصحيح المأثور الذي عليه الجمهور من أن ذلك خطابله صلى الله تعالى عليه وسلم والظاهر أن التحريك قبل النهي أنمـــا صدر منه عليه الصلاة والسلام بحسكم الاباحة الاصلية فلا يتم احتجاج من جوز الذنب على الانبياةعليهم السلام بهذه الآبية وقال الامام لمل ذلك الاستعجال إن كان مأذونا فيه عليه الصلاة والسلام الى وقت النهى وكانهأراد بالأذن الاذن الصريح المخصوص وفيه بعدما وعن الضحاك أن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم كان يخاف أن ينسى القرآن فكان يدرسه حتى غلب ذلك وشق عليه فنزل لا تحرك به الخ وليس الثبت ولعل ظاهر الآية لايساعده ثم انه ربما يتخيل في الآية وجه غير ما ذكر عن القفال الربط عليه ظاهر أيضاوهو أنه يكون الخطاب في لاتحرك الخلسيد المحاطبين حقيقة أومن باب اياك أعيى واسمعي أولكل من يصلحه وضمير به ونظائره ليوم القيامة والجلة اعتراض جيء به لناكيد تهويله ونفظيمه مع تقاضي السبساقله فكانه لما ذكر سبحانه تميا يتعلق بذلك اليوم الذي فتحت السورة بعظامه مايتعلق قوى داعي السؤال عن توقيته وأنه متى بكون وفي أى وقت يبين لاسيما وقد استشعر أن السؤال عن ذلك إذا لم يكن استهزاه مما لاباس به فقيل لاتحرك به أي بطلب توقيته لسانك وهو على عن السؤال على انم وجه كما يقال لا نفتح فمك في أمر فلان لنمجل به لتحصل علمه على عجابةان علينا جمعه مايكون فيه من الجمع وقرآنه مايتضمن شرح أحواله وأهواله من القرآن فاذا قرأناه قرأنا هايتملق به فاتبع قرآنه بالممل بمايقتضيه من الاستعداد له ثم أن علينا بيانه اظهاره وقوعا بالنفخ في الصور وهو الطامة الكبرى وحاصله لانسال عن نوقيت ذلك اليوم العظيم مستعجلا ممرفة ذلك فان الواجب علينا حكمة حصرالجمع فيهوانزال قرآن يتضمن بيان أحواله ليستعد له وأظهاره بالوقوع الذى هو الداهية العظمى وماعداذلك من تعيين وقته فلايجب علينا حكمةبل هومنساف للحكمةفاذاسااتفقد سالتماينسافيها فلا تجاب انتهى وفيسه مافيسه وماكنت أذكره لولا هذا التنبيه واللائق بجزالة النزيل ولطيف اشاراته ما أشار اليسه ذو البد الطولى جار الله تجاوز الله تعالى عن تقصيراته فتأمل فلا حجر على فضل الله عز وجــل ولما ردع سبحانه عن حب العاجــلة وترك الآخرة عقب ذلك بما يتضمن تأكيد هذا الردع مما يشير الى حسن عاقبة حب الآخرة وسوه معبة الماجلة فقال عز من قائل ﴿ وَجُوهُ ۖ يَوْ مَنْيَةٍ نَا ضِرَةً ﴾ أي وجوه كثيرة وهي وجوه المؤمنين المخلصين يوم اذ تقوم القيامة بهية متهللة من عظيم المسرة يشاهد عليها نضرة النميم على أن وجوه مبتسدا وناضرة خبره ويومنذ منصوب بناضرة وناظرة في قوله تعالى ﴿ إِلَى رَابُهَا نَا يَطُرُ ۖ ۗ ﴾ خبر ثان للمبندا اونت لناضرة والى ربها متعلق بناظرة وصح وقوع النكرة مبتدا لان الموضع موضع تفصيل كها فىقوله

فيوم لنسا ويوم علينا في ويوم نساه ويوم نسر لاعلى ان تخصصت بيوم نشاه ويوم نسر لاعلى ان انذكرة تخصصت بيوم شدكرازعم ابن عطية لان ظرف الزمان لا يكون صفة المجتث ولاعلى ان النظرة والحجر الفالب كون الصفة معلومة الانتساب الى الموصوف عندالسامع وثبوت النظرة الموجوه ليس كذلك فحقه أن يعفر به نعم ذكر هذا غير واحد احتمالا في الآية وقال فيه أبو حيان هو قول سائغ ومعنى كونها فاظرة الى ربها انها تراه تعالى مستغرقة في مطالعة جماله محيث تعفل عما سواه وتشاهده تعالى على ما يليق بذاته سبحانه ولا حجر على الله عز وجل وله جل وعلا لتنزه الذاتي التام

في جميع تجلياته واعترض بأن تقديم المعمول يمنى الى ربها يفيد الاختصاص كافى نظائره في هذه السورة وغيرها وهو لايتأتى لو حلذلك على النظر بالمنى المذكور ضرورة الهم ينظرون الى غيره تعالى وحيثكان الاختصاص ثابتا كان الحل على ذلك باطلا وفيه ان التقديم لايتمحض للاختصاص كيف والموجب من رعاية الفاصلة والاهتمام قائم ثم لو سلم فهو باق بمنى أن النظر الى غيره تعالى في جنب النظر اليه سبحانه لايعد نظرا كا قيل في نحو ذلك الكتاب على ان ذلك ليس في جميع الاحوال بل في بعضها وفي ذلك لالنفات الى ما سواه جل جلاله فقد أخرج مسلم والترمذى عن صهيب عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم انه قال اذا دخل أهل الجنة الجنة يقول الله تعالى تربدون شيئاً أزيدكم فيقولون الم تديض وجوهنا ألم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار الى ربهم وفي حديث جابر وقدرواه ابن ماجه فينظر اليهم وينظرون اليه فلا يلتفتون الى شيء من النعيم ما داموا ينظرون اليه حتى النبي ماته ومن هنا قيل

فينسون النعيم اذا رأوه لله فياخسر أن أهل الاعتزال

وكثيرا ما يحصل نحو ذلك للمارفين في هذه النشاأة فيستفرقونَ في بحار الحب وتستولى على قلوبهم أنوار الكشف فلا يلتفتون الى شيء من جميع الكون

فلمااستبان الصبَح أدرج ضوءه 🐞 باسفاره أنوارضوه الكواكب

وقيل الكلام على حذف مضاف أي الي ملك أورحمة أوثواب ربها ناظرة والنظر على مناه المعروف أو على حذف مضاف والنظر بمعنىالانتظار فقدجاءلغة بهذا الممنيأىالىانعام ربهامننظرة وتعقببأن الحذف خلاف الظاهر ومازعموامن الداعي مردود فيمحله وبأن النظر بمعنى الانتظار لايتعدى بالى بل بنفسه وبانه لايسند آلى الوجه فلا يقال وجه زيد منتظر والمتبادر من الاسناد اسناد النظر الى الوجوه الحقيقية وهو يا بمي ارادة الدّات من الوجه وتفصى الشريف المرتضى في الدرر عن بعض هذا بان الى اسم بمعنى النعمة واحد الآلاء وهو مفعول به لناظرة بمنى منتظرة فيكون الانتظار قد تعدى بنفسه وفيه من البعد مافيه والزمخشرى اذا تحققت كلامه رأيته لم يدع ان النظر بمعنى الانتظار ليتعقب عليه بما تعقب بل أراد ان النظر بالمنى المتعارف كاية عن التوقع والرجاء فالمني عنده انهم لا يتوقعون النعمة والكبرامة الامن ربهم كما كانوا في الدنيا لا يخشون ولا يرجون الااياه سبحانه وتعالى ويرد عليه أنه يرجع الى ارادة الانتظار لكين كناية والانتظار لا يساعده المقام اذ لا نعمة فيه وفي مثله قيل الانتظار موت أحرُّ والذي يقطع الشغب ويدق في فروة من أخس الطلب ما أخرجه الامام أحمد والترمذي والدار قطني وابن جرير وابن المنذر والطبراني والبيهني وعبد بن حميد وابن أبي شيبة وغيرهم عن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما قال قال رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم أنأدني أهلالجنة منزلة لمن ينظر الىجنانه وأزواجه ونميمه وخدمه وسرره مسيرة الفسنة وأكرمهم على الله من ينظر الى وجهه غدوة وعشية ثم قرأ رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم وجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة فهو تفسير منه عليه الصــــالاة والسلام ومن المحلوم أنه أعلم الاولين والآخرين لاسيها بما أنزل عليه من كلام رب العالمين ومشــل هذا فيما ذكر ما أخرجه الدّارقطني والخطيب في تاريخه عن أنس ان النبي صلى الله تعالى عليه وسلم أقرأه وجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة فقال والله ما نسخها منذ أترلهــــا يزورون ربهم تباركوتمالى فيطعمون ويسقون ويطيبون ويحلون ويرفع الحجاب بينه وبينهم فينظرون اليه وينظراليهم عز وجــل وهذا الحجاب على ما قال السادة من قبلهم لامن قبله عز وجل وأنشدوا

وكنا حسنا ان ليلي تبرقمت ، وأن حجابا دونها يمنسع اللها فلاحت فلا والله ماثم حاجب ، سوى أن طرفي كان عن حسنها أعمى

ثم ان اجهلالحلق عندهم المعتزلة واشدهم عمىوأدناهم منزلة حيث الكروا صحة رؤيةمن لاظاهر سواء بللاموجود على الحقيقةالااياه وأدلة انكارهم صحةرؤيته تعالى مذكورة مع ردودها في كتب الكلام وكذا أدلة القوم على الصحة وكا ني بك بعــد الاحاطة وتدقيق النظر تميل الى أنه سبحانه وتعالى يرى لكن لا من حيث ذاته سبحانه البحت ولا من حيث كل تجل حتى تجليه بنوره الشمشماني الذي لايطاق وقرأ زبد بن على وجوه يومند نضرة بغير ألف ﴿ وَوَجُوه مَنْ يَوْ مَثْنِدٍ بَالِمَرَة ﴾ أى شديدة العبوس وباسل أبلغ من باسر فيما ذكر لكنه غلب في الشجاع اذا اشتدت كلوحته فعدل عنــــه لايهامه غير المراد وعني بهذه الوجوه وجوه الكفرة ﴿ تَظُنُّ أَنْ يُفْصَلَ بِهِمَا فَاقِرَ مَنْ ﴾ أى داهية عظيمة تقصم فقار الظهر من فقره أصاب فقاره وقال أبو عبيدة فاقرة من فقرت البعير آذا وسمت أنفه بالنسار وفاعل نظن ضمير الوجوه بتقدير مضاف أى تظن اربابها وجوز أن يكون الضمير راجما اليها على ان الوجه بمنى الذات استخداما وفيه بعد والظن قيل أريدبهاليقينواختاره الطيبيوان المصدرية لانقع بمد فمل انتحقيق الصرف دون فعل الظن أوما يؤدى معنى العلم فتقع بعده كالمشددة والمخففة على ما نص عليه الرضى وقيل هو على معناه الحقيقي المشهور والمراد تتوقع ذلك واختاره من اختاره ولا دلالة فيه بواسطة التقابل على أن يكون النظر ثم بالمني المذكور كمازعمه مَن زعمه وتحقيق ذلك أن ما يفعل بهم في مقابلة النظر إلى الرب سيحاله لكون ذلك غاية النعمة وهذا غاية النقمة وجي. بفعل الظن ههنا دلالة على أن ما هم فيه وان كان غاية الشر يتوقع بعده أشد منه وهكذا أبدا وذلك لأن المراد بالفاقرة مالا يكتنه من العذاب فكل ما يفعل به من أشدَّه استدل منه على آخر وتوقع أشد منه واذا كان ظانا كان أشد عليه بما اذا كان عالما موطنا نفسه على الامر على ان العلم بالــكائن وافع لا بما يتجدد آنا فآنا فهذا وجه الانيان بفعل الظن ولم يوَّت في المقابل بفعل ظن أوعلم لأنهم وصلواالي مالامطلوب وراءه وذاقوه ثم بعد ذلك التفاوت في ذلك النظر قوة وضعفابالنسبة الى الرائي على ماقرره فلمل هذا حجة على الزاعم لاله أسبغ الله تعالى علمينا برؤيته فضله (كَلاًّ) ردع عن ايثار العاجلة على الآخرة كانه قيل ارتدعوا عن ذلك وتنبهوا لما بين أيديـ يم من الموت الذي تنقطع عنده ما بينكم وبين العاجلة من العلاقة (إذًا بَلَفَتِ) أى النفس أو الروح الدال على سياق الكلام كما في فوك حاتم

أماوي ما يغني الثراء عن الفتي 🌣 اذا حشرجت يوما وضاق بها الصدر

ونحو قول العرب أرسلت يريدون جاء المطر ولا تكاد تسمعهم يقولون أرسلت السهاء نعم قد يصرح فيها هنا بالفاعل فيقال بلغت النفس (التَّرَ التِيَ) أى أعالى الصدر وهي العظام المكتنفة ثفرة النحر عن يمين وشهال جمع ترقوة وأنشدوا لدريد بن الصمة

ورب عظيمة رافعت عنهم 🌣 وقد باننت نفوسهم التراقى

﴿ وقيلَ مَنْ رَاقَ ﴾ أى قال من حضر صاحبها من ير قيه وينجيه بما هو فيه من أن يطب القول أو بالفسل و والمريض من الكلام المعد لذلك ومنه آيات الشفاء ولعله أريد به مطلق الطبيب أعم من أن يطب القول أو بالفعل وروى عن ابن عباس والضحاك وأبو قلابة وقتادة ما هو ظاهر فيه والاستفهام عند بعض حقيقي وقيل هواستفهام استبعاد وانكارأى قد بلغ مبلغا لا أحد يرقيه كما يقال عند اليائس من ذا الذي يقدر أن يرقى هذا المشرف على الموت وروى

ذلك عن عكرمة وابن زيد وقيـــل هو من كلام ملائكة ألموت أى أيكم يرقى بروحه أملائكة الرحمة أم ملائكة العداب من الرقى وهو العروج وروى هــذا عن ابن عباس أيضا وسليمان التيمي والاستفهام عليه حقيتي وتعقب بآن اعتبار ملائمكة الرحمة يناسب قموله تعالى بعسد فلا صدق الخ ودفع باأن الضمير للانسان والمراد به الجنس والاقتصار بمد ذلك على احوال بمض الفريةين لاينافي العموم فيمًا قيل ووقف حفص رواية عن عاصم على من وابتدا راق وادغم الجمهور قال ابو علىلاادرى ما وجه قراءته وكذلك قرأ بل ران وقال بعضهم كأنه قصد أنلايتوهم انها كلة واحدة فسكت سكتة لطيفسة ليشعر انهما كلنسان والا فكان ينشى ان يدغم في من راق فقد قال سيبويه ان النون تدغم في ااراه وذلك نحو من راشد والادغام بفنة وبغير غنة ولم يذكر الاظهارويمكن ان يقال لماالاظهار رأى كوفي فعاصم شيخ حفص يذكر انه كان عالما النحوواما بلران فقدذكر سيبويه فيذلك ايضاان اظهار اللام وادغاه هامع الراء حسنان فلمل حفصالما أفرطفي اظهار الاظهار فيه صار كالوقف القليل وأستدل بقوله تعالى أذا بلغت التراقى على أن النفسجسم لأجوهر مجرد اذلا يتصف بالحركة والتحيز وأجاب بعض بأن هذه النفس المسند انيها بلوغ التراقي هميالنفس الحيوانية لا الروح الامرية وهي الجوهر المجرد دون الحيوانية وآخر بأن المراد ببلوغها التراقي قرب انقطاع التملق وهو بما يتصف به المجرد اذ لا يستدعي حركة ولانحيزا ولا نحوها بما يستحيل عليه وزعم انه لايمكن ارادة الحقيقة ولو كانت النفس جسما ضرورة ان بلوغها النراقي لايتحقق الابعـــد مفارقتها القلب وحينثذ يحصل الموت ولا يقال من راق كما هو ظاهر على الوجه الاول فيه ولا يتأنى أيضا مايذكر بعد على ماستعلمه أن شاه الله تمالي فيه والذي عليه جهور الامة سلفا وخلفا أن النفس وهي الروح الامربة جسم لطيف-بدا ألطف من الضوء عند القائل بجسميته والنفس الحيوانية مركب لها وهي سارية في البدن نحو سريان ماء الورد في الورد والنار في الفحم وسربان السيال الكهربائيعندالقائل به في الاجساموالادلة على جسميتها كثيرة وقد استوفاها الشيخ ابن القيم في كتاب الروحوأتى فيه بالمجبالمجاب ثمالظاهران المراد ببلوغ التراقى مشارفة الموتوقرب خروج الروح من البدن سلمت الضرورة التي في كلام ذلك الزاعم أم لم تسلم لقوله تمالى وقيل من راف ﴿ وَطَلَقَّ أَنَّهُ الفرَّاقُ ﴾ أى وظن الانسان المحتضرأن ما نزل به الفراق من حبيبته الدنيا ونميمها وقيل فراق الروح الجَسد والظن هنا عند أبي حيان على بابه وأكثر المفسرين على تفسيره باليقين قال الامام ولعله أنما سمى اليقين ههنا بالظن لان الانسان مادامت روحه متعلقة ببدنه يطمع فيالحياة لشدة حبه لهذه الحياة الماجلة ولاينقطع رجاؤه عنها فلايحصل لهيقين الموثبل الظن الغالب مع رجاء الحياة أولعله سماه بالظن على سبيل التهكم ﴿ وَالْنَفَّتِ السَّاقُ لِبالسَّاقِ ﴾ أى النفت ساقه بساقه والنوت عليها عند هلع الموت وقليه كما روى عن الشمي وقتادة وَأَبي مالَك وقال الحسن وابن المسيب هما ساقا الميت عند مالفا في الكنفن وقيل المراد بالتفافهما انتهاء أمرها وما يراد فيهما يعني موتهما وقيل يسهما بالموت وعدم تحرك احداها عن الاخرى حتى كالنهما ملتفتان فهما أول مايخرج الروح منه فتبردان قبل سائر الاعضاء وتيبسان فالساق بمناها الحقيق وأل فيها عهدية أوعوض عن المضاف اليسه وقال ابن عبساس والربيم ابن أنس واسمعيل بن أبي خالد وهو رواية عن الحسن أيضا التفت شدة فراق الدنيا بشدة اقبالً الآخرة واختلطنا ونحوه قول عطاه اجتمع عليه شدة مفارقة المألوف من الوطن والاهل والولد والصديق وشدة القدوم على ربه جل شائنه لا يدرى بماذا يقدم عليه فالساق عبارة عن الشدة وهو مثل في ذاك والتعريف للمهد وأخرج عبد بن حميدوابن جريرعن الضحاكالنفت أسوق حاضريه منالانسوالملائكة هؤلاء يجهزون

بدنه الى القبر وهو "لاه يجهزون روحه الى السماء فكانهم للاختسلاف في الذهاب والاياب والتردد في الاعمال قد التفتأ سوقهموهذا الالتفاف على حد اشتباك الاسنة (إلى بك يو مَشْدِ المَسَاقُ ) أى الى الله تعالى وحكمه سوقه لا الى غيره على أن المساق مصدر ميمى كالمقال وتقديم الحبر المحصر والمكلام على تقدير مضاف هو حكم وقيل هو موعد والمراد به الجنة والنار و قيل ليس هنك مضاف مقدر على ان الربجل شأنه هو السائق أى سوق هؤلاء مفوض الى ربك لا الى غيره والظاهر ماتقدم ثم ان كان هذا في شان الفاجر أو فيها يعمه والبريراد بالسوق السوق المسوق وهذه الآية لممرى بشارة لمن حسن ظنه بربه وعلم أنه الرب الذى سبقت رحمته على غضبه

قالوا غدا نا تی دیار الحمی به وینزل الرکب بمنداهم فقلت لی ذنب فا حیلی به بای وجه آتلقاهم قالوا ألیس العفومن شأنهم به لاسیما عمن ترجاهم

ثم ان جواب أذ محمدوق دل عليه ماذكر أى كان ما كان أو انكشفت المره حقيقة الامر أو وجد الانسان ماعمله من خمير أو شر ( فلا صداق ) أى مايجبنصديقه من الله عز وجل والرسول صلى الله تعالى عليه والقرآن الذي أنزل عليه ( ولا صلى ) مافرض عليه أى لم يصدق ولم يصل فلاداخلة على الماضى كما في قوله

أن تففر اللهم تففر حما لله وأى عبد لك لأألما

والضمير فيالفعلين للانسان المذكور فيقوله تعالى أيحسب الانسان والجملة عطف علىقوله سيحانه يسال أيان يوم القيامة على ماذهب اليه الزمخشري فالمني بناء على ماعامت من أن السؤال سؤال استهزامو أستبعاداستبعد البعث وأنكره فلم يأت بأصل الدين وهو التصديق بما يجب تصديقه به ولا باهم فروعهوهو الصلاة ثمأ كد ذَلَكُ بذكر مايضاًده بقوله تمالى ﴿ وَآكِنُ كَذَّبَ وَتُوكِّى ﴾ نفيا لتوهم السكوت أو الشك أى ومسع ذلك أظهر الجحود والتولى عن الطاعة ﴿ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَّمَطَّى ﴾ يتبختر افتخارا بذلك ومن صدر عنه مثل ذلك ينبغي أن يخاف من حلول غضب الله تعالى به فيمشى خائفا متطامنا لافرحا متبخترا فثم للاستبعاد ويتمطى من المط فان المتختر يمسد خطاه فيكون أصله يتمطط قلبت الطاه فسمه حرف علة كراهة اجتماع الامثال كما قالوا نظى من الظن وأصله نظنن أو من المطا وهو الظهرفانالمتبختر يلوى مطاه تبخترا فيكون معتسلا بحسب الاصال وفي الحديث اذا مشت أءتي المطيطاء وخدمتهم فارس والروم فقد جمل باسهم بأنهم وسلط شرارهم على خيارهم وجمل الطبي عطف هذه الجملة للتعجب علىممنى يسائل ايان يوم القيامة وما استمد له الا ما يوجب دماره وهلاكه . وقال ان قوله تعمالي ( فاذا برق البصر) النح جواب عن السو ُ ال أقحم بين المعطوف والمعطوف عليه لشدة الاهتهام وان قوله سبحانه ُ لا تحرك النح استطراد على ما سمعت وجمل صدق من التصديق هو المروى عن قتادة وقال قوم هو من التصدق أَى فلا صدق ماله ولا زكاء قال أبو حيان وهذا الذي يظهر نغي عنه الزكاة والصلاة وأثبت له التكذيب كافي قوله تعالى (قالو المنك من المصلين ولم نك نطعم المسكين وكنا نخوض مع الحائضين وكنا نكذب بيوم الدين) وحمله على نتى التصديق يقتضي أن يكون ولكن كذب تكراراً ولزم أن يكون استدراكا بمدولاصلي لابعد فلاصدق لانهما متوافقان وفيه نظر يهلمما قررناه ثم انه استبعد العطف على قوله تعالى يسال الخ وذكر أنالآية بز لت في أبي جهل وكادت تصرح به في قوله آمالي يتمطى فانها كانت مشيته ومشية قومة بني مخزوموكان يكثر منها ولم يبين حال العطف على هذا وأنت تعلم ان العطف لايا أبى حديث النزول في أبى جهل وقد قيل ان قوله تعالى أيحسب الانسان أن لن نجمع عظامه نازل فيه ايضا والحنكم على الجنسبأ حكام لا يضرفيه تعين بعض أفراده في حكم منها نعم لا شك في بعد هذا العطف لفظا لكن في بعده معنى مقال ولعل فيا بعد مأيقوى جانب العطف على ذاك ﴿ أُو اللَّى اللَّهُ وَلَى ﴾ من الولى بمنى القرب فهو للتفضيل في الاصل غلب في قرب الهلاك ودعاء الدوء كانه قيل هلاكا أولى لك بمنى أهلكك الله تعالى هلاكا أقرب لك من كل شروهلاك وهذا كما غلب بعدا وسحقا في الهلاك وفي الصحاح عن الاصمعى قاربه ما يهلكهاى نزل به وأنشد فعادى بين هاديتين منها بيد وأولى ان نزيد على الثلاث

أى قارب ثم قال قال ثملب ولم يقل أحد في أولى أحسن مماقاله الاصمعي وعلى هذا أولى فعل مستتر فيه ضمير الهلاك بقرينة السياق واللام مزيدة على ماقيل وقيلهو فعلماض دعائي من الولى أيضاالا أن الفاعل ضميره تعالى واللام مزيدة أى اولاك الله تمالي ما تكرهه او غير مزيدة اى أدنى الله تعالى الهلاك لك وهو قريب بما ذكرعن الاصمعي وعن ابي على ان أولى لك علم لاويل مبنى على زنة افعل من لفظ الويل على القلب واصله اويل وهوغير منصر ف للعلمية والوزن فهو مبتــدأ ولك خبره وفيــه أن الويل غير منصرف فيه ومثل يوم أيوم مع انه غير منقاس لايفرد عن الموصوف البتة وان القاب على خلاف الاصل لايرتكب الا بدليـــل وان علم الجنس شيء خارج عن القياس مشكل التعقل خاصة فيما نحن فيه وقيل اسم فعل منى ومعنا ووليك شر بعد شر واختار جمع انه افعل تفضيــل بمعنى الاحسن والاحرى خبر لمبتدأ محذوف يقدر كما يليق ممقامه فالتقدير هنا النار أولى لك أي أنت أحق بها وأهل لها فأولى ﴿ ثُمَّ أُولَى لِلَّكَ فَأَ وَ لَى ) تكرير للتا كيد وقد تقدم الكلام في ذلك فنذكر والظاهر ان الجلة تذييل للدعاء لامحل لها من الاعراب وجوز أن تكون في موضع الحال بتقدير القول كانه قيل ثم ذهب الى أهله يتمطى مقولاله أولى الك الخ ويؤيده ما أخرج النسائى والحاكم وصححه وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذروغيرهم عن سعيد بن جبيرةالسالت ابن عباس عن قول الله تعالى أولى لك فاولى أشى،قالهرسولالله صلى اللهتمالى عليه وسلم من نفسه أم أمر. الله تمالى بهقال بل قال من قبل نفسه ثم أثرله الله تمالى واستدل قوله سبحانه فلا صدق ولاصلى الح على ان الكفار مخاطبون بالفروع فلا تغفل ﴿ أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ يُتُرَّكَ سُدًى ﴾ أي مهملا فلا بكلف ولا يجزي وقيل أن يترك في قبره فلا يبعث ويقَال ابل سدى أي مهملة ترعى حيث شاءت بلا راع وأسديت الهيء أي أهملته وأسديت حاجبي ضيعتها ولم أعتن مها قال الشاعر

فاقسم الله جهد الم الله الله شيئًا سدى

ونصب سدى على الحال من ضمير يترك وان يترك في موضع المفعولين ليحسب والاستفهام انكارى وكان تكريره بعد قوله تعالى أيحسب الانسانان لن نجمع عظامه لنكرير انكار الحشر قيل مع تضمن الكلام الدلالة على وقوعه حيثان الحكمة تقتضى الامربالمحاسن والنهى عن القباع والرذائل والتكليف لا يتحقق الابمجازاة وهي قد لاتكون في الدنيا فتكون في الآخرة وجعل بعضهم هذا استدلالا عقليا على وقوع الحشر وفيه بحث لا يعنى وقوله تعالى (أم يك نُطفة من منى "يمنى) الح استئناف واردلابطال الحسبان المذكور فان مداره لما كان استبعاد هم للاعادة دفع ذلك ببدء الحاق وقر أالحسن المنك بباء الحطاب على سبيل الالتفات وقر أالا كشر منى بالناء الفوقية فالضمير نانطفة أى يمنيها الرجل ويصبها في الرحم وعلى قراءة الياء وهي قراءة حفص وأبي

عمرو بعملاف عنه ويعقوب وسلام والجحدرى وابن محيصن المني (ثُمَّ كانَّ عَلقة ) أي بقدرة الله تمالي كاقال تمالى ثم خلفنا النطفة علقة ﴿ فَخَلَقَ ﴾ أي فقدر الله عز وجل بان جملها سبحانه مخلفة ﴿فَسُوَّى ﴾ فعدل وكمل (فَجَمَلَمِنهُ ) أيمن الانسان وقبل من المني (الزُّو كبين ) أي الصنفين ( الذَّكَر وَالأونشَي ) بدل من الزوجين والخنثي لا يعدوها وقر أزيد بن على الزوجان بالالف على لغة بني الحرث بن كعب ومن وافقهم من العرب من كون ألمني الالف في جميع حالانه ﴿ أَلَيْسَ ذَكُ ﴾ العظيم الشأن الذي انشاه ذا الانشاء البديع ( يِقَادِ ر ) أى قادراو قر أزيد يقدر مضارعا (على أن يُحْيَ الْمُو تَى ) وهو أهون من البد ، في قياس المقل و قر أطلحة بن سليمان والفيض منغزوان على ان يحيى بسكون الياء وانت تملم انحركاتها حركة اعراب لاتنحذف الافوالوقف وقد حاه في الشعر حذفها بدونه وعن بعضهم يحيي بنقل حركة الياه الى الحاه وادغام الياه في الياه قال ابن خالو يه لا يجيز أهل البصرة سيبويهواصحابهادغام محيىقالوآ لسكون الياءالثانية ولا يعتدون بالفتحة فيها لأنها حركة اعراب غير لازمة والفراه اجاز ذلك واحتج بقوله تمشى بشدة فتعي ريد فتعيا وبالجلمة القراءة شاذة وجاء في عدة أخيار أن الني صلى الله تعالى عليه وسلَّم كان اذا قرأ هذه الآية قال سبحانك اللهم وبألُّ وفي بعضها سيحانك فبلي وأخرج أحمد وأبو داود والترمذي وابن المنذر وابن مردويه والبيهتي والحاكم وصححه عن أبي هريرة قال قال رسول الله صلى الله تمالي عليه وسلم من قرأ منكم والتين والزيتون فانتهى الى آخرها أليس الله بأحسكم الحاكمين فليقل بلي وأنا على ذلكم من الشاهدين ومن قرأ لا أقسم بيوم القيامة فانتهى الى أليس ذلك بقادر على أن يحيى الموتى فليقل بلى ومن قرأ والمرسلات فبلغ فبأى حديث بمده يؤمنون فليقل آمنا باللة

### عهر سورة الانسان كهيد

وتسمى سورة الدهر والابراروالامشاج وهل أتى وهي مكية عند الجمهور على ما في البحر وقال مجاهدوقتادة مدنية كابهاوقال الحسن وعكرمة والكابي مدنية الا آية واحدة فكية وهي ولا تطع منهم آبما أو كفورا وقيل مدنية الا من قوله تعالى فاصبر لحبكربك الى آخرها فانه مكي وعن ابن عادل حكاية مدنيتها على الاطلاق عن الجمهور وعليه الشيعة وآيها احدى وثلاثون آية بلا خلاف والمناسبة بينها وبين ما قبلها في غاية الوضوح الجمهور وعليه الشيعة وآيها احدى وثلاثون آية بلا خلاف والمناسبة بينها وبين ما قبلها في غاية الوضوح أسله على مافيل أهل على أن الاستفهام النقريرأى الحل على الأفرار بمادخلت عليه والمقرر به من ينكر البعث وقد علم أن الاستفهام النقريرأى الحل على الأفرار بمادخلت عليه والمقرر به من ينكر البعث وقد علم انهم يقولون نعم قد مضى على الانسان حين لم يكن كذلك فيقال فالذي أوجده بعد ان لم يكن كيف يمتنع عليه احياؤه بعد موته وهل بمنى قد وهي النقريب أى تقريب الماضي من الحال فلما سدت هل مسد الهمزة دلت على معناها ومعنى الحمرة معا ثم صارت حقيقة في ذلك فهي المنقرير والنقريب واستدل على ذلك الاصل بقول زيد الحيل

سائل فوارس يربوع بشدتنا على أهل رأونا بسفح القاع ذي الأكم

وقيسل هي للاستفهام ولا تقريب وجمها مع الهمزة في البيت للتأكيد كما في قوله ، ولا للمابهم أبداد واه ، بل التأكيد هنا أقرب لمدم الاتحاد لفظا على ان السيرافي قال الرواية الصحيحة أم هل رأونا على أن أم منقطعة بمنى بل وقال السميوطي في شرح شواهد المفنى الذي رأيته في نسخة قديمة من ديوان زيد فهل رأونا بالفاء وعلى ابن عباس وقتادة هي هنا بمفي قد وفسرها بها جماعة من

النحاة كالكسائي وسيبويهوالمبرد والفراء وحمات على معنى التقريب ومن الناس من حملها على معنى التحقيق وقال أبو عبيدة مجازها قد أتى على الانسان وليس باستفهام وكائه أراد ليس باستفهام حقيقة وأنما هي اللاستفهام التقريري وبرجع بالآخرة الى قد أنى ولعل مراد من فسيرها بذلك كابن عباس وغيره ما ذكر لا أنها بمنى قد حقيقة وفي المغنى ماتفيدك مراجعته بصيرة فراجعه والمراد بالانسان الجنس على ماأخرجه ابن المنذر عن ابن عباس والحين طائفة محدودة من الزمان شاملة للكثير والقليل والدهر الزمان الممتدالفيرالمحدود ويقع على مدة العالم جميعهاوعلى كل زمان طويل غير معين والزمان عاملكل والدهروعاءالزمانكلام فلسني وتوقُّف الامام أبو حنيفة في معنى الدهر منكرا أي في المراد به عرفا في الايمان حتى يقال بمـــاذا يجنت اذا قال والله لا أكله دهرا والمعرف عنده مدة حياة الحالف عند عــدم النية وكذا عند صــاحبيه والمنكر عندها كالحين وهو ممرفا ومنكرا كالزمان ستة أشهر ان لم تكن نية أيضا وبها مانوي على الصحيح ومااشتهر من حكاية اختلاف فتاوى الحلفاء الاربعة في ذلك على عهده عليه الصلاة والسلام،ستدلا كلبدليلوقوله صلى الله تعالى عليسه وسلم بعد الرفع اليسه أصحابي كالنجوم مايهم اقتديتم اهتسديتم الا انه اختار فتوى الامير كرم الله تعالى وجهه بان الحين يوم وليلة لما فيه من الليسير لايصح كمالا يخفي على الناقد البصير ولو صح لم يمدل عن فتوى الامير معدن البسالة والفتوة بعد أن اختسارها مدينة العلم ومفخر الرسالة والنبوة والمنى هنا قد أنى أوهلأنى على جنس الانسان قبل زمان قريم الطائفة محدودة مقدرة كاثنة من الزمان الممتدلم يكن شيئا مذكور الانسانية أصلاأى لهير معروف بها على ان النفى واجع الى القيد والمراد أنه معدوم لم يوجد بنفسه بل كان الموجود أصله تمالًا يسمى انسانا ولا يعرف بعنوان آلانسانية وهو مادته البعيدة أعنى العناصر أو المتوسطة وهي الاغذية أو القرابية وهي النطفة المتولدة من الاغذية المخلوقةمن العناصر وجملة لميكن الخ حال من الانسان أي غير مذكور وجوزأن تبكون صفة لحين بحذف العائد عليه أى لم يكن فيه شيئاً مذكّورا كما في قوله تعالى (واتقوا يوما لا تلجزي نفس عن نفس شيئاً ) واطلاق الانسان على مادته مجاز بجمل ماهو بالقوة منزلا منزلة ما هو بالفهل أو هو من مجاز الاول وقيل المرادبالانسان آدم عليه السلام وأيد الاول بقوله تعالى ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطُفْهَ ۗ ﴾ فانالانسان فيه ممرفة معا دة فلا يفترقان كيف وفي اقامة الظاهر مقام الضمر فضل التقرير والتمكين في النفس فاذا اختلفا عمومًا وخصوصًا فاتت الملايمة ولا شك أن الحمل على آ دم عليه السلام في هذا لا وجه له ولا نقض به على ارادة الجنس بناء على أنه لاعموم فيه ولا خصوص نعم دل قوله سلحانه من نطفة على أن المراد غيره أوهوتغليب وقيل يجمل ما الاكثر لا كل مجازافي الاسنادأ والطرف ورويت اراداته عن قتادة والنورى وعكر مة والشعى وابن عباس أيضاوقال في رواية أبي صالح عنه مرتبه أربعون سنة قبل أن يلخخ فيه الروح وهوملق بين مكم والعائف وفي رواية الضحاك عنه انه خلق من طين فاقام أربعين سنة ثم من الله مسنون فا قام أربعين سنة ثم من صلصال فاقام أربعين سنة فتمخلقهبمد مائة وعشرين سنة ثم نفخفيه الروح ولحكي الماوردي عنه أن الحبن المذكور ههنا هو الزمن الطويل الممتد الذي لايمرف مقداره وروى نحوه عن عكرمة فقدأ خرج عبدب حيدوابن المنذرعنه أنه قال ان من الحين حينا لايدرك وتلا الآية فقال والله مايدري كم أتى عليه حتى خلقه الله تعسالي ورأيت لبمض المتصوفة ان هل للاستفهام الانسكاري في منى النفي أي ماأتي على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئًا مذكورًا وظاهره القول بلهم الانسان في الزمان على منى انه لم يكن زمان الا وفيه انسان وهو القدم النوعي كما قال به من قال من الفلاسفة وهو كفر بالاجماع ووجه

بانهم عنوا شيئية النبوت لقدم الانسان عندهم بذلك الاعتبار دون شيئية الوجود ضرورة انه بالنسبة اليها حادث زمانا ويرشد الى هذا قول الشيخ محى الدين في الباب ٣٥٨ من الفتوحات المكية لولم يكن في العالم من هو على صورة الحق ماحصل المقصود من العلم بالحق أعنى العلم الحادث في قوله سبحانه كنت كنز ألم أعرف فاحببت ان أعرف فحلقت الحلق وتمرفت اليهــم فعرفونى فجبل نفســه كنزا والكنز لايكون الا مكتنزا في شيء فلم يكن كنز الحق نفسمه الا في صورة الانسان الكامل في شيئية ثبوته هناك كان الحق مكنوزا فلما البس الحق الانسان ثوب شيئية الوجود ظهر الكنز بظهوره فعرفه الانسان الكامل بوجوده وعلم انه كان مكنوزا فيسه في شيئية ثبوته وهو لا يشمر به انتهى ولا يخفي ان الاشياء كلها في شيئية الثبوت قديمة لا الانسان وحده ولعلهم يقولون الانسان هو كل شيء لانه الامام المبين وقدقال سبحانه وكل شيء أحصيناه في امام مبين والــكلام في هــذا المقام طويل ولا يسعنا ان نطيل بيدانا نقول كون هل هذا للإنكار منكر وان دعوى صحة ذلك لاحدى الكبر والذي فهمه أجلة من الصحابة رضي الله تعالى عنهم من الآية الاخبارالايجابي أخرج عبدبن-ميدوغيره عن عمر بنالخظاب رضي الله تعالى عنه انه سمع رجلا يقرأ هلأني على الانسان على من الدهر لم يكن شيئا مذكور افقال ايتها تمت وعن ابن مسعو درضي الله تعالى عنه انه سمع رجلايتلوذاك فقال ياليتها تمت فموتب في قوله هذا فأخذعموداه ن الارض فقال ياليتني كنت مثل هذا (أمشاجي) حمع شج بفتحتين كسبب وأسباب أو مشج بفتح فكسر ككنف وأكناف أو مشيج كشهيد وأشهاد ونصير وأنصار أى اخلاط جمع خاط بمنى مختلط ممتزج يقال مشجت الشيء اذا خلطته ومزجته فهو مشيج وممشوج وهو صفة انطفة ووصف بالجمع وهي مفردة لان المراد بها مجموع ماء الرجل والمرأة والجمع قد يقال على مافوق الواحد أو باعتبار الآجزاء المختلفة فيهما رقة وغلظا وصفرة وبياضا وطبيعة وقوة وضعفا حتى اختص بعضها ببعض الاعضاء على ماأراده الله تمالى محكمته فخلقه بقـــدرته وفي بعض الآثار ان ماكات من عصب وعظم وقوة فن ماء الرجل وما كان من لحم ودم فمن ماء الرأة والحاصل انه نزل الموصوف منزلة الجع ورصف صفة أجزائه وقبل هومفرد جامعلى أفعال كاعشار وأكياش في قولهم رمة أعشار أى متكسرة وبرد أكيش أى مغزول غزله مرتين واختار مالزمخشرى والمشهور عن نص سيبويه وجمهور النحاة ان افعالالا يكون جمعاو-كي عنه انهذه سالى ذلك في انعام ومدنى نطفة مختلطة عندالاكثرين نطفة اختلط وامتزج فيها الماءان وقيل اختاط فيها الدم والبلغم والصفراء والسوداء وقيل الامشاج نفس الاخلاط التي هي عبارة عن هذه الاربمة فكانه قبل من نطفة هي عبارة عن أخلاط أربمة وأخرج ابن المنذر عن مجاهد أنه قال امشاج أي ألوان أي ذات الوان فان ماء الرجل أبيض وماء المرأة أصفر فاذا اختلطا ومكثا في قعر الرحم اخضراكما يخضر الماء بالمكث وروى عن الكلى واخرج عن زيد بن أسلم انه قال الامشاج العروق التي في النطفة وروى ذلك عن ابن مسعود أي ذات عروق وروى عن عكرمة وكذا ابن عباس انه قال امشاج اطوار أي ذات أطوار فان النطفة تصير علقة ثم مضغة وهكذا إلى تمام ألحلقة ونفخ الروح وقوله تعالى ﴿نَبْتَكَيْهِ ﴾ حال من فاعل خُلقنا والمراد مريدين ابتلاه واختباره بالسكليف فيها بمد على أن الحال مقدرة أو ناقلين له من حال الى حال ومن طور الى طور على طريقة الاستمارة لأن المنقول يظهرفي كلطورظهورا آخركظهورنتيجةالابتلاء والامتحان بمده وروى نحوه عن ابن عباس وعلى الوجهين ينحل ماقيل ان الابتلاء بالتكليف وهو يكون بعد جعله سميما بصيرا لاقبل فكيف يترتب عليه قوله سبحانه (فَجَمَلْنَاهُ سَمَيعًا بَصِيرًا ) وقيل الكلام، على النقديم والتأخير والجلة استشاف تعليلي أى فجعلناه سميما بصيرا

لنبتليه وحكى ذلك عن الفراه وعسف لان التقديم لا يقع في حاق موقعه لالفظا لاجل الفاه ولا معنى لانه لا ليتجه انسؤال قبل الجمل والاوجه الاول وهذا الجمل كالمسبب عن الابتلاء لان المقصود من جمله كذلك ان ينظر الآيات الآفاقية والانفسية ويسمع الادلة السمعية فلذلك عطف على الحلق المقيد به بالفاه ورتب عليه قوله تعالى (إنّاهة يناه السبيل) لانه جملة مستأنفة تعليلية في معنى لاناهديناه أى دللناه على مايوسه من الدلائل السمعية كالآيات التنزيلية والعقلية كالآيات الافاقية والانفسية وهو أعا يكون بعد التكليف والابتلاء مع اتحاد الذات أى هديناه ودللناه على مايوسل الى البنية في حالتيه جيما من الشكر والكفر أو المقسيم للمهدى باختلاف الذوات والصفات أى هديناه السبيل مقسوما اليها بعضهسم شاكر بالاهتداء للحق وطريقه بالاخذ فيه وبعضهم كفور بالاعراض عنه وحاصله دلاناه على الحداية والاسلام فسنهم مهند مسلم ومنهم ضال كافر وقبل حالان من السبيل أى عرفناه السبيل اما سبيلا شاكر اواماسيلاكفوراعلى وصف السبيل بوصف سالكه مجازا والمراد به لايخني وعن السدى ان السبيل هنا حبيل الحروج من الرحموليس بشيء أصلاوقرأ أبوالسال وأبو العاج (١) أما بفتح الهمزة في الموضعين وهي لفة حكاها أبو زيد عن العرب وهي الة حكاها أبو المناه عن العرب وهي القاح والناس على ما قال أبو حيان في حروف الموضوف وأنشدوا

تلقحها اما شمال عرية 🏚 واما صبا جنح العشي هبوب

وجعلها الزمخصريأما النفصيلية المتضمنة معنىالشرط على معنىأماشا كرا فبتوفيقنا وأما كفورا فبسوءاختياره وهذا التقديرابراز منه للمذهب قيل ولاعليه ان يجعله من بابيضل به كثيرا ويهدى به كثيراكانه قيل أماشا كرا فبهدايتنا أي دعائنا أواقدارناعلىمافسر به الهداية وأما كفورا فبهاأيضالاختلاف وجه الدعاءلان الهداية ههنا ليست فيمقابلة الضلال وهذاجار على المذهبين وسالم عن حذف مالادليل عليه وجوزق الانتصاف ان يكون التقدير أما شاكرا فمثابوأما كفورا فماقبوايرادالكفوو بصيغة المبالغة لمراعاةالفواصلوالاشعار بأنالانسان قلعايخلو من كذران ما وانما المؤاخذ عليه الكفر المفرط ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا ﴾ هيأنا ﴿ لِأَــكَافِرِ بِنَ ﴾ من افراد الانسان الذي هديناه السديل ( سَلاَ سِل ) بها يقادون ( وَأَغْلَالًا ) بها يقيدونَ ( وَسَمَيرًا ) بها يحرقون وتقديم وعيدهم مع تأخرهم للجمع بينهما في الذكر كما في قوله تعالى يوم تبيض وجوم وتسود وجوء فاما الذين اسودت وجوههم الآية ولان الانذار انسب بالمقام وحقيق بالاهتمام ولان تصدير الكلام وختمه بذكر المؤمنين أحسن على أنوصفهم تفصيلا رعا يخل تقديمه بتجارب أطراف النظم الكريم وقرأ نافع والكسائي وأبو بكر والاعش سلاسلا بالتنوين وصلا وبالالف المدلة منه وقفا وقال الزمخشري وفيه وجهان أحدهاان تكون هذه النون بدلا عن حرف الاطلاق ويجرى الوصل مجرى الوقف والثانيان يكون صاحب القراءة بمن ضرى برواية الشمر ومرن لسانه على صرف غير المنصرف وفي الأول ان الابدال من حروف الاطلاق في غير الشمر قليل كيف وضم اليه اجراء الوصل مجرى الوقفوفي الثاني تجويز القراءة بالتشهي دون سداد وجهها في العربية والوجه انه لقصدالازدواج والمشاكلة فقد جوزوالذلك صرف مالاينصرف لاسيها الجمم فانه سبب ضعيف لشبهه بالمفرد في جمه كسواحبات يوسف ونواكسي الابصار ولهذا جوز بعضهم صرفه مطلقا كا قدل

والصرف في الجمع أنى كثيرًا ﴿ حَيِّ ادَّى قَوْمُ لِهِ النَّخِيرِا

<sup>(</sup>١) قوله وأبوالعاج وهوكثير بن عبد اللهالسلمي شامي ولي البصرة لهشام بن عبد الملك اه منه

وحــكي الاخفش عن قوم من العرب ان لغتهم صرف كلمالا ينصرف الا أفعل من وصرف سلاسلاثابت في مصاحف المدينة ومكة والكوفة والبصرة وفي مصحف أبى وعبد الله بن مسمود وروى هشام عن ابى عامر سلاسل في الوصل وسلاسلا بأألف دون تنوين في الوقف ﴿ إِنَّ الاَّ بْرَارَ ﴾ شروع في بيان حسن حال الشاكرين اثر بيان حال سوه الكافرين وايرادهم بعنوان البر للاشمار بما استحقوأ به ما نالوه من الكرامة السنية مع تجديد صفة مدح لهم والابرار جع بر كرب وأرباب أو باركشاهد وأشهاد بناه على أن فاعلا يجمع على أفعال والبر المطيع المتوسع في فعل الخير وقيل من يؤدى حق الله تعالى ويوفي بالنذر وعن الحسن هو الذي لايؤذي الذر ولا يرضَّى الشر ﴿ يَشْرَ بُونَ ﴾ فيالآخرة ﴿ مِنْ ۚ كَا \* مِن ﴾ هي كاقال الزجاج الاناه اذا كان فيه الشراب فادا لم يكن لم يسم كا ساوقال الراغب الكا سالاناه عافيه من الشراب ويسمى كل واحد منهما بانفراده كاسا والمشهور انها تطلق حقيقة على الزجاجة اذا كانت فيها خر ومجازاً على الحمر بعلاقة المجاورة وآلمراد بها ههنا قيل الحمر فمن تبعيضية أو بيانيةوقيل الزجاجة التي فيها الحمر فن ابتدائية وقوله تعسالي ﴿ كَانِ مِزَاجُهَا كَانُوراً ﴾ أظهر ملامة للاول والظاهر ان هــذا على منوال كان الله عليمًا حكيمًا والحجيم بالفعل للتحقيق والدوام وقيل كان تامة من قوله تعالى كن فيكون والمزاج مايمزج به كالحزام لمسا يحزم به فهو اسم آلة وكافور على ماقال الكلبي علم عين في الجنة ماؤها في بياض الكافور وعرفه وبرده وصرف لتوافق الآى والكلام على حذف مضاف أى ماء كافور والجلةصفة كأس وهذا القول خلاف الظاهر ولمله انلم يصح فيه خبر لايقبلوقرأ عبد الله قافورا بالقاف بدلالكاف وهما كثيرا مايتعاقبان في الكلمة كقولهـم عربى قع وكع وقوله تعالى (عَيْنًا) بدل من كافور وقال قتادة يمزج لهم بالكافور ويبختم لهم بالمسك وذلك لبرودةالكافور وبياضه وطيب رائحته فالكافور بممناه المعروف وقيل أن خمر الجنة قد أودعها الله تعالى اذخلقها أوصاف الكافورالممدوحة فكونه مزاجامجازفي الاتصاف بذلك فعينا على هذين القولين بدل من محل كأس على تقدير مضاف أي يشربون خرا خر عين أو نصب على الاختصاص باضهار أعنى أو أخص كما قال المبرد وقيل على الحال من ضمير مزاجها وقيل من كائس وساغ لوصفه وأريد بذلك وصفها بالكثرة والصفاه وقيسل منصوب بفعل يفسره ما بعسد أعنى قوله تعالى ﴿ يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ ﴾ على تقدير مضاف أيضا أى يشربون ماء عين يشرب سها الخ وتعقب بان الجلمة صفة عَينًا فلا يعمل فعلها بها وما لا يعمل لايفسر عاملا وأُجيب بمنع كونها صفة على هذا الوجه والتركيب عليه نحو رجلا ضربته نعم هي صفة عين على غير هذا الوجه والباء للالصاق وليست للتعدية وهي متعلقة معنى بمحذوف أي يشرب الحمر ممزوجة بها أي بالعين عباد الله وهو كما تقول شربت الماء بالعسل هذا اذا جمل كافور علم عين في الجنبة وأما على القولين الآخرين فقيل وجه الباء ان يجمل السكلام من باب للميجرح في عراقيهما نصلي به لافادة المبالغة وقيل الباء للتعدية وضمن يشرب معنى يروى فعدى بها وقيل هي بمعنى من وقيل هي زائدة والمعنى يشرسها كما في قول الهذلي

شربن بماء البحر ثم ترفعت 🚓 متى لحج خضر لهن نشيج

ويعضد هــذا قراءة ان أبى عبلة يشربها وقيــل ضمير بها للكاس والمنى يشربون العين بتلك الكاش وعليه يجوز أن يكون عينا مفعولا ليشرب مقدما عليه وعباد الله المؤمنون أهل الجنة ﴿ يُفَكِّرُ وَنَهَا تَفْجِيرًا ﴾ صفة أخرى لعينا أى يجرونها حيث شاؤا من منازلهم اجراء سهلا لايمتــنع عليهم على

ان التنكير للتنويع أخرج عبد الله بن أحمد في زوائد الزهد عن ابن شوزب انه قال ممهم قضبان ذهب يفجرون بها فيتبع المساء قضبانهم وفي بعض الآثار ان هذه العين في دار رسول الله صلى الله تعسالي عليه وسلم تفجر آلى دور الانبياء عليهم السلام والمؤمنين ﴿ يُوفُونَ ۖ بِالنَّذَ ۚ رَ ۚ ﴾ استشاف مسوق لبيان مالاجله يرزقون هذا النعيم مشتمل على نوع تفصيل لما ينبيء عنه اسم الابرار اجمالا كانه قيل ماذايفعلونحتي ينالوا المك المرتبة العالية فقيل بوفون الخ وأفيدانه استثناف للبيان ومع ذلك عدل عن أوفوا الى المضارع للاستحضار والدلالة على الاستمرار والوفاء بالنذر كناية عن أداء الواحبات كلها العلم ماعداء بالطريق الاولى واشارة النص فان من اوفي عَا أُوحِبِه على نفسه كان ايفاء ماأُوحِبِه اللهَ تعالى عليه أَهْم له وأُحرى وحِمل ذلككتاية هوالذي يقتضيه ما روى عن قنادة وعن عكرمة ومجاهد ابقاؤه على الظاهر قالا اى اذا نذروا طاعة فعلوها ﴿ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ ﴾ عذابه ﴿ مُسْتَطِرًا ﴾ فاشيا منتشرا في الاقطار غاية الانتشار من استطار الحريق والفجر وهو ابلغ من طار لان زيادة المبي تدل على زيادة المنيوللطلب ايضا دلالة على دُلك لأنَّ ما يطلبِ من شانه أن يبالغ فيه وفي وصفهم بذلك أشمار بحسن عقيدتهم واجتنابهم عن المعاصى ﴿ وَيُطْعِدُونَ الطَّمَامَ عَلَى حُبِّهِ ﴾ أي كائنين على حب الطعام اي مع اشتهائه والحاجة اليه فهو منهاب التتميم ويتجاوبه من القرآن قوله تعالى لنتنالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون وروى عن ابن عباس ومجاهدأوعلى حبَالاطمام بان يكون ذلك بطيب نفس وعدم تكلف واليه ذهب الحسن بن الفضلوهوحسن أوكائنين على حباللة تعالىأو اطعاماكا ثناعلى حبه تعالى ولوجهه سبحانه وابتغاء مرضاته عز وجل واليه ذهب الفضيل بن عياض وأبو سليمان الداراني فعلى حبه من باب النكميل وزيفه بعضهم وقال الاول هو الوجه ويجاوبه القرآن على أن في قوله تعالى لوحه الله بعـــد غنية عن قوله سبحانه لوجه الله وفيه نظر بل لعله الانسب لذاك وذكر الطعام مع أن الاطعام يغنى عنه لتعيين مرجع الضمير على الأول ولأن الطعام كالعلم فيما فيه قوام البدن وأستقامة البنية وبقاء النفس فني التصريح به تأكيد لفخامة فعلهم على الاخسيرين ويجوز ان يمتبر على الاول أيضائم الظاهر أن المراد باطعاماالطعامحقيقته وقيلهو كناية عن الاحسان الى المحتاجين والمواساة معهم باى وجه كان وإن لم يكن ذلك بالطعام بعينه فكأنه ينفعون بوجوء المنافع ﴿ مِسْكِينًا وَ يَنْهِمًا وَأُسِيرًا ﴾ قبل أى أسيركان فعن الحسن انه صلى الله تعالى عليه وسلم كان يو نمى بالاَسَير فَيدفعه أَلَى بعض الْمُسلمين فيقول أحسن اليه فيكون عنـــده اليومين والثلاثة فيؤثره على نفسه وقال قتادة كان أسيرهم يومئذ المشرك وأخوك المسلم أحق ان نطعمه وأخرج ابن عساكر عن مجاهد أنه قال لما صدر النبي صلى الله تعالى عليه وسلم بالأسارى من بدر انفق سبعة من المهاجرين أبوبكر وعمر وعلى والزبير وعبد الرحمن وسعدوأبو عبيدة بنالجراح على أسارى مشركى بدر فقالت الانصار قتلناهم في الله وفي رسوله صلى الله تعالى عليه وســلم وتعينونهم بالنفقــة فانزل الله تعــالى فيهم تسع عشرة آيةً ان الابرار يشربون الى قوله تعالى عينا فيها تسمى سلسبيسلا ففيه دليل على أن اطعام الاسارى وان كانوا من أهل الشرك حسن ويرجى ثوابه والحبر الاول قال ابن حجر لم يذ كره من يعتمد عليه من أهل الحديث وقال ابن المراقى لم أقف عليه والحِير الثاني لم أره لفرد غير ابن عساكر ولا وثوق لي بصحت وهو يقتضي مدنية هذه الآيات وقد عامت الحلاف في ذلك نعم عند عامة العلماء يجوز الاحسان الى الكفار في دار الاسلام ولا تصرف اليهم الواجبات وقال ابن جبير وعطاء هو الاسير من أهل القبلة قال الطبيي هذا أنما يستقيم اذا أتفق الاطمام في دار الحرب من المسلم لاسير في أيديهم وقيل هو الاسير المسلم ترك في بلاد الكفار

رهينة وخرج لطلب الفداء وروى محى السنة عن مجاهد وابن حبيير وعطاء أنهم قالوا هو المسجون من أهل القبلة وفيه دليل علىاناطعام أهلاألجبوس المسلمين حسن وقد يقاللا يحسن اطعام المحبوس لوفاء دين يقدرعلى وفائه أنما امتنسع عنه تعننا ولغرضمن الاغراض النفسانية وعن أبي سعيد الحدرى هو المملوك والمسجون وتسمية المسجون اسيرا مجاز لمنعه عن الخروج واما تسمية المملوك فمجاز ايضا لكن قيل باعتبار ماكان وقيسل باعتبار شهه به في تقييده باسار الامر وعدم تمكنه من فعل مايهوى وعد الغريم أسيرا لقوله صُـَالَى الله تعالى عليه وسُـلم غريمك أُسيرك فأحسن الى اسيرك وهو على التشبيه البليغ الا انه قيل في هذا الخبر ماقيل في ألحبر الأول وقال ابوحمزة اليماني هي الزوجة وضعفه ههنا ظاهر ﴿ إِنَّهَا نُطُّعِمُ كُمْ لِوَجُّهِ الله ﴾ على ارادة قول هو في موضع الحال من فاعل يطعمون اى قائلين ذلك باسان الحال لما يظهر عليهم من امارات الاخلاص وعن مجاهد اما أنهم ماتكاموا به ولكن علمه الله تعالى منهم فاثنى سبحانه به عليهم ايرغب فيه راغب او بلسان المقال ازاحة لتوهم المن المبطل للصدقة وتوقع المكافأة النقصة للاجر وعن الصَّديقة رضي الله تعالى عنها أنها كانت تبهث بالصدَّقة الى اهل بيت ثم تسال الرسول ماقالوافاذاذكر دعاء دعت لهم بمثله ليبقى لها ثواب الصدقة خالصا عند الله عز وجل وجوزان يكون قولهم هذالهم لطفا وتفقيها وتنبيهاعلى ماينبغي ان يركون عليه من اخلص لله تعالى وليس بذاك وقوله سيحانه (لا نُر يدُمنْ كم جزاء) بالافعال ﴿ وَالْاشْكُورَا ﴾ ولا شكرا وثناء بالاقوال تقرير ونا كيد لما قبله ﴿ إِنَّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنَا يَوْمُما ﴾ أي عذاب يوم فهو على تقديرمضاف أو انخوفهكناية عن خوف مافيه ﴿عَــُوسًا﴾ تعبس فيه الوجوء على أنه من الاسناد المجازى كما في نهاره صائم فقد روى عن ابن عباس ان الكافر يعبس يومئذ حتى يسيلمن بـين عينيه عرق مثل القطران أو يشبه الاسد العبوس على أنه من الاستعارة المكنية التخييلية لكن لايخفي ان العبوس ليس من لوازم الاسد وانما اشتهر وصفه به فني التخييلية ضعف ما وقيل انه من التشبيه البليغ ﴿ قَرْطُرَ بِرًّا ﴾ شديدالعبوسويةالشديداًصعبا كانه النف شره بعضه ببعض وقيل طويلا وهو رواية عن ان عباس وجاء قاطر وأنشدوا لاسد بن ناغصة

واصطلیت الحروب فی کل یوم ﷺ باسل الشر قمطریر الصباح وقول آخر بنی عمنا هل تذکرون بلائنا ﷺ علیکم اذاماکانیوم قماطر

والى الأول ذهب الزجاج فقال القمطرير الذى يعبس حتى يجتمع ما بين عينيه ويقال القمارت الناقة اذا رفعت ذنبها وزمت بانفها وجمت قطريها أى جانبيها كانها تفعل ذلك اذا لحقت كبراً وقيل لتضع حلها فاشتقاقه عنده على ما قبل من قطر بالاشتقاق الكبير والميم زائدة وهذا لا يلزم الزجاج فيجوز أن يكون مشتقا كذلك من القمط ويقال قمطه اذا شده وجمع أطرافه وفي البحر يقال القمل فهو مقمطر وقمطرير وقاطر اذا صعب واشتد واختلف في هذا الوزن وأكثر النحاة لا يشتون الهمل في أوزان الافعال وهذه الجملة جوز أن تكون علة لاحسانهم وفعلهم المذكور كانه قبل نفعل بهم ما نفعال لانا نخاف يوما صفته كيت وكيت فنحن نرجو بذلك أن يقينا ربنا جل وعلا شره وأن تكون علة لعدم ارادة الجزاء والشكور أى انا لازيد منكم المكافأة لحوف عقاب الله تعالى على طلب المكافأة بالصدقة والى الوجهين أشار في الكشاف وقال في الكشف الثاني أوجه ليبق قوله لوجه الله خالصا غير مشوب بحظ النفس من جلب نفع أو دفع ضر ولوجه علم علة للاطعام المملل على منى أنما خصصنا الاحسان لوجهة تعالى لانا نخاف يوم جزائه ومن خافه لازم ضر ولوجمل علة للاطعام المملل على منى أنما خصصنا الاحسان لوجهة تعالى لاناخاف يوم جزائه ومن خافه لازم وقرأ أبو الاخلاص لكان وجها (فَو قَيهُمُ اللهُ شَرَّ ذَ يَلِكَ اليَوْم ) بسبب خوفهم وتحفظهم عنه وقرأ أبو

جمفر فوقاهم بشد القاف وهو أوفق بقوله تعسالي ﴿ وَ لَقَّيْهُمْ ۚ نَضْرَةً ۗ وَسُرُورًا ﴾ أى أعطاهم بدل عبوس الفجار وحزنهم نضرة في الوجوه وسرورا في القلوب (وَجَزَ يَهُمْ بِمَا صَبَرُوا ﴾ بصبرهم على مشاق الطاعات ومهاجرة هوى النفس في اجتناب المحرمات وايثار الاموال ما كلا وملبسا ﴿ جَنَّةٌ ﴾ بستانا عظيماياً كلون منهماشاؤا ﴿ وَحَرَّ يُورًا ﴾ يلبسونه ويتزينون به ومن رواية عطاء عن ابن عباس ان الحسن والحسين مرضا فعادها جمدها محمدصلي الله تعالى عليه وسلم ومعه أبو بكر وعمر رضي الله تعالىءنهماوعادها من عادها من الصحابة فقالوا لملي كرم الله تعالى وجهه يأأبا الحسن لو نذرت على ولديك فنذرعلى وفاطمة وفضة جارية لهما انبرآ تمابهما أن يصوموا ثلاثة أيام شكرا فالبس الله تمالى الفلامين ثوب العافية وليس عند آل محمد قليل ولا كثير فانطلق على كرم الله تعالى وجهه الى شمعون اليهودى الخيرى فاستقرض منه ثلاثة اصوع من شعيرفجاء بها فقاءت فاطمة رضي الله تعالى عنها الى صاع فطحنته وخبزت منه خمسة أقراص على عددهم وصلى على كرم الله تعالى وجهه مع النبي صلى الله تعــالى عليه وسلم المغرب ثم أتى المنزل فوضــع الطمام بين يديه فوقف بالباب سائل فقال السلام عليكم يا أهل بيت محمد صلى الله تعالى عليه وسلم أنامسكين من مساكين المسلمين أطعموني أطعمكم الله تعالى من موائد الجنة فا ثروم وباتوا لم يذوقوا شيئا الا الماء واصبحوا صياما ثم قامت فاطمة رضى الله تعالى عنها الى صاع آخر فطحنته وخبرته وصلى على كرم الله تعالى وجهه مع النبي صلى اللهِ تعالى عليه وسلم المغرب ثم اتى المنزل فوضع الطعام يمن يديه فوقف يتيم بالباب وقال السلام عليكم يا أهل بيت محمد صلى الله تعالى عليه وسملم يتيم من أولاد المهاجرين أطعموني أطعمكم الله تعالى من موائد الجنة فآثروه ومكثوا يومين وليلتين لم يذوقواشيئا الا الماء القراح واصبحوا صياماً فلما كان يوم الثالث قامت فاطمة رضى الله تعالى عنها الى الصاع الثالث وطحنته وخبرته وصلى على كرمالة تعالى وجهه مع النبي صلى الله تعالى عليه وسلم المغرب فانى المنزل فوضع الطعام بين يديه فوقف اسير بالباب فقال السلام عليكم ياأهل بيت محمد صلى الله تعالى عليه وسلم أنا أسير محمد عليه الصلاة والسلام اطعموني اطممكم الله فاثروه وباتوألم يذوقواالا الماءالقراح فلما أصبحوا أخذ على كرم الله تعالى وجهه الحسن والحسين وأقبلوا الى رسول الله صلى الله تمالى عليه وسلم ورآهم يرتعشون كالفراخ من شدة الحبوع قال يا أبا الحسن ماأشد ما يسوءني ما أرى بكم وقام فانطلق معهم الى فاطمة رضى الله تعــالى عنها فرآها في محرابها قد التصق بطنها بظهرها وغارت عيناها من شدة الحوع فرق لذلك صلى الله تمالى عليه وسلم وساءه ذلك فهبط حبريل عليه السلام فقال خذها يا محمد هناك الله تعالى في أهل بيتك قال وما آخذْ يا حبريل فا قرأه هل أتى على الانسان السورة وفي رواية ابن مهران فوثب النبي صلى الله تعالى عليه وسلم حتى دخل على فاطمة فا كب عليها يبكي فهبط حبريل عليــه السلام بهذه الآية ان الابرار يشربون الى أآخره وفي رواية عن عطاء ان الشميركان عن اجرة ستى نخل وآنه جمل في كل يوم ثلت منه عصيدة فاآثر وابها واخرج ابن مردويه عن ابن عباس انه قال في قوله سبحانه ويطعمون الخ نزلت في على كرم الله تعالى وجهه وفاطمة بنت رسول الله صلى الله تعالى عليه وعليهما وسلمولم بذكر القصة والحبر مشهور بين الناس وذكر والواحدى في كتاب البسيط وعليه قول بعض الشيعة

وتعقب بانه خبر موضوع مفتعل كما ذكره الترمذى وابن الجوزى وآثار الوضع ظاهرة عليه أ

لفظا ومنى ثم انه يقتضى أن تسكون السورة مدنية لان بنساء على كرم الله تعالى وجهه على فاطمة رضى الله تعسالى عنها كان بالمدينة وهي عند ابن عبساس المروى هو عنه على ما أخرج النحاس مكية وكذا عنسد الجهور فى قول واقول أمر مكيتها ومدنيتها مختلف فيه جدا كما سمعت فلا جزم فيه بشىء وابن الجوزى نقل الحجر فى تبصرته ولم يتعقبه على انه بمن يتساهل فى أمرالوضع حتى قالوا انه لا يعول عليه في هذا الباب فاحتمال أصل النزول في الاميركرم الله تعالى وجهه وفاطمة رضى الله تعالى عنها قائم ولا جزم بننى ولا اثبات لنعارض الاخبار ولا يكاديسلم المرجح عن قيل وقال نعم لعله يترجح عدم وقوع على القول بنزولها فيهما لا يتخصص حكما بهما بل يشمل كل من فعسل مشال دلك كما ذكره الطبرسى من الشيعة في مجمع البيان راويا له عن عبد الله بن ميمون عن أبى عبد الله رضى ألله تعسلى عنه وعلى القول بعدم النزول فيهما لا يتطامن مقامهما ولا ينقص عن أبى عبد الله رضى ألله تعسلى عنه وعلى القول بعدم النزول فيهما لا يتطامن مقامهما ولا ينقص قدرها اذ دخولهما في الابرار أمر حلى بل هو دخول آولى فهماها وماذا عسى يقول أمرؤ فيهما قدرها اذ دخولهما في الابرار أمر حلى بل هو دخول آولى فهماها وماذا عسى يقول أمرؤ فيهما ووى ان عليا مولى المؤمنين ووصى النبي وفاطمة البضعة الاحدية والحزء المحمدى وأما الحسنان فالروح والريحان وسيدا شباب المجنان وليس هذا من الرفض بشىء بل ماسواه عندى هو النبي

أنا عبد الحق لاعبد الهوى 🐞 لمن الله الهوى فيمن لمن

ومن اللطائف على القول بنزو لها فيهم انه سبحان المبيعة اذا احست بضرة وهي في أفواه تخيلات الطباع البشرية ولو البتول وقرة عين الرسول لثلا تثور غيرتها الطبيعة اذا احست بضرة وهي في أفواه تخيلات الطباع البشرية ولو في الجنة من ولا يخفى عليك ان هذا زهرة ربيع ولا تتحمل الفرك ثم التذكير على ذلك أيضا من بالتغليب وقرأ على كرم الله تعالى وجهه جازاهم على وزن فاعل ﴿ مُتَّكِمَيْنَ فِيهَا عَلَي الأرا يُلكِ ﴾ حال من هم في جزاهم والعامل جزى وخص الجزاه بهذه الحالة لانها أنم حالات المتنم ولا يضر في ذلك قوله تعالى عاصروا لان الصبر في الدنيا وما تسبب عليه في الآخرة وقيل صفة الجنة ولم يبرز الضمير مع ان الصفة جارية على غير من هي عليه فلم يقل متكنين هم فيها لعدم الالباس كما في قوله

قومی ذری المجدبانوها وقد علمت 🌣 بکنه ذلك عدَّان وقحطان

وأنت تعلم ان هذا رأى الكوفية وهذهب البصرية وجوب ابراز الضمير في ذلك مطلقا وفي البيت كلام وقيل يجوزكونه حالا مقدرة من ضمير صبر واوليس بذاك والارائك جمع اريكة وهي السرير في الحجلة من دونه ستر ولايسمى مفردا أريكة وقيل هو كل ما اتكى عليه من سريرا وفراش أومنصة وكان تسميته بذلك لكونه مكانا اللاقاه أخذا من فوطم أرك بالمسكان أروكا أقام واصل الاروك الاقامة على رعى الاراك الشجر المعروف ثم استعمل في غيره من الاقامات وقوله تعلى (لايرون فيها شمسًا ولازَم مُوريرًا) اما حال تانية من الضمير أو حال من المستكن في متكئين وجوز فيه كونه صفة لجنة أيضا والمراد من ذلك أن هواها ممتدل لاحر شمس يحمى ولا شدة برديؤذى وفي الحديث هواه الجنة سجسج لا حر ولاقر فقصد بنفي الشمس نفيها ونفي لازمها مما لقوله سبحانه ولا زمهريرا فسكانه قيل لا يرون فيها حرا ولا قرا وقياء الزمهرير القمر وعن ثعلب أنه في لفة طيء وأنشد

وليلة ظلامها قد اعتكر 🌣 قطعتها والزمهرير ما زهرر

وليسهذا لانطبيعته باردة كاقيل لانه في حيز المنعبل قيل أنه برهن على أن الانوار كلها حارة فيحتمل ان ذلك المعانه أخذا لهمن ازمهر الكوكب لع والمنى على هذا القول انهواه هامضي وبذاته لا يحتاج الى شمس ولاقر وفي الحديث

ان الجنةلاخطر بها هي وربالكعبة نوريتلاً لا وريحانة تهتز وقصر مشيد الحديث ثم أنها مع هذا قد يظهر فيها نور اقوى من نورها كما تشهد به الاخبار الصحيحة وفي بعض الآثار عن ابن عبَّاس بيناً أهل الحبة في الجنة اذ رأوا ضوأ كضوء الشمس وقد أشرقت الجنان به فيقول أهل الجنة يارضوان ماهذا وقد قال ربنا لايرون فها شمسا ولازمهر مرا فيقول لهم رضوان ليس هـــذا بشمس ولاقر ولكن على وفاطمة رضي الله تمالى عنهما ضحكا فأشرقت الجنان من نور ثغر يهما ﴿ وَ ذَا لِيَّةً عَلَيْهِم ۚ ظَلِآ أَيًّا ﴾ عطف على الجملة وحالها حالها أو صفة لمحذوف معطوف على جنة فيها سبق أى وجنة أخرى دانية عليهم ظلالها على أنهم وعدوا جنتين كما في قوله تمالى ولمن خاف مقام ربه جنتان وقرأ أبو حيوة دانية بالرفع وخرج على ان دانيةخبر مقدم لظلالها والجمسلة في حيز الحال على ان الواو عاطفة أو حالية أو في حيز الصفة على ان الواو عاطفة أيضا أو الالصاق على مايراء الزمخشري وقال الاخفش ظلالها مرفوع بدانية على الأعلية واستدل بذلك على جوازعمل اسم الفاعل من غيراعتها دنحوقائم الزيدون وقدعامت أنه لايصلح للاستدلال لقيام ذلك الاحتمال على انه يجوزان يكون خبرالمبتدامقدر فيعتمدأى وهي دانية عليهم ظلالها وقرأ أبى ودان كفاض ولايتم الاستدلال به للاخفش أيضاوان كان بينه وبين ماتقدم فرقماوقر أالاعمش ودانياعليهم حو خاشعا أبصارهم والمراد أن ظلال أشجار الجنة قريبة من الابرار مظلة عليهم زيادة في نعيمهم (وَ ذُرِلَكَتْ قُطُوفُهَا تَذْ لِيلاً) أي سخرت تمارها لمتناولها وسهل أخذها من الذل وهو ضد الصموبة قال قتادة ومجاهد وسفيان ان كان الانسان قائمًا تناول الثمر دون كلفة وان كان قاعدا أو مضطجعا فكذلك فهذا تذليلها لايرد اليد عنها بعدولاشوك والجلة حال من ضمير دانية أى تدنو ظلا لها عليهم مذللة لهم قطوفها أو معطوفة على ما قبلها وهي فعلية معطوقه على اسمية في قراءة دانية بالرفع ونكتة التخالف ان استدامة الظل مطلوبةهمالك والتجدد في تذليل القطوف علىحسب الحاجة ﴿ وَ يُطَافُ عَلَيْهِم ۚ بِهَا نِيَةً ۗ ﴾ جمع اناه ككساه واكسية وهو ما يوضع فيه الشيء والاواني جمع الجسم ﴿ مِنْ فَضَّةً وَأَ كُوابٍ ﴾ جمع كوب وهو قدح لا عروة له كما قال الراغب وفي القاموس كوز لاعروة المأولاً خرطوم له وقيل الكُور العظيم الذي لاأدن له ولاعروة (كانَتْ ) أي تلك الاكواب ( قَوَ اردِرًا ) جمع قارورةوهي اناء رقيق من الزجاج يوضع فيهالاشربة ونصبه علىالحال فان كان تامةوهوكماتقول خلقت قوارير وقوله تعالى ﴿ قُوَ الرِيرَ مِنْ فِضَّةً ﴾ بدلوالـ كلام علىالتشبيه البابغ فالمراد تكونت جامعة بين صفاء الزجاجة وشفيفها ولين الفضة وبياضها وأخرج عبد الرازق وسميد بن منصور والبيهقي عن ابن عباس قال لو أخذت فضة من فضة الدنيسا فضربتها حتى جملتها مشال جناح الذباب لم ير الماء من ورائها ولكن قوارير الجنة ببيساض الفضة مع صفاء القوارير وأخرج ابن أبي حاتم عنه أنه قال ليس في الجنة شيء الا قد اعطيتم فيالدنيا شبههالا قوارير من فضة وقرأ نافع والكسائى وأبو بكر بتنوين قوارير في الموضعين وصلا وابدأله الفا وقفا وابن كثير يمنع صرف الشباني ويصرف الاول لوقوعه في الفاصلة وآخر الآية وقف عليه بالف مشاكلة لغيره من كابات الفواصل والتنوين عند الزمخشري في الأول بدل من ألف الاطلاق كما فى قوله \* ياصاح ماهاج العيون الذرفن \* وفي الثانى للاتباع فتذكر والقراءة بمنع صرفهما لحفص وابن عامروحمزة وأبي عمرووقر أالاممشالناني قوارير بالرفع أي هي قوارير ﴿ قَدَّرُ وَهَا تَقْدِيرٌ ۗ ﴾ أي قدروا تلك القوارير في أنفسهم فجاءت حسبماقدروا لامزيدعلىذلك ولا يمكن ان يقع زيادة عليه وفيممناه قول الطاثى ولو صورت نفسك لم تزدها 😦 على مافيك من كرم الطباع

فانه ينهىء عن كون نفســه خلقت على أتم ماينبغي من مكارم الصفات بحيث لامزيد على ذلك فضمير قسدروها للابرار ألطاف عليهم أو قدروا شرابها على قسدر الرى وهو ألذ للشارب قال ان عباس انوا بهما على الحاجة لا يفضلون شيأ ولا يشتهون بمدها شيأ وعن مجاهد تقديرها انها ليست بالملاً ي التي تفيض ولا بالناقصة التي تغيض فالضمير على ماهو الظاهر للسقاة الطائفين بها المدلول عليه بقوله تعسالي يطاف عليهم وقسد روى عبد بن حميد وان المنذر عن ابن عباس انه قال قدرتهسا السقاة وقيل المعني قدروها بإعمالهم الصالحة فجاءت على حسبها والضمير على هذا قيل للملائكة وقيل للسقاة وقرأ على كرم الله تعالى وجهه وابن عباس والسلمى والشمى وقتادة وزيد بن على والجحدرى والاصممي عن أبي عمروواس عبد الحالقءن يمقوب وغيرهم قدروهاعلى البناءللمفعول واختلف في تخريجها فقال أبوعلى كان اللفظ قدرواعليهاوفيالمنيقلبلان حقيقته أنيقال قدرت عليهم فهونحوقوله تعالىماان مفاتحه لتنوء بالعصبةأولى القوة وقول العرب اذاطلعت الجوزاء ارتقي العود على الخرباء وقال الزمخشرى وجه ذلك ان يكون من قدرت الشيء بالتخفيف أي بينت مقداره فنقل الى التفعيل فتعدى الأثبن أحدها الضمير النائب عن الفاعل والثاني ها والمني جمـــلوا قادرين لها كما شاؤا وأطلق لهم ان يقدّروا على حسب مااشتهوا وقال أبو حانم قدرت الاوانىعلىقدر ريهمففسر بمضهمهذا بان في الكلامحذفا وهو أنه كان قدر علىقدر ريهماياها فحذف على فصار قدر نائب الفاعل ثم حذف فصار ربهم نائب الفاعل ثم حسذف وصاروا والجمع نائب الفاعل وانصل المفعول الثانبي بقدر فصار قدروها وقال أبو حيان الاقرب أن يكون الامل قدر ريهممنهاتقديرا فحذف المضاف وهو الرى وأقيم الضمير مقامه فصار قدروا منها ثم اتسع في الفعل فحذفت من ووصل الفعل ألى الضمير بنفسه فصار قدروها فلم يكن فيه الاحذف مضَاف وانساع في المجرور ولا يخنى انالقلب زيفوماقرره البعض:كلف جداً وفي كون مااختاره أبو حيان أقرب، اختاره جار الله نظر ولعله أكثر مَكَلَفَاهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ فِيهَا كَا سُمَّا كَانَ مِنَ اجْهَازَ نُجَبِيلًا عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً ﴾ مجرى فيهمعظمما جرى في قوله تعمللي (يشربون منكائسكان مناجها كافورا) النح من الأوجه والزنجيل قال الدينوري نبت في أرض عمان وهو عروق تسرى في الارض وليس بشجرة ومنه ما يحمل من بلاد الزنجوالصين وهو الاجود وكانت العرب تحبه لانه يوجب لذعافي اللسان اذا مزج بالشراب فيلتذون ولذا يذكرونه في وصفرضاب النساء قال الاعشى

كان القرنفل والزنجبيل الله باتا بفيها واريا مسورا وقال عمر والمسيب بن علس وكان طعم الزنجبيل به الذذقته وسلافة الحر

وعده بهضهم في المعربات وكون الزنجبيل المهالمين في الجنة مروى عن قتادة وقال يشرب منها القربون صرفا وتمزج لسائر أهل الجنة والظاهر أنهم تارة يشربون من كاس مزاجها كافوروتارة يسقون من كاس مزاجها زنجيل ولمل ذكر يسقون هنادون يشربون لانه الانسب بما تقدمه من قوله تمالى ويطاف عليهم النحويمكن ان يكون فيه ره الى ان هذه الكاس أعلى شأنا من الكأس الاولى وعن الكلبي يستى بجامين الاولى مزاجه الكافور والثانى مزاجه الزنجبيل والسلسل كالسلسل والساسال قال الزجاج ماكان من الشراب غاية في السلاسة وسهولة الانحدار في الحلق وقال ابن الاعرابي لم أسمع السلسبيل الافي القرآن وكان المين أنما سميت بذلك لسلاستها وسهولة مساغها قال عكرمة عين سلسل ماؤها وقال مجاهد حديدة الجرى سلسلة سهلة المساغ وقال عين يتسلسل عليهم ماؤها في مجالسهم كيف شاؤا وهي على ماروى عن قتادة عين تنبع

من تحت المرش من جنة عدن تتسلسل الى الجنان وفي البحر الظاهر ان هذه المين تسمى سلسيلا بمنى توصف بانها سلسلة في الانسياغ سهلة في المذاق ولا يحمل سلسيل على انه اسم حقيقة لانه اذ ذاك كان ممنوع الصرف للتأنيث والعلمية وقد روى عن طلحة انه قرأه بغيراً لفجه علها لها فان كان عاما فوجه قراه الجهور بالنوين المناسبة للفواصل كافيل في سلاسلاو قوار يراوزعم الزيخشرى ان الباه زيدت فيه حتى صارت الكلمة خاسية فان عنى أنها زيدت حقيقة فليس بجيد لان الباه ليست من حروف الزيادة المهودة وان عنى انها حرف العريد الزيادة المسلو ولا في سلسال صح ويكون مماا تفق معناه وكان مختلفا في المادة انتهى وفي الكشف لا يريد الزيادة المصطلحة الاكرى الى قوله حتى صارت خاسية وهواً بضا من الاشتقاق الاكر فلا تغفل وقال بمض المعربين سلسيلا أمر لانبي صلى الله تمالى عليه وسلم ولامته بسؤال السيل اليها وعزوه الى على كرم الله تعالى وجهه وهو غير مستقيم بظاهره الا أن يراد ان جهة قول القائل سلسبيلا جملت السالمين كا قيل تنابط شرا وذرى حبا وسميت بذلك لانه لايشرب منها الا من سائل اليها سبيلا بالعمل الصالح وهو مع استقامته في المربية تمكلف وابتداع وعزوه الى مثل الامير كرم اللة تعالى وجهه أبدع ونص بعضهم على أنه افتراء عليه كرم اللة تعالى وجهه وفي شعر ابن مطران الشاشى

سلسبيلا فها الى واحة النفس لله براح كانها سلسبيل

وفيه الجناس الملفق واستعمله غير واحدمن المحدثين (وَ يَطُونُ عَلَيْهِمُ ) أَى المخدمة (وِ لْدَانُ مُخَلَّدُونَ ) أَى دا ممون على ماهم فيه من الطراوة والبهاء وقيل مقرطون بعخلدة وهي ضرب من القرطة وجا ، في حديث أخرجه ابن مردويه عن أنس مرفوعاانهم ألف خادم وفي بعض الآثار أضماف ذلك الإوالجود أعظم والمواهب أوسع هو يختلف ذلك فلة وكثرة باختلاف أعمال المخدومين ﴿ إِذَ ارَ أَيْتَهُمْ حَسِيبَتُهُمْ لُوا أُوَّا مَنْثُورًا ﴾ لحسنهم وصفاه ألوانهم وأشراق وجوههم وانبثاثهم فيمجالسهم ومنازلهم وانعكاس أشعة بعضهم الى بعض وقيل شبهوا باللؤ لؤالر طباذانثر من صدفه لانه أحسن وأكثر ماه وعليه هو من تشبيه المفرد لان الانبثات غير ملحوظ والحطاب في رأيتهم للني صلى الله تعالى عليه وسلم أو لسكل واقفعليه وكذا فيقوله تعالى ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمٌّ ﴾ أى هذك يعنى في الجنة وهو في موضع النصب على الظرف ورأيت منزل منزلة اللازم فيفيد العموم في المقام الحطابي فالمني ان بصرك اينها وقع في الجنة (رَأَيْتَ نَميمًا ومُلْكَا كَبِيرًا) عظيم القدر لانحيط به عبارة وهو يشمل المحسوس والممقول وقال عبد الله بن عمرُو الــكلبي عريضًا واسعا يبصر أدناهم منزلة في الجنة في ملكمسيرة ألفعام يرى أقصاء كما يرى أدناه وذلك لما يعطى من حددة النظر أو هو من خصائص الجنة وقال مجاهدهو استئذان الملائكة عليهم السلام فلا يدخلون عليهم الا باذن وقال الترمذي وأظنه كما ظن أبو حيان الحكيم لاأباعيسي المحدث صاحب الجامع هوملك التكوين والمشيئة اذا أرادوا شيئاكان وقيل هوالنظر الىاللة عزوجل وقيل غير ذلك وقيل الملك الدائم آلذي لازوال له وزعم الفراء ان المني واذا رأيت ما ثم رأيت الخ وخرج على انه أراد أن ثم ظرف لمحـــذوف وقع صلة لموصول محذوف هو مفعول رأيت والنقـــدير وآذا رأيت ما ثم رأيت نعيما الح فحذف ما كما حذف في قوله تعالى لقد تقطع بينكم أى ما بينكم وتعقبه الزجاج ثم الزمخشرى بأنه خطأ لانه لايجوز اسقاط الموصول وترك الصلة وأنت تعلم ان الكوفيين يجيزون ذلك ومنه قوله

فن يهجو رسول الله منكم الله ويمدحه وينصره سواه أرادومن يمدحه فذف الموسول وأبقى صلته وقديقال ان الله أن يدلو أرادأن الموسول مقدر أمالو أراد المعنى وان الظرف يغنى غناه المفعول به فهو كلام صحيح لان الظرف والمرئى كليهما الحبة وقرأ حميدالاعرج ثم بضم

الثاءحرفعطف وجواب اذاعلي هذامحذوف يقدر بنحو تحبرفكرك أوبنحور أبت عاملافي نميما وعا لِيَهُم مُيّابٍ م سُنْهُ مِن خُضْرٌ وإسْتَبْرَق ﴾ قيل عاليهم ظرف بمنى فوقهم على انه خر مقدم وثياب مبتدأ مؤخر والجلة حال من الضميُّر المجرور في عاليهم فهي شرح لحال الابرار المطوف عليهم وقال أبو حيان ان عالى نفســـه حال من منقولاً من كلام العرب عاليك ثوب مشلا ومثله فيما ذكر عالية وقيل حال من ضمير لقام أو من ضمير جزاهم وقيل من الضمير المستر في متكثين والكل بعيد وجوز كون الحال من مضاف مقدر قبل نهيما أو قبل ملكا أى رأيت أهل نعيم أو أهل ملك عاليهم الخ وهو تكلف غير محتاج اليه وقيل صاحب الحال الضمير المنصوب في حسبتهم فهي شرح لحال الطائفين ولا يخني بعده لما فيه من لزوم التفكيك ضرورة أن ضمير سقاهم فيما بعد كالمتمسين عوده على الابرار وكونه من التفكيك مع القرينة المعينة وهو عالابأس يه ممنوع وأعترض أيضا بأن مضمون الجلة يصير داخلا تحت الحسبان وكيف يكون ذلك وهم لابسون الثياب حقيقة بخلاف كونهم اؤلؤا فانه على طريق التشبيه المقتضى لقرب شبههم بالؤاؤ أن يحسسبوا اؤلؤاً وأجبب بأن الحسبان في حال من الاحوال لا يقتضى دخول الحال تحت الحسسبان ورفع خضر على أنه صفة ثياب واستبرق على أنه عطف على ثياب والمراد وثياب استبرق والسندس قال ثعلب مارق من الديباج وقيل مارق من ثياب الحرير والفرق ان الديباج ضرب من الحرير المنسوج يتلون ألوانا وقال الليث هو ضرب من البزيون بتخذ من المرعز وهو معرب بلا خلاف بين أهل اللغة على مافي القاموس وغيره وزعم بعض أنه مع كونه معربا أصله سندى بياء النسبة لانه يجلب من السند فابدلت الياء سينا كما قال في سادى سادس وهو كما ترى والا ستبرق قيه ل ماغاظ من ثياب الحرير وقال أبو اسحق الديباج الصفيق الغليظ الحسن وقال ابن دريد ثياب حرير نحو الديباج وعن أبن عبادة هو بردة حراه وقيل هو المنسوج من الذهب وهو اسم أعجميممربعند جمع اصله بالفارسية استره وفي القاموس معرب استروه وحكى ذلك عن ابن دريدوانه قال انهسرياني وقبل معرب استفره وما في صورة الفاءليست فاءخالصة وأنما هي بين الفاء والباء وقيل عربي وافقت لغة العرب فيه لغة غرهم واستصوبه الازهري وكما ختلفوافيه هل هو ممرب أو عربي اختلفوا هل هونكرة أو علم جنس مبنى أومعرب أو بمنوع من الصرف وهمز ته همزة قطع أو وصلوالصحيح على ما قال الحفاجي أنه نكرة مغرب مصروف مقطوع الهمزة كما يشهد به القراءة المتواترة وسيملم أن شاء الله تسالى حال ما يخالفها وفي جامع التعريب أن جمَّه أبارق وتصغيره أبيرق حذفتالسين واليَّاءُ في السَّكُسر لانهما زيَّدتا مَمَّا فاجرى مجرى الزيادة الواحِدة وفي المسئلة خلاف أيضا مذكور في محله ولم يذكر لون هذا الاستبرق وأشار ناصر الدين الى انه الحضرة فخضر وان توسط بين المعطوف والمعطوف عليه فهو لهما وعلى كل حال هذه الثياب لباس لهم وربمــا تشعر الآية بأن تحتها ثيابا أخرى وقيل على وجه الحالبة من ضمير منكثين أن المراد فوق حجالهم المضروبة عليهم ثياب سندس الح وحاصله ان حجالهم مكالة بالسندس والاستبرق وقرأ ابن عباس بخلاف عنه والاعرج وابو جعفر وشببة وابن محيصن ونافع وحمزة عاليهم بسكون الياء وكسر الهاء وهي رواية ابان عن عاصم فهو مرفوع بضمة مقدرة على الياء علىأنه مبتدأ وثياب خره وعند الاخفش فاعل سد مسد الحجر وقيل على انه خبر مقدم وثياب مبتدأ مؤخر وأخبربه عن النكرة لانه نكرة واضافته لفظية وهوفي معنى الجاعة كافي سامراً تهجرون على ماصر جهمكي ولا حاجة الى التزامه على رأى الاخفش وقيل هو باق على النصب والفتحة مقدرة على الياء وأنت تملم ان مثله شاذ أو ضرورة فلا ينبغي أن يخرج عليه القراءة المتواترة وقرأ ان مسعود والاعش وطلحة وزيد بن على عاليتهم بالباء والناه مضمومة وعن الاعش أيضاوأ بان عن عاصم فتح الناءالفوقية وتخريجهما كتخريج عاليهم بالسكون والنصب وقرأ ابن سيربن ومجاهد في رواية وقنادة وأبو حيوة وابن أبى عبلة والزعفراني وأبان أيضا عليهم جارا ومجرورا فهو خبر مقدم وثياب مبتدأ مؤخر وقرأت عائشة علتهم بتاء النا نبيث فملا ماضيا فثياب فاعل وقرآ ان أبي عبلة وأبو حيوة ثياب سندس بتنوين ثياب ورفع سندس على انه وصف لها وهذا كما يقول ثوب حرير تريد من هذا الجنس وقرا العربيان ونافع في رواية واستبرق بالجرعطفا علىسندس وقرأ ابن كشير وابو بكربجر خضرصفة لسندسوهوفي معيى الجموقد صرحوا بانوصف اسمالجنس الذي يفرق بينهوبين واحده بتاه التأنيث بالجمع جائز فصيح وعليه ينهيء السحاب النقال والنخل باسقات وقدحاء سندسة في الواحدة كاقاله غير واحدوجوزكونه صفة لثياب وجر والعجوار وفيه توافق القراءتين منىالاانه قليل وقرأالاعش وطلحة والحسن وأبوعرو بخلاف عنهماوحزة والكسائي خضرواستبرق بحرها وقرأ ان محيصن واسترق بوصل الالف وفتح القاف كما في عامة كتب القرا آتويفهم من الكشاف انه قرأ بالقطع والفتح وان غــيره قرأ بحــا تقدم وهو خلاف المعروف وخرج الفتح على المنع من الصرف للملمة والمحمة وغلط بأنه نكرة يدخله حرف التعريف فيقال الاسترق وقيل أن ذاك كذا والوصل منى على أنه عربي مسمى باستفعل من الربق يقال برق واستبرق كمجب واستمجب فهو في الاصل فعل ماض ثم جبل علما لهذا النوع من التياب فنع من الصرف للملمية ووزن الفعل دون المجمة وتعقب بأن كونه معربا بمــا لا ينبغي أن ينكر وقيل هو منى منقول من جملة فمل وضمير مستتر وحاله لايخني واختار ابو حيان ان استرق على قراءة ابن محيصن فعل ماض من الريق كاسمعتوانه باقءلى ذلك لمينقل ولم يجمل علمالانوع المعروف من الثياب وفيه ضمير عائد على السندس اوعلى الاخضر الدال عليه خضر كانعلاوصف بالخضرةوهي ممايكون فيهالشدتها دهمةوغيش اخبرأن فيذلك اللون بريقا وحسنا مزيل غبشه فقيل واستبرقاى رق ولمع لمسانا شديدا ثم قال معرضا بمن غلطه كأبي حاتم والزمخشرى وهذا التخريج أولى من تلحين قارىء جليـــل مشهور بمعرفة العربية وتوهيم ضابط ثقة قد أخذ عن أكابر العلماء آنتهي وقيـــل الجملة عليه معترضة أو حال بتقدير قد أو بدونه ﴿ وَحُلُوا أَسَا وِرَ ۖ ﴾ جمع سوار وهو معروف وذكر الراغب انهمعرب دستواره ﴿ مِن ْ فِضَّةً ﴾ هي فضة لاثقة بنلك الدار والظاهر ان هــذا عطف على يطوف عليهم واختلافهما بالمضي والمضارعة لأن الحالية مقدمة على الطواف المتجدد ولا ينافى ماهنا قوله تعالى أساورمن ذهب لامكان الجمع بتمدد الاساور لكل والمعاقبة بلبس الذهب تارة والفضةأخرىوالتبعيض بان يكون أساور بعض ذهباوبمض فضة لاختلاف الاعمال وقيل هوحال من ضميرعاليهمباضهارقدأ وبدونهفان كان الضمر للطائفين على أن يكون عاليهم حالا من ضمير حسبتهم جاز ان يقال الفضة للخدم والذهب للمخدومين وجوزان يكون المراد بالاساور الانوار الفائضة على أهل الجنة المنفاوتة لتفاوت الاعمال تفاوت الذهبوالفضةوالتعبيرعنهابأساور الايدى لانه جزاء ماعملته أيديهم ولا يخني ان هذاعا لايليق بالتفسير وحرى ان يكون من باب الاشارة ثم ان التحلية ان كانت للولدان فلا كلام ويكونون على القول الثاني في مخلدون مسورين مقرطين وهو من الحسن بمكان وان كانت لاهل الجنة المخدومين فقد استشكل بأنها لا تليق بالرجال وأعما تليق بالنساه والولدان وأجيب بأن ذلك ممسا يختلف باختلاف العادات والطبائع ونشأة الآخرة غبر هذه النشأة ومن المشاهد في الدنيا ان بعض ملوكها يتحلون باعضادهم وعلى تيجاتهم وعلى صدورهم ببّعض أنواع الحلى ممــا هو عند بعض الطباع أولى بالنساء والصبيان ولا رون ذلك بدعا ولا نقصا كل ذلك لمسكان الالف والعادة فلا يبعد أن يكون من طباع أهل الجنة في الجنة الميل الى الحلى مطلقا لا سيما وهم جرد مرد أبناء ثلاثين وقيل ان الاساور انحا تكون لنساء أهل الجنة والصبيان فقط لكن غلب في اللفظ جانب التذكير وهو خلاف الظاهر كالا يحنى وسقيهم و ربيم شرابا طهور والمهور وع آخر يفوق النوعين السابقين وها مامزج بالكافور وما مزج بالزنجبيل كا يرشد اليه اسناد سقيه الى رب العالمين ووصفه بالعهورية قال أبو قلابة يؤتون بالعلمام والشير اب فاذاكان آخر ذلك أنوا بالشهر اب الطهور فيطهر بذلك قلوبهم وبطونهم ويفيض عرقامن جلودهم مثل ربي المسك وعن مقاتل هو ماء عين على باب الجنة من ساق شجرة من شرب منه نزع الله تعالى ماكان في قلبه من غش وغل وحسد وما كان في جوفه من قذر وأذى أى ان كان فالعلهور عليهما بمنى المطهر وقدتقدم في ذلك كلام فتذكر وقال غير واحد أريد انه في غاية الطهارة لانه ليس برجس كمر الدنيا التي هي في ذلك كلام فتذكر وقال غير واحد أريد انه في غاية الطهارة لانه ليس برجس كمر الدنيا التي هي في ذلك كلام فتذكر وقال غير واحد أريد انه في غاية الطهارة والم الموضرة وتدوسه الاقدام الدنيا ولم يجعل في الدنان والاباريق التي لم يعن بتنظيفها أولانه لا يؤل الى النجاسة لانه يرشح عرقامن أبدائهم الموسع وقيل أريد بذلك الشراب الروحاني لا المحسوس وهوعبارة عن التجلى الرباني الذي يسكر هماسوه كربح المسك وقيل أريد بذلك الشماء ولاهوا هو ونور ولانار وروح ولا جسم

ولعل كل ماذكره ابن الفارض في خمريته التيلم يفرغ مثلهافيكاش اشارة المي هذا الشرابواياه عنى بقوله سقوني وقالوا لاتغن ولو سقوا لله حبال حنين ماسقوني لغنت

ومحكى انه ســـئل أبو يزيد عن هـــذه الآية فقال سقاهم شرابا طهرهم به عن محبة غيره ثم قال ان لله تعالى شرابا ادخره لافاضل عباده يتولى سقيهم اياه فإذا شربوا طاشوا واذا طاشوا طاروا واذا طاروا وصلوا وأذا وصلوا انصلوا فهم في مقسد صدق عند مليك مقتدر وحمل بمضهم حميع الاشربة على غير المتبادر منها فقال ان الانوار الفائضة من جواهر أكابر الملائكة وعظمائهم عليهم السلام على هذه الارواح مشهة بالماء العذب الذي يزيل العطش ويقوى البدن وكما الت العيون متفاوتة في الصفاء والكثرة والقوه فكذا يناببع الانوار العلوية مختلفةفبعضهاكافورية على لطبع الرد واليبس ويكون صاحب ذلك في الدنيا في مقام الحزن والبكاء والانقباض وبمضها يكون زنجيبليا على طبع الحر واليبس ويكون مناحبه قليل الالتفات الى السوى قليل المبالات بالاجسام والجسمانيات ثم لايزال الروح البشرى منتقلا من ينبوع الى ينبوع ومن نورالي نورولاشك ان الاسباب والمسببات متناهية في ارتقائها الى واجب الوجود الذي هوالنور المطلق جل جلاله فاذا وصل الى ذلك المقام وشرب ذلك الشراب انهضمت تلك الاشربَّة المتقدمة بل فنيت لأن نور ما سوى الله يضمحل في مقابلة نور جلال الله سبحانه وكبريائه وذلك آخر سير الصــديةبن ومنتهى درجاتهم في الارتقاء والبكال ولهـــذا ختم الله تعالى ذكر ثواب الابرار بقوله جل وعلاوسقاهم رمهمشرابا طهوراً ﴿ إِنَّ هَذَا ﴾ الذي ذكر من فنون الكرامات الجليلة الشأن ﴿ كَانَ لَـكُمْ حَزَّاءً ﴾ بمقابلة أعمالكم الصالحة التي اقتضاها حسن استعمدادكم واختياركم والظاهر ان الجيء بالفعل فتحقيق والدوام وجوز أن يكون المراد كان في علمي وحكمي وكذا في قوله تعالى ﴿ وَكَانَ سَعَيْكُمْ ۖ مَشْكُورًا ﴾ أى مرضيا مقبولاً أو مجازى عليمه غير مضيع والكلام على ما روى عن ابن عباس على اضار القول أى ويقال لهم بعـــد دخولهم الجنــة ومشاهدتهم ما أعد لهم ان هذا الح والغرض أن يزداد سرورهم فانه يقال للمعاقب هذابعملك الردىء فيزداد غمه وللمثاب هذا بطاعتك وعملك آلحسن فيزداد سروره ويكون ذلك تهنئةله

وجوزأن بكون خطابا من الله تمالى في الدنيا كانه سبحانه بعدان شرح ثواب أهل الجنة قال ان هذا كان في علمى وحكمى جزاه لكم يامعشر عبادى وكان سعيكم مشكوراً قيل وهو لا يغنى عن الاضار ليرتبط بماقبله وقد ذكر سبحانه من الجزاه ما تهش له الالباب وأعقبه جل وعلا بما يدل على الرضا الذي هو أعلى وأغلى لدى الاحباب

اذا كنت عنى يامني القلب راضيا ، أرى كل من في الكون لي يتبسم

وروىمن طرق أن رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم قرأ هذه السورة وقد أنزلت عليه وعنده رجل من الحبشة أسود فلما بلغ صفة الجنان زفر زفرة خرجت نفسه فقال رسول الله صلىالله تعسالى عليه وسلم أخرج نفس صاحبكم الشوق الى الجنة ولماذكر سبحانه أولا حال الانسان وقسمه الى الطائع والعاصى وأمنن جل شأنه فيها أعده للطائع مشيراً الى عظم سمة الرحمة ذكر ما شرف به نبيه صلى الله نعالى عليهوسلم ازالة لوحشتهوتقوية لقلبه فِقالَ عزقائلًا ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّ لَنَا عَلَيْكَ القُرْ آنَ تَنْز بِلاً ﴾ اى أنزلناه مفرقا منجما في نحو ثلاث وعشرين سنة لحكم بالغة مقتضية له لا غيرنا كما يعرب عنه تَكرير الضميرمع إن سواء كان المنفصل تأكيدا أو فصلاأومبندا (فاصير للكم رَبِّك) بتأخير نصرك على الكفار فان له عاقبة حيدة (ولا تُطِيعُ) قلة صرمنك على اداهم وضجر امن تأخر نصرك (مينهم أربما أو كَفُورًا) قيل ان أولاحدالشيئين في جميع مواقعها ويعرض لها معان أخر كالشك والاباحة وغيرها فيكون أصل المني هنا ولانطع منهم أحد النوعين ولما كان أحد الاغلب عليه في غير الاثبات العموم واحتمال غيره احتمال مرجوح صار المغنى على النهى عن اطاعة هذا وهــــذا ولم يؤت بالواو لاحتمال الكلام عليه النهى عن المجموع ويحصل امتثاله بالانتهاء عن واحسد دون الآخر فلا رد أن لا تطلع أحسد النوعين يحصل الامتثال، بترك اطاعة واحد مع اطاعة الآخر اذ يقال لمن فعل ذلك أنه لم يطم أحدها ومنهنا قيسل أن أو في الانبسات تفيد أحد الأمرين وفي النفي تفيد نفي كلا ألامرين جميعا ولعـــل ماذكر في مصـنى كلام ان الحاجب حيث قال ان وضع أو لاتبــات الحـكم لاحد الامرين الا أنه ان حصلت قرينة يفهم معها ان أحـــد الأمرين غير حاجر عن الآخر مثل قولك حالس الحسن أو ابن سبرين سمى اباحة وان حجر فهو لاحد الامرين واستشكل بعضهم وقوعها فياانهي كلا تطعمنهم آثما أوكفورا اذ لو انتهى عن أحدها لمبمتنل ومن ثم حملها بعضهم يعني أبا عبيدة على انها بمنىالواو والاولى انتبقي على بابها وانما جاء التعميم فيها منوراءذلكوهوالنهي الذي فيه معنى النفى لان الممنى قبل وجود النهى تطبع آثما أو كفورا أى واحدا منهما فاذا جاء النهى ورد على ماكان ثابتا في المدنى فيصير المدنى ولانطع وآحدا منهما فيجيء التعميم فيهما من جهة النهى وهي على بامها فيما ذكر لانه لايحصل الانتهاء عن أحدها حتى ينتهي عنهما بخلاف الاثبات فانه قد يفعل أحدها دون الآخر انتهى وعليــه ماقيــل ان افادة العموم في النفي والنهى الذي في معنـــاه لما أن تقيض الايجاب الجزئى السلب المكلى وقريب منذاك قول الزجاج أن أوههنا أوكد من الواو لانك أذا قلت لاتطع زيدا وعمرا فأطاع أحدما كانغير عاص فاذا أبدلتها باوفقد دللت على ان كل واحد منهما أهل لأن يمصى ويعلم منه النهي عن اطاعتهما معا كما لايخني وأفاد جار الله ان أو باقية على حقيقتها وان النهي عن اطاعتهما جميعا انما جاء من دلالة النص وهي المسمى مفهوم الموافقة بقسميه الاولى والمساوى فتأمل والمراد بالآثم والكفور جنسهما وتعليق النهي بذلك مشعر بعلية الوصفين له فلا بد أن يكون النهي عن الاطاعة في الاثموالكفر لافيماليسباثم ولاكفر والمرادولا تعاع مرتكب الاثم الداعى لك اليه أومرتكبالكفرالداعى اليه أى لا تتبع أحداً من الآثم اذا دعاك الى الاثم ومن الكفور اذا دعاك الى الكفر فانه اذا قيدل لانطع

الظالم فهم منسه لا تتبعه في الظلم اذا دعاك اليه ومنع هذا الفهم مكابرة فلا يتم الاستدلال بالآية على عدم جواز الاقتسداء بالفاسق أذا صلى أماما ثم أن النقسيم باعتبار مايدعوان اليه من الكفر والاثم المقابل له لا باعتبار الذوات حتى يكون بعضهم آثما وبعضهم كـفـوراً فيقال كيف ذلك وكلهم كـفرة والمبالغـــة في كـفـور قيل لموافقة الواقع وهذا كقوله تسالى ولا تأكلوا الربا أضمافا مضاعفة واعتبار رجوعها الى النهي كاعتبار رجوعها الى النفي على ماقيل في قوله تعالى وما ربك بظلام للمسيد كما ترى وقيل الآثم المنافق والكفور المشرك الحجاهر وقيل الآثم عتبة من ربيعة والكفور الوليد بن المفيرة لأن عتبة كان ركابا للمآثم متعاطيا لانواع الفسوق وكان الوليد غاليا في الكفر شديد الشكيمة في العتو وعن مقاتل انهما قالا له صــلي الله نَمَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الرَّجِيُّ عَنْ هَذَا الأمر وَنَحَنَّ مُرضَيْكُ بِالسَّالِ وَالتَّزْوِيجِ فَنْزَلْتَ وَقَيْلَ الْكَفُورِ أَبُو جَهْلَ والآية نزلت فيه والاولى ماتقدم وفي النهى مع العصمة ارشاد لغير المعصوم الىالتضرع الىاللة تمالى والرغبة اليه سبحانه في الحفظ عن الوقوع فيها لا ينبغى ﴿واذْ كُرِ امْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ وداوم على ذكره سبحانه في جميع الاوقات أو دم على صلاة الفجر والظهر والعصر فان الاصيل قد يطلق على مابعد الزوال الى المغرب فينتظمهما (وَمَنَ اللَّيْسِلِ) أي بعضه ( فاسْجُدُ ) فصل ( لَهُ ) عز وجل على أن السجود مجاز عن الصلاة بذكر الحزء وارادة َ الكل وحمل ذلك على صلاة المغرب والعشاء وتقديم الظرف للاعتناء والاهتمام لما في صلاة الليل من مزيد كلفة وخلوص ﴿ وَسَبِّحُهُ ۖ كَيْلًا طُوِيلًا ﴾ وتهجد له تعالى قطما من الليل طويلا فهو أمر بالتهجد على ما اختاره بعضهم وتنوين ليلا للتبعيضَ وأصل التسبيح التنزيه ويطلق على مطلق العبادة القولية والفعلية وعن ابن زيد وغيره أن ذلك كان فرضا ونسخ فلا فرض اليوم الا الخمس وقال قوم هو محكم في شاءً نه عليه الصلاة والسلام وقال آخرون هو كذلك مطلقا على وجه الندب وفى تاخيرالظرف قيل دلالة على أنهليس بفرض كالذى قبله وكذافي التمبير عنه بالتسبيح وفيه نظروقال الطيبي الاقرب منحيث النظم انه تعالى لما نهى حبيبه صلى الله تعالى عليه وسلم عن اطاعة الآثم والكفور وحثه على الصبر على اذاهم وافراطهم في العــداوة وأراد سبحانه أن يرشده ألى متاركتهم عقب ذلك بالامر باستغراق أوقاته بالمبادة ليلا ونهارا بالصلوات كلها من غير اختصاص وبالتسبح بما يطيق على منوال قوله تعالى ولقد نعسلم أنك يضيق صدرك بما يقولون فسبح محمد ربك وكن من الساجدين انتهى وهو حسن ﴿ إِنَّ هُولًا يَ ﴾ الكفرة (يُحبُّونَ العَاجِلَةَ) وينهمكون في لذاتها الفانية (وَيَذَرُونَ ورَاءَهُمُ )أَى أَمامهم (يَوْمًا تَقَيلاً) هو يوم القيَّامة وكونه أمَّامهم ظاهر أو يذرون وراءظهورهم.بوماثقيلالايم.ؤنَّابه فالظرف قيل عَلَى الاولَّ حال من يوما وعلى هذا ظرف يذرون ولوجيل على وتبرة واحدة في النعلق صح أيضا ووصف اليوم بالنقيل لنشبيه شدته وهوله بثقل شيءقادح باهظ لحامله بطريق الاستعارة والجملة كالتعليل لماأمر بهونهي عنه كاثنه قيل لانطهم واشتغل بالاهم من العبادة لان هؤلاءتركوا الآخرة لادنيا فانرك أنت الدنيا واهلها اللآخرة وقيل ان هذا يفيد ترهيب محب العاجل وترغيب محب الآجل والاول علة للنهي عن اطاعة الآثم والبكفور والثاني عدلة للامر بالعبادة (نَحْنُ خَلَقْنَاهُمْ ) لا عـينا (وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ) أَى أحكمنا ربط مفاصلهم بالاعصاب والمروق والاسر في الاصل الشد والربط وأطلق على ما يشد به ويربط كما هـنا وارادة الاعصاب والعروق لشبهها بالحبال المربوط بها ووجه الشبه ظاهر ومن هنا قد يقول العارف من كان أسره من ذاته وسجنه دنياه في حياته فليشك مدة عمره وليتاسف على وجوده باسره والمراد شدة الحلق وكونه موثقا حسنا ومنه فرس ماسور الخلق اذا كان موثقه حسنا وعن مجاهد الاسر الشرج وفسر بمجرى الفضلة وشد ذلك جمله بحيث اذا خرج الاذي انقبض ولا يخني أن هذا داخل في شدة المخاق وكونه موثقاحسنا (وإذَ اشِينْنَا بَدَّ لَنَا أَمْنًا لَهُمْ) أَى أهلكناهم وبدلنا أمثالهم في شدة الحلق (تَبْدِيلاً) بديعالاربب فيه يعني البعث والنشاة الاخرى فالتبديل في الصفات لان المعاد هو المبتدأ ولكون الامر محققا كاثنا حيي. باذا وذكر المشيئة لابهام وقته ومثله شائع كما يقول العظيم لمن يسأله الانعام اذا شئت أحسن البك ويعجوز أنيكون الممنى وإذا شئنا أهلكناهم وبدلنا غيرهم ممن يطيع فالتبديل فيانذواتواذالتحقق قدرته تعالى عليه وتحقق ما يقتضيه من كفرهمالمقتضى لاستئصالهم فجمل ذلك المقدور المهددبه كالمحقق وعبر عنه بمايعبر به عنهوالمله الذي أراده الزمخشري بما نقل عنه من قوله أنما جاز ذلك لأنه وعيد جيء به على سبيل المبالفة كان له وقتا ممينا ولا يمترض عليه بقوله تعسالي وان تتولوا يستبدل قوما غيركم لان النكات لايلزم اطرادها فافهم والوجهالاول أوفق بسياق النظم الجليل ﴿ إِنْ هَذِهِ تَكُ كُرَّةٌ ﴾ اشارة الى السورة أو الآيات القرآنية ( فَمَنْ شَاءَ اتَّخَذَ إلى رَبِّهِ سَبَيلاً ﴾ أى فمن شاء ان يَتخذ اليه نعالى سبيلا أى وسيلة نوصله الى ثوابه انخذه أي تقرب اليه بالطاعة فهو توصل ايضا السبيل للمقاصد (ومَا تَشَاوُنَ ﴾ أي شيئا أوانخاذالسبيل ﴿ إِلاَّ أَنْ كَشَاءَ اللَّهُ ﴾ أى الاوقت مشيئة الله تمالى لمشيئتكم وقال الزمخسرى أى وما تشاؤنالطاعة الا ان يشاء الله تمالي قسركم عليها وهو تحريف للآية بلا دليل ويلزمه على مائي الانتصافان مشيئة العبد لايوجدالا اذا انتفتوهو عن مذهب الاعتزال بمعزل وابعدمنزل والظاهر ماقر ونالان المفعول المحذوف هو المذكورأ والاكاتقول لوشئت لقتلت زيدااى لوشئت القتل اللوشئت زيدا والايمكن الممتزلة ان فازعواأهل الحق في ذلك لان المشيئة ليستمن الافعال الاختيارية والالتسلسلت بل الفعل المقرون بها منها فدعوى استقلال العبد مكابرة وكذلك دعوى الجبر المطلق مهاترة والامربين الامرين لاثبات المشيئتين وحاصله على ما حققه الكوراني أن المبعد مختمار في أفعاله وغير مختار في اختياره والنواب والعقاب لحسن الاستعداد النفس الامرى وسوئه فحكل يعمل على شاكلته وسبحان من أعطى فل شيء خلقه ثم هدى وفي التفسير الكبير هذه الآية من الآيات التي تلاطمت فيها أمواج القدر والحبر فالقدري ينمسك بالجلمة الاولى ويقول ان مفادها كون مشيئة العبــد مستلزمة للفعل وهو مذهبي والجبرى يتمســك بضم الجملة الثانية ويقول ان مفادها ان مشيئة الله تعــالى مستلزمة لمشيئة المعد فيتحصل من الجملتين ان مشيئة الله تعالى مستلزمة لمشيئة العبد وأن مشيئة العبد مستلزمة لفعل العبد كما تؤذن به الصرطية فأذن مشيئة الله تعالى مستلزمة لفمل الديد لأن مستلزم المستلزم مستلزم وذلك هو الجبر رهو صريح مذهى وتعقب بان هذا ليس بالجبر المحص المسلوب معه الاختياربالكلية بل يرجع أيضا الى أمر بين امرين وقدر بعض الاجلة مفعول يشاءالانخاذ والتحصيل ردا للــكلام على الصدر فقال أن قوله ســبحانه وما تشاؤن الخ تحقيق للحق ببيان أن مجرد مشيئتهم غسير كافية في اتخاذ السبيل كما هو المفهوم من ظاهر الشرطية أي وما تشاؤن اتخاذ السبيل ولا تقدرون على تحصيله في وقت من الاوقات الا وقت مشيئته تعالى اتخاذه وتحصيله لكم اذ لا دخل لمشيئة العبد الا في الكسب وأنما النأثير والحلق لمشيئة الله عز وجل وفيه نوع مخالفة للظاهر كما لا يخفي نعم قيــــل أن ظاهر الشرطية أن مشيئة العبد مطلقا مستلزمة للفعل فيلزم أنه متى شاء فعلا فعله مع أن الواقع خلافه فلا بد مما قاله هذا البعض وجمل الجلمة الثانية تحقيقا للحق وأحبيب بانها للتحقيق على وجه آخر وذلك أن الاولى أفهمت الاستلزام والثانية بينت أن هذه المشيئة المستلزمة لا تتحقق الا وقت مشيئة الله تعالى اياها

فكا أنه قيل وما تشاؤن مشيئة تستلزم الفعل الآوقت أن يشاء الله تعالى مشيئتكم تلك فتأمل وأنت تعلم أن هذه المسألةمن محار الافهام ومزال أقدام أقوام بعد أقوام وأقوى شبه الجبرية أنهقد تقرر أن الشيء مالميجب لم يوجد فان وجب صــدور الفعل فلا اختيار والا فلا صدور وبعبــارة أخرى أن جميـعما يتوقف عليه الفعل اذا تحقق فأما أن يلزم الفعل فيلزم الاضطرار أولا فيلزم جواز تخلف المعلول عن علته التامة بل مع الصدور النرجح بلا مرجح فقد قبل انها نحو شهة ابن كمونة في التوحيد يصعب النفصي عنها وللفقير الماجزجبر الله تعالى فقره ويسر أمره عزم على تأليف وسالة ان شاه الله تعالى في ذلك سالكا فيها بتوفيقه سبحانه أحسن المسالك وان كان الكوراني قدس سرء لم يدع فيهامقالا وأوشك أن يدع كل من جاه بعد فيها بشيء عليه عيالا والله تعالى الموفق وقرأ العربيان وابن كثير وما يشاؤن بياء الغيبة وقرأ ا بن مسمود الا ما يشاه الله وما فيه مصدرية كأن في قراءة الجماعة وقد أشرنا الى أن المصدر في محل نصب على الظرفية بتقدير المضاف الساد هو مسده وهو ما اختاره غير واحد وتعقبه أبو حيان بأنهم نصواعلي أنه لا يقوم مقام الظرفالا الصدر المصرح فلا يجوز أجيئك أن يصبح الديك أومايصبح الديك وأنما يجوزأجيثك صياح الديك وكأنه لهذاقيل انأن يشاء بتفدير حرف الجر والاستشاء من أعم الاسباب أي وما تشاؤن بسبب من الاسباب الابأن يشاء الله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلِيمًا ﴾ مبالغافي العام فيعلم مشيئات المباد المتعلقة بالافعال التي سألوها بألسنة استمداداتهم ﴿ حَكِيمًا ﴾ مبالغا في الحَكَمة فيفيض على كل ماهو الاوفق باستعداده وما هو عليه في نفس الامر من المشيئة أو انه تعمالي مبالغ في العلم والحكمة فيعلم ما يستأهله كل أحد من الطاعة وخلافها فلا يشاء لهم الا مايستدعيه علمه سبحانه وتقتضه حكمته عز وجل وقيل عليما أى يعلم مايتعلق به مشيئة العباد من الاعمال حكيما لا يشاء الا على وفق حكمته وهو أن يشاء العبد فيشاء الرب سبحانه وتعالى لا العكس ليتأتى التكليف من غير انفراد لاحد المشيئنين عن الاخرى وفيه بعث وقوله تمالى ﴿ يُدْخِلُ مَنْ يَشَاء فِي رَحْمَتِهِ ﴾ الخ بيان لما تضمنته الجملة قيل أي يدخل سبحانه في رحمته من يشاء أن يدخله فيهاوهوالذي علم فيها خير حيث يوفقه لما يؤدى الى دخول الجنة من الايمان والطاعة (والظَّالِمِينَ) أى لانفسهم وهم الذين علم فيهم الشر (أعد كمم عَذَا بَاأَ لِيمًا) متناهيا في الايلام ونصب الظالمين باضار فعل يفسر وأعد الح وقدر يُعذب وقد يقدر أو عد أو كافأ أو شبه ذلك ولم يقدر أعدلانه لايتعدى باللام وقرأ ابن الزبير وأبان بن عثمان وابن أبي عبلة والظالمون على الابتدا وقراءة الجمهور أحسن وان أوجبت تقديرا للطباق فيها وذهابه في هــذه اذ الجملة عليها احمية والاولى فعلية ولايقال زيادة التأكيد في طرف الوعيد مطلوبة لانانقول الامر بالمكس لوحقق لسبق الرحمة الغضب وقرأ عبدالله وللظالمين بلام الجر فقيــل متعلق بما بعد على سبيل التوكيد وقيل هو بتقدير أعد للظالمين أعد لهم والجمهور على الاول ثم ان هــذه السورة وان تضمنت من ســمة رحمة الله عز وجل ماتضمنت الا أنها أشارت من عظيم جلاله سبحانه وتمالى الى ماأشارت أخرج احمد والترمذي وحسنه وابن ماجه والضياء في المختارة والحاكم وصححه وغيرهم عن أبى ذر قال قرأ رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم هل أنى على الانســـان حتى ختمها ثم قال اني أرى مالا ترون واسمع مالا تسمعون أطت السهاء وحق لها أن تنط مآفيها موضع أربع أصابع الأوملكواضع جبهته ساجداً للة تعالى والله لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا ولبكيتم كيثيرا وماتلذذتم بالنساء على الفرش ولخرجتم الى الصعدات تجأرون الى الله عزوجل وهذا كالظاهر فيما قلنا نسأل الله تعالى أن يجملنا من الابرار والمقربين الاخيار فيرزقنا جنة وحريراً ويجعل سعينا لديه مشكورا محرمة الني صلى الله تعالى

عليه وسلم واهل بيته المطهرين من الرجس تطهيرا

## حر سورة المرسلات ﴾

وتسمى سورة العرف وهي مكة فقد أخرج البخارى ومسلم والنسائى وابن مردويه عن ابن مسعود قال بينما نحن مع النبي صلى الله تعالى عليه وسلم في غار بمنى اذ تزلت عليه سورة والمرسلات عرفا فانه ليتلوها واني لا تنقاها من فيه وان فاه لرطب بها اذ خرجت علينا حية فقال النبي صلى الله تعالى عليه وسلم اقتلوها فابتدوناها فسيقتنا فدخلت جحرها فقال رسول الله تعالى عليه وسلم وقيت شركم كا وقيتم شرها وعن ابن عباس وقتادة ومقاتل ان فيها آية مدنية وهي واذا قيل لهم اركموا لايركمون وظاهر حديث ابن مسعود هذا عدم استثناه ذلك وأظهر منه ما أخرجه الحاكم وصحه وابن مردويه عنه أيضا قال كنا مع النبي صلى الله تعالى عليه وسلم في غار فنزلت عليه والمرسلات فاخذتها من فيه وان فاه لرطب بها فلا أدرى بأيهما ختم فأى حديث بعده يؤمنون واذا قيل لهماركموا لا يركمون وآيها خسون آية بلا خلاف ومناسبتها بأيهما ختم فأى حديث بعده يؤمنون واذا قيل لهماركموا لا يركمون وآيها خسون آية بلا خلاف ومناسبتها لما قبلها أنه سبحانه لما لل فيما قبل يدخل من يشاه في رحمته الح افتتح هذه بالاقسام على ما يدل على تحقيقه وذكر وقته وأشراطه وقيل إنه سبحانه أقسم على تحقيق جمع ماتضمنته السورة قبل من وعيسد الكافرين الفجار ووعد المؤمنين الابرار فقال عز من قائل

﴿ إِنَّمِ اللَّهِ الرَّحْسَ الرَّحِمِ \* وَالْمُرْ سَلاَتِ عُرْفًا فالعاصِفَاتِ عَصْفًا والنَّا شِرَاتِ نَشْرًا فالفَارِ قَاتِ فَرْقًا فالمُلْقِياتِ ذِكْرًا ﴾ قيل أقسم سيحانه بمن اختياره من الملائسكة عليهم السلام على ما أخرجه عَبد بن حميد عن مجاهد فقيال المرسلات والعاصفات طوائف والنساشرات والفارقات والملقيات طوائف أخرى فالاولى طوائف أرسلن بأمره تمالي وأمرن بانفاذه فعصفن في في المضي وأسرعن كما تعصف الربح تخففا في امتثال الامر وايقاع العذاب بالكفرة انقاذا للانبياء عليهم السلام ونصرة لهم والثانية طوائف نشرن أجنحتهن في الجو عند انحطاطهن بالوحىففرقن بين الحق والباطل فالقين ذكراً الىالانبياء عليهم السلام ولعل من يلقى الذكر لهمغير مختص بحبريل عليه السلام بل هو رئيسهم ويرشد الى هذا حديث الرصد وفي بعض الآثار نزل الى ملك بألوكة من ربى فوضع رجلا في السهاه وثني الاخرى بين يدى فالمرسلات صفة لمحذوف والمراد وكل طائفةمرسلة وكذا الناشراتونصبعرفا على الحال والمراد متتابعة وكان الاصل والمرسلات متتابعة كالعرف وهو عرف الدابة كالفرس والضبع أعنى الشعر المعروف على قفاها فحذف متنابعة لدلالة التشبيه عليه ثم حذف اداة النشبيه مبالغة ومن هذا قولهم جاؤا عرفا واحدا اذا جاؤا يتبع بمضهم بعضا وهم عليه كعرف الضبع أذا نالبوا عليه ويؤخذ من كلام بعض ان المرف في الاصل ما ذكر ثم كثر استماله في معنى التنابع فصار فيه حقيقة عرفية أو على أنه مفعول له على أنه بمغى العرف الذي هو نقيض النكر أي والمرسلات للاحسان والمعروف ولا يعكر على ذلك أن الارسال لعذاب الكفار لان ذلك ان لم يكن معروفًا لهم فانه معروف للانبياء عليهم السلام والمؤمنين الذين انتقم الله تعالى لهممنهم وعطف الناشرات على ما قبل بالواو ظاهر للتغاير بالذات بينهما وعطف العاصفات على المرسلات والفارقات على الناشرات وكذاما بعد بالفاء لتنزيل تغاير الصفات منزلة تغاير ألذات كافي قوله بالهف زبادة للحارث الصابح فالغانم فالآيب

وهي للدلالة على ترتيب معانى الصفات في الوجود أى الذى صبح فغنم فآب وترتيب مضى الامر على

الارسال به والامر بانقاذه ظاهر وأما ترتيب القاء الذكر الى الانبياء عليهم الســـلام على الفرق بين الحق والباطل مع ظهور تاخر الفرق عن الالقاء ففيل لتاويل الفرق بارادته فحينئذ يتقدم على الالقاء وقيل لتقدم الفرق على الالقا، من غير حاجة الى أن يؤول بارادته لانه بنفس نزولهم بالوحى الذي هو الحق المخالف للباطل الذي هو الهوى ومقتضى الرأى الفاسد وانمــا العلم به متاخر ومن هذايظهر ترتيب الفرقعلى نشر الاجنحة اذ الحاصلعايه نشرناجنحتهن للنزول فنزلن فالقين وهو غير ظاهرعلى ماقبله لأن ارادةالفرق تجامع النشروكذاارادته اذا أولأيضا بحسب الظاهر بلرىمايقال ان تلك الارادة قسل وقيل أن الفاه في ذلك الترتيب الرتبي ضرورة أن أرادة الفرق أعلى رتبة من النشر وقيل أتهسا فيه وفيما بصده لمجرد الاشعار بان كلا من الاوصاف المذكورة أعنى النشر والفرق مستقل بالدلالة على استحقاق الطوائف الموصوفة بهـــا للتفخيم والاجلال بالاقسام بهن فانه لوحيي. بها على ترتيب الوقوع لربما فهم أن مجموع الثلاثة المترتبة هو الموجب لماذ كر من الاستحقاق واستمال العاصفات بمغى المسرعات مرعة الريج مجاز على مبيل الاستعارة ولا يبعد ان يراد بالعاصفات المذهبات المهلكات بالعذاب الذي أرسلن به من أرملن اليسه على سبيل الاستمارة أيضا أو المجاز المرسسل وعذرا ونذرا في قوله تعالى ﴿ عُذُرًا أَوْ نُذُرًا ﴾ حِوز أن يكونا مصدرين من عذر اذا أزال الاساءة ومن أنذر اذا خوف جا آعلى فعل كالشكر والكفر والاول ظاهر لان فعلا من مصادر النلاثي وأما الثاني فعلى خلاف القياس لان قياس مصدر أفعل الافعال وقيلهو اسم المصدر كالطاقة أو مصدر نذر بمنى أنذر وتسومح فيماتقدم وان يكونا جمع عذير بممنى الممذرة ونذير بمدنى الانذار وانتصابهما على العلية والعامل فيهما الملقيات أو ذكرا وهو بممنى التذكير والمظة بالترغيب والترهيب أي قالملقيات ذكراً لاجــل العذر للمحقين أو لاجل النذر للمبطلين أو على الحالية من الملقيات أو الضمير المستتر فيها على التأويل أي عاذرين أو منذرين أو على البدلية من ذكرا على أن المراد به الوحى فيكونان بدل بعض أو التذكير والعظة فيكونان بدل كل وان يكونا وصفين بمنى عاذرين ومنذرين فنصبهما على الحاليــة لا غير وأو في جميــع ذلك للتنويع لاللترديد ومن ثم قال الدينورى في مشكل القرآن انها بمنى الواو وقيل النسانية طوائف نشرن الشرائع في الارض الى آخر ماتقـــدم ووجه العطف بأن المراد أردن النشر فنزلن فالقين واحتج لتأويل لمكان الالقاء الى الانبياء عليهم السسلام والا فهو لايحتاج اليه في النشر والفرق لظهؤر ترتب الفرق على النشر كذا قيل فلا تغفل وقيدل طوائف نشرن النفوس الموتى بالكفر والحهدل بمسا أوحين ففرقن الح والنشر على هذا بممنى الاحياء وفيما قبله بمنى الاشاعة وقيل لا مفايرة بين الكل الا بالصفات وهم جيما من الملائكة على الاقوال السابقة بيد أنه لم يعتبر هذا القائل تفسير الندس بنشر الاجنحة فقال أقسم سبحانه بطوائف من الملائكة أرسلهن عز وجل باوامره متتابعة فعصفن عصف الرياح في الامتثال ونشرن الشرائع في الارض أونشرن النفوس الموتى بالحبل بماأوحين من العلم ففرقن بين الحق والباطل فالقين الى الانبياء ذكرا وظاهره أيضا أن الارسال للانبياء بالشرائع من الامر والنهي بناء على أن الاوامر جمَّع جمَّع مخصوص بالامر مقابل النهي فغي كلامه الاكتفاء وخص الآمر بالذكرقيل لانه أهم مع أنه لا يؤدى ما يراد من النهي بصيغته كدع مثلا وقيل في عطف الناشرات بالواو دون الفاء وعطف الفارقات به أن النشر عليه بمغي الاشاعة للشرائعوهو يكون بعد الوحى والدعوة والقبول ويقتضى زمانا فلذا حيى بالواو ولم يقرن بالفاء التعقيبية واذا حصل النشر ترتب عليه الفرق من غيرمهلة ولا يتوهم أنه كان حق الناشرات حينئذ ثم لانه لا يتعلق القصد

هنا بانتراخي ويبق السكلام في وجه تقديم نشر الشرائع أو نشر النفوس والفرق على الالقاه مع أنهما بعدم في الواقع فقيدل الايذان بكونهما غاية للالقاء حقيقة بالاعتناء أو الاشعار بان كلا من الاوصاف مستقل بالدلالة على استحقاق النمطيم كما سممت على أن باب التاويل واسع فتعكر وقيسل أقسم سبحانه بأفراد نوعين من الرباح فيقدر المرسلات موصوف وللناشرات موصوف خمر ويراد بالمرسلات الرياح المرسسلة للمذاب لان الارسال شاع فيسه وبالناشرات رياح رحمة وحاصه أنه جــل وعلا أقسم برياح عــذاب أرسلهن فعصفن ورياح رحمة نشرن السحاب في الجو ففرقنه على البقساع فالقين ذكرا إما عذرا للذين يمتذرون الى الله تعسالي بتوبتهم واستغفارهم اذا شاهدوا آثار رحثه تسالي في الغيث وإما الذاراً للذين يكفرون ذلك وينسبونه الى الانواء ونحوها واستناد القساء الذكر اليهن لكونهن سببا في حصوله أذا شكرت النممة فهن أو كفرت فالنجوز في الاسناد والمراد بعرة متنابعة أو الناشرات رياح رحمة نشرن النيات وأبرزنهأي صرن سيا لذلك بنشر السحاب وادراره ففرقن كل صنف منه عن سائر الاستاف بالشكل واللون وسائر الحواص فتسبين ذكراً إماعد رأللشاكرين واماندوا للكافرين وقيل أقسم سبحانه أولا بالرياح وثانيا بسحائب نشرن الموات ففرقن بين من يشكر وبين من يكفركقوله تعالى لا سُفيناهم ما مُعدقا لنفتنهم فيه فتسببن ذكر الما واما وقيل أقسم جل وعلا بآيات القرآن المرسلة الى سول الله صلى الله تعالى عليه وسدلم فضلا واحسانا أو شيئا بعسد شيء لانها نزلت منجمة فعصفن وآذه بن سائر الكتب بالنسخ ونشرن آثار الهُدي في مشارق الارض ومفاربها وفرقني بين الحق والباطل فالقين ذكر الحق في أكناف العالمين وقيل أقسم جل جلاله رسله من البشر أرسلوا احسانا وفضلا كا هو المذهب الحق لا وجوبا كما زعم من زعم فاشتدوا وعظم أمرهم ونشروا دينهم وما جاؤا به ففرقوا بين الحق والساطل والحلال والحرامفا أقوا ذكرا بين المكلفين ويجوز أن يراد على هذا بعرفا متنابعة وقيل أقسم تبارك وتعالى بالنفوس الكاملة أي المخلوقة على صفة الكمال والاستمدادا لقبول.ما كلفت به وخلقت لاجله المرسلة احسافا الى الابدان لاستكالها فمصفهن وأذهن ما سوى الحق بالنظر في الادلة الحقة ففرقن بن الحق المتحقق بذاته الذي لا مدخل للغير فيه وهو واجب الوجودسيحانه وبين الباطل المعدوم في نفسه فرأين كل ثبي معالكا. الا وجهه فالقين في القلوب والالسنة ومكن فيها ذكره تعالى فليس في قلوبها والسنتها الاذكر وعز وجل أوطرحن ذ كرغيره سبحانه عن القلوب والالسنة فلا ذكر فيها لما عداه وقيلالئلائةالاول\لرياحوا**لاخيرانالملائكةعليم**. السلام وقيل بالمكس والمنساسبة باللطافة وسرعة الحركة وقيل الاولتان الملائكة الا ان المرسلات ملائكة الرحمة والعاصفات ملائكة العذاب والثلاثة الاخيرة آيات الفرآن النازلة بهاالملائكة وأخرج عبد بن حميد وان المنذر من وجب عن أبي صالح أنه قال المرسلات عرفا الرسل ترسل بالمروف الماصفات عصفا الرمج والنساشرات نشرا المطر فالفارقات فرقا الرسل ومن وجه آخر المرسلات عرفا الملائكة فالعاصفات عصفا الرياح العواصف والناشرات نشرا الملائكة ينشرون الكتب أي كتب الاعمال كا جاء مصرحابه فيبض الروايات فالفارقات فرقا الملائكة يفرقون بين الحق والباطل فالملقيات ذكر الملائكة أيضا يجيؤن بالقرآن والكتاب عــذرا أو نذرا منــه تعالى الى الناس وهم الرســل يســذرون وينذرون وعن أبي صالح روايات أخر في ذلك وكذا عن أجـلة الصحابة والتابمين فمن ابن مسعود وأبي هربرة ومقاتل المرسلات الملائكة أرسات بالمرف ضد النكر وهو الوحى وفي أخرى عن ان مسمود أنها الرياح وفسر العاصفات بالشديدات الحبوب وروى تفسر المرسلات بذلك عن ابن عباس ومجاهد وقتادة وفي أخرى عن ابن عباس

أنها جاعة الانبياء أرسلت أفضالا من الله تعالى على عباده وعن أبي مسعود الناشرات الرياح تنشر رحمةالله تمالى ومطره وروى عن مجاهد وقتادة وقال الربيع الملائكة تنشر الناس من قبورهمقال الصحاكاالصحف تنشر على ألله تعالى باعمال العباد وعليه تكون الناشرات على معنى النسب وعن ابن مسمود وابن عباس ومجاهد والضحاك الفارقات الملائكة تفرق بين الحق والباطل والحلال والحرام وقال قتادة والحسن وابن كيسان آيات القرآن فرقت بين ما يحل وما يحرم وعن مجاهد أيضا الرياح تفرق بن السحاب فتبدده وعن ابن عباس وقتادة والجمهور الملقيات الملائـكة تلقى ما حملت من الوحىالا الانبياءوعن الربيع آيات القرَّن ومن الناس من فسر العاصفات بالآيات المهلكة كالزلازل والصواعق وغييرها ومنهم من فسر الفارقاتبالسحائب الماطرة على تشبيهها بالناقة الفاروق وهي الحامل التي تجزع حين تضع ومنهم من فسرها بالمقول تفرق بين الحقوالباطل والصحيح والفاسد الى غير ذلك من الروايات والاقوال التي لا تكاد تنضيط والذي أخاله أظهر كون المقسم به شيئين المرسلات العاصفات والناشرات الفارقات الملقيات لشدة ظهورا لعطف بالواو في ذلك وكون الكل من جنس الربح لانه أوفق بالمقام المنضمن لامر الحشر والنشر لما أن الآثمار المشاهدة المترتبة على الرياح ترتبا قريبا وبعيدا تنادى باعلى صوت حتى يكاد يشبه صوت النفخ في الصور على امكان ذلك وصحته ودخوله في حيطة مشيئة الله تعمالي وعظيم قدرته ومع هذا الاقوال كثيرة لديك وأنت غير مجحود عليك فاختر لنفسك ما يحلو وقرأ عيسي عرفا بضمتين نحو نكر في نكر وقرأ ابن عباس فالملقيات بالتشديد من التلقية وقيل وهي كالالقاء ايصال الكلام الى المخاطب يقال لقيته الذكر فتلقاه وذكر المهدوى أنه رضى الله عنه قرأ فالملقيات بفئح اللام وتشديد القاف اسممفعول أيملقية من الله عز وجل وقرأ زيد بن ثابت وابن خارجة وطلحة وأبو جعفر وأبو حيوة وعيسي والحسري بخلافوالاعمشعنأبي بكرعذرا أونذرابضمالذالين وقرأالحرميان وأبو عامر وابو بكر وزيد بن على وشيبة وأبو جمفرأيضابسكون الذال في عذرا وضمهافي نذار وقرأابراهيم التيمي ونذرا بالواو وقوله تعالى ﴿ إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوا قِمْ ﴾ جواب للقسم وماموصولة وان كتبت موصولة والعائد محذوف أى ان الذي توعدونه من مجيء القيامة كائن لا تحالة وجوز أن يراد بالموصوا، جميع ما تضمنته السورة السابقة وهو خلاف الظاهر جدا ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِيسَتُ ﴾ أذبل أثرها بازالة نورها أو باعدام ذاتها واذهابها بالكلية وكل من الامرين سيكون وليس من المحال في شيء ومازعمه الفلاسفة المتقدمون فيأمر تلك الاجرام واستحالة التحلل والعدم عليهاأوهن من بيتالمنكبوت وما زعمه المعاصرون منهم فيها وان كان غير ثابت عندنا الا ان امكان الطمس عليه في غاية الظهور ﴿ وَإِذَا السَّمَاءَ فُرِجَتْ ﴾ شقت كما قال سبحانه اذا السماء انشقت ويوم تشقق السماء بالغهام وقيل فتحت كما قال سبحانه وفتحت آسماه فكانت أبوابا وأنشد سيبويه ، الفارجي باب الاميرالمهم ، ولا مانع من ذلك أيضا سواء كانت السماء جسما صلبا أو جسما لطيفا وأدلة استحالة الحرق والالتئام فيها خروق لا تلتثم ﴿ وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِيمَتْ ﴾ جملت كالحب الذي ينسف بالمنسف ونحوه وبست الحبال بساوكانت الجبال كثيبا مهيلا قال في البحر فرقتها الرياح وذلك بعدالتسيير وقيل ذلك جعلها هباه وقيل نسفت أخذت من مقارها بسرعة من انتسفت الشيءاذا اختطفته وقرأ عمرو بن ميمون طمست وفرجت بتشديد الميموالرا موذكر في الكشافأن الافعال الثلاثة قرئت بالتشديد ﴿وَإِذَا الرُّسُلُ اتَّبَتْ ﴾ أى بلغت ميقاتها الذي كانت تنتظره وهو يوم القيامة وجوز أن يكون المني عين لها الوقت الذي تحضر فيه لاشهادة على الامم وذلك

عند محيثه وحصوله والوجه هو الأول كما قال حار الله وتحقيقه كما في الكشف أن توقيت الشيء تحديده وتميين وقته فايقاعه على الذوات باضهار لأن المؤقت هو الاحداث لاالجثث ويحيء بمني جمل الشيء منتهيا الى وقته المحدود وعلى هذا يقع عليها دون اضهار إذا كان بينها وبين ذلك الوقت ملابسة وأنميا كان لوجه لان القيامة ليست وقتا يتبين فيه وقت الرسل الذي يحضرون فيه للشهادة بل هي نفس ذلك الوقت وأذا الرسل أقتت يقتضى ذلك لانك اذا قات اذا أكرمتنى اكرمتك اقتضى ان يكون زمان اكرام المخاطب للمتكلمهوما دل عليه اذا سواه جمل الظرف معموله أو معمول الجزاء أي فلا بد من التأويلوقدأشيراليه في ضمن التفسير وقرأ النخمي والحسن وعيسي وخالد أقتتبالهمزة وتنخفيفالقافوقرأ أبوالاشهب وعمروبن عييدوأ بوعمر ووعيسي أيضا وفتت بالواو على الاصل لان الهمزة مبدلة من الواوالمضمومة ضمة لازمة وهوأم مطرد كما بين في محله وقال عيسي وقتت لغة سفلي مضر وقرأ عبد الله بن الحسن وأبو جنفر وقتت بواو واحدة وتخفيف القباف وقرأ الحسن أيضا ووقتت بواوين على وزن فوعلت واذا في جميع ماتقدم شرطية وقوله تمالی ( لِا می بوم الجُلَت ) قب ل مقول لقول مقدر هو جواب اذا أي يفال لاي يوم الح وجمل التأجيل بمنى التأخير من قولهم دين مؤجل في مقابل الحال والضمير لما يشمر به السكلام والاستفهام للتعظيم والتعجيب من هول ذلك اليــ وم أي اذا كان كذا وكذا يقال لامي يوم أخرت الامور المتعلقة بالرسل من تعذيب الكفرة وأهانتهم وتنعيمالمؤمنين ورعايتهم وظهور ماكانت الرسل عليهمالسلام تذكره من الآخرة وأحوالها وفظاعة أمورها وأهوالها وجوز ان يكون الضمير للامور الشار اليها فيما قبل من طمس النجوم وفرج السماء ونسف الحيال وتاقيت الرسل وان يكون للرسل الاان المفي على نحو ما تقدم وقيل ان يكون القول المقدر في موضع الحال من مرفوع أقتتأى مقولافيها لاى يوم أجلتوان تكون الجملة نفسها من غير تقدير قول في موضع المفعول الثاني لاقتت على أنه يمني أعامت كانه قبل واذا الرسل أعامت وقت تاجيلها أي بمجيئمه وحصوله وحواب اذا على الوجهين قيال قوله تعالى الآتي ويل يومئذ للمكابين وحاء حذف الفاء في مثله وقيل مجذوف لدلالة الكلام عليه أى وقع الفصل أو وقع مانوءدون واختار هذا أبوحيان ويجوز على احتمال كون الجواب ويل يومئـــذ للمكذبين أو تقدير المقدر مؤخرا كون حجلة لاى يوم أجلت اعتراضا لنهويل شأن ذلك اليوم وقوله تعالى ﴿ إِيَّوْمِ الْفَصْــلِ ﴾ بدل من لأى يوم مبين له وقيل متملق بمقدر تقديره أجلت ليوم الفصل بين الحلائق ﴿ وَمَا أَدْرَ الَّ مَا يَوْمُ الفَصْلِ ﴾ أي أي شي مجملك داريا ماهو على أنها الاولى مبتدأ وادراك خبر موماالثانية خبر مقدم ويوم مبتدا مؤخر لابالمكس كااختاره سيبويه لان محطالفائدة بيانكون يومالفصل أمرابد يمالا يقادر قدره ولايكتنه كنهه كايفيده خبرية مالابيانكون أمربذ يعمن الاموريومالفصلكا فيده عكسهووضع الظاهر موضع الضمير لزيادة التفظيع والتهويل المقصودين من الكلام (وَ يُلْ يَوْ مَنْدِ لِلْمُ كَمَدُ بِينَ ﴾ أي فوذلك اليوم الهائل وويل في الاصل مصدر بمنى هلاك وكان حقه النصب بفعل من لفظه أو معناه الا انه رفع على الابتداء للدلالة على ثبات الهلاك ودوامه للمدعو عليه ودومتذظر فهأوصفته فمسوغ الابتداء به ظاهر والشهور أن مسوغ ذلك كونه الدعاء كا في سلام عليكم (ألَمْ نُهْ لِكِ الأو لين) كقوم نوح وعاد وتمود وقرأ قتادة نهلك بفتح النون على انه من هلكه يمنى أهلكً ومنه هالك بمنى مهلك كما هو الظاهر في قول المجاج

ومهمه هالك من تعرجا لله هائلة أهواله من أدرجا

لنُسلا يلزم حذف الضميرِ مع حرف الجر أيني به أو فيه وليناسب ما في الشطر الثاني ﴿ ثُمُّ ۖ نُسْمِعُهُمْ الآخرين ﴾ بالرفع على الاستثناف وهو وعيد لاهل مكة واخبار عما يقع بعد الهجرة كجدركا أنَّه قيل " ثمَّ نحن نغمل بأمثالهم من الآخر بن مثــل ما فعلنا بالاولين ونســلك بهم سبيلهم لاتهم كذبوا مثل تحكذيهم ويقويه قراءة عبد الله ثم سنتمهم بسين الاستقبال وجوز العطف على قوله تعمالي ألم نهلك الى آخره وقرأ الاعرج والعباس عن أبي عمرو نتبعهم باسكان العين فحمل على الجزم والعطف على نهلك فيكون المراد بالآخرين المتأخرين هلا كامن المذكورين كقوم لوط وشعيب وموسى عليهم السلام دون كفار أهل مكة لانهم بعد ما كانوا قد أهلكوا والعطف على نهلك يقتضيه وجوز أن يكون قدسكن تخفيفا كَا فِي وَمَا مِسْمِرَكُمْ فَهُو مَرْفُوعَ كَا فِي قَرَاءَةُ الجُهُورُ الا أنَّ الضَّمَةُ مَقَدَرَةً ﴿ كُذَّ إِن ﴾ مثل ذلك الفط الفظيع ﴿ نَفْمَــلُ بِالْمُجْرِ مِينَ ﴾ أى بكل من أجرم والمرادأن سنتنا جارية على ذلك ﴿ وَيْلُ يَوْ مَثْنِهِ ﴾ أى يوم اذا أهلكناهِ ﴿ إِلْمُكُنَّةُ بِينَ ﴾ بآيات الله تعالى وأنبيائه عليهم السلام وليس فيه تكرير لما أن الويل الاول لعذاب الآخرة وهذا لعذاب الدنيا وقيل لا تكرير لاختلاف متعلق المكذبين في الموضعين بأن يكون متعلقة هنا ماسمعت وفيما تقدم يوم الفصل ونحوم وكذا يقال فيما بعد وجوز اعتبار الاتحاد والتاكيد أمر حسن لا ضير فيه ﴿ أَلَمْ ۚ نَخُلُتُهُكُمْ مِنْ مَاءٍ مَهِين ﴾ من نطفة قذرة مهينة وليس فيه دليل على نجاسة المني ( فجَعَلْناهُ فقر إر مَكِين ﴾ هوالرحم (إلى قدر معلوم) أى مقدار معلوم عندالله تعالى من الوقت قدره سبحانه للولادة نسمة أشهراً وأفل منها أوأكثر (فقدر نا) أى فقدرنا ذلك تقديرا (فَيَعْمَ القادير ون) أى فنعم المقدرون له نحن وجوز ان يكون المنى فقدرنا على ذلك فنعم القادرون عليه نمحن والاول أولى لقراءة على كرم الله تعالى وجهه ونافع والكسائي فقدرنا بالتشديدولقوله تعالىمن طفة خلقه فقدره ولقوله سبحانه الى قدرمملوم فزاده تفخيما بانجملت الفاية مقصودة بنفسها فقيل فقدرنا ذلك تقديرا أي تقديرا دالاً على كال القدرة وكال الرحمة على أن حديث القدرة قد تم في قوله تمالى ألم نخلفكم وقول الطبي في ترجيح الثاني اثبــات القدرة أولى لان الكلام مع المنكرين لاوجه له اذلا أحد ينكرهذه القدرة ولوسلم فقد قرروا بها بقوله تعالى أِلم نخلقكم فتأمل ﴿ وَ بِلْ يَوْ مَيْدِ لِلْمُ كَذِّينَ ﴾ أى بقدرتنا على ذلك أو الأعادة ﴿ أَلَمْ نَجْمَلِ الأَرْضَ كَفَاتًا ﴾ الكفات اسم جنس أو اسم آلة لما يكفت أى يضم ويجمع من كفت الشيء اذاضمه وجمعه كالضهام والجماع لما يضم ويجمع وأنشدوا قول الصمصامة بن الطرماح

فائنت اليوم فوق الارض حي 🌣 وأنت غدا تضمك في كفات

وعن أبي عبيدة تفسيره بالوعاه وقوله تعالى (أحياة وأمواتاً) مفعول لفعل محذوف لانكفاتا لأن اسم الجنس وكذا اسم الآ اقتاصر به النحاة لا يسمل أى ألم نجعلها كفاتا نكفت وتجمع أحياه كثيرة على ظهرها وأموا أغير محصورة في بطنها وقيل هو مصدر كالقتال نست به للمبالغة فلا يحتاج الى تقدير فعل وقيل جمع كافت كصيام وصائم فلا يحتاج الى تقدير أيضا أو جمع كفت بكسر الكاف وسكون الفاه وهو الوعاه كقدح وقداح وأحرى عن الارض مع جمعه وافرادها باعتبار أقطارها وجوز انتصاب الجمعين على الحالية من مفعول كفامًا المحذوف والتقدير كفامًا أياهم أو ايا كم أو كفامًا الانس أحياه وأموامًا أو من مفعول حذف مع فعله أى كفامًا متكفتهم أو تكفتكم أو تكفت الانس أحياه وأموامًا وأن يكون انتصابهما على المفعولية لنجس بتقدير مضاف أى ذات أحياه وأموات أو على ان المراد باموامًا الارض الموات على ما أخرجه ابن أبى حاتم عن مجاهد

وباحياه ما يقابلها وانتصاب كفانا على الحالية من الارض وأنت تعلم أن انتصابهما على المفعولية أظهر وبعده انتصابهماعلى الحالية من محذوف وتنوينهما على ما سمعت أولا للشكثير وجوز ان يكون للتبعيض بارادة احياه الانس وامواتهم وهم ليسوا بجميع الاحياء والاموات ولا ينسافي ذلك التفخيم نظراً إلى انه بعض غير محصور كثيرفي نفسه فلا تغفل واستدل الكيا بالآية على وجوب مواراة المت ودفنه وقال ابن عبدالبراحتج ابن القاسم بها على قطع النباش لانه تسالى جمل القبر للميت كالبيت للحي فيكون حرزا ولا يخفي ضعف الاستدلالين (وجَاننا فِيهَا رَوامِي) أي حبالا ثوابت (شَايخات ) مرتفعات ومنه شمخ بأنفه ووصف جع المذكر بجمع المؤنث في غير العقلاء مطرد كاشهر معلومات وتنكيرها للتفخيم أو للاشعار بان في الأرض حبالًا لم تمرف ولم يُونف عايها فارض الله تعالى واسمة وفيها ما لم يعلمه الا الله عز وجل وقيل للاشعاربأن في الجبال ما لم يُعرف وهو الحبال السماوية وهو مما يوافق أهل الفلسفة الجديدة اذ قالوا بوجود حبال كَشيرة في القمر وظنوا وجودها في غــيره وتعقب بأنه تفسير بمــا لم يعرف ﴿ وأَسْقَيْنَاكُمْ مَاءٌ فُرَاتًا﴾ أى عذباوذلك بأن خلقناه في أصولها وأجريناه لكم منها في أنهار وأنبعناه في منابع تستمد ممااستودعناه فَيها وقد يفسر بماهو أعم من ذلك والماء المنزل من السماء ﴿ وَ إِلَّهُ مُرْفَدُ لِلْمُ حَكَدُّ بِينَ ﴾ بما ما هذه النعم العظيمة ﴿ إِنْهَا لَيْمُوا ﴾ أى(١) بقال الهم يومنذ لا توبخ والتقريع انطلقوا ﴿ إِلَى مَا كُنْتُمْ ۚ بِهِ تُسكَذُّ بُونَ ﴾ في الدنيامن المذاب ﴿ إِنْطَلِقُوا ﴾ أى خصوصافليس تكراراً للأول وقيل هو تكرار له وان قيد بقوله تعالى (إلى ظل ) هوظل دخان جهنم كاقاله جهور المفسرين فهوكقوله تعالى وظل من يجموم وفيه استعارة تهكمية وقرأرويس عن يمقوب انطلقوا بصيغة الماضي وهو استثناف بياني كا نه قيل فما كان بمد الا مم فقيـــل انطلقوا الى ظلَّ ﴿ ذِي نُلَاثِ مُسَبِّ ﴾ متشعب لعظمه ثلاث شعب كما هو شأن الدخان العظيم تراه يتفرق تفرق الذوائب وفي بعض الآ ثار يخرج لسان من النار فيحيط بالكفاركالسرادق ويتشمب من دخانها ثلاث شمب فتظلهم حتى يفرغ من حسابهم والمؤمنون في ظل المرش وخصوصية الثلاث قيل أما لان حجاب النفس عن أنوار القدس الحس والحيال والوهمأو لان المؤدى الى هذا العذاب هو القوة الوهمية الشيطانية الحالة في الدماغ والقوة الغضبية السبعية التي عن يمين القلب والقوة الشهوية البهيمية التي عن يساره ولذلك قيل تقف شعبة فوق السكافر وشعبة عن يمينه وشعبة عن يساره وقيل لأن تسكذيبهم بالعسذاب يتضمن تسكذيب الله تعالى وتــكذيب رسوله صلى الله تعالى عليه وسلم فهناك ثلاثة تــكذيبات واعتبر بعضهم التــكذيب بالعذاب أصلا والشعب الثلاث التكذيبان المذكوران وتكذيب العقل الصريح فتأمل وعن ابن عباسيقال ذلك لعبدة الصليب فالمؤمنون في ظل الله عز وجل وهم في ظل معبودهم وهو الصليب له ثلاث شعب ﴿ لَا ٓ ظَلَيلٍ ﴾ أى لامظللوهوصفة ثانيةلظل وننى كونه مظللا عنه والظل لايكون الا مظللا للدلالة على ان جِمَّلُهُ ظُلَاتُهُكُمْ بَهُمْ وَلاَنَهُ رَبِّمَا يَتُوهُمْ أَنْ فَيْسِهِ رَاحَةً لهُمْ فَنْفي هَــذا الاحتمال بذلك وفيــه تعريض بان ظلهم غير ظل المؤمنين ﴿ وَ لا يُعْنِي مِنَ اللَّهِبِ ﴾ وغير مفيد في وقت من الأوقات من حراللهب شيئاوعد يغني بمن لتضمنه معنى يبعد واشتهر أن هـــذه الآية تشير الى قاعدة هندسية وهي أن الشكل المثلث لاظل له فانظر هل تتمقل ذلك (إنَّمًا) أي النارالدال عليها الكلام وقيل الضمير للشعب (تَر مِي بِشَرَير) هو ماتطار من النارسميبذلك لاعتقادالشرفيه وهواسم جنس جمي واحده شررة (كالْقَصْر ) كالدار الكبيرة

<sup>(</sup>۱) والجَمَلة قيل في موضع الحال اه منه

المشيدة والمراد كلشروة كذلك في المظم ويدل على ارادة ذلك مابعد ويؤيده قراءة ابن عباس وابن مقسم بشر اربكسر الشيز وأنف بين الراءين فان الظاهر أنهجع شررة كرقبة ورقاب فيدل على أن المشبه بالقصر الواحدة وكذاقراءة عيسي بشرار بفتح الشين وألف بين الرامين آيضا فقد قيسل انه جمع لشراوة لامفرد وجوز على قراءة الكسر أن يكون جم شرغير أفعل التفضيد ل كيار جم خير وهو حينيَّذ صفة أقيمت مقام موصوفها أى ترمى بقوم شرار وهو خلاف الظاهر وقيدل القصر الغليظ من الشجر واحده قصرة نحو حجرة وحمر وقيال قطع من الحشب قدر الذراع وفوقه ودونه يستعد به الشتاء واحده كذلك فالتشبيه من تشبيه الجمع بالجمع من غير احتياج التأويل بما مر الا ان التهويل على القول الاخير دونه على غيره وتمرأ ابن عباس ومجاهد وابن جدير والحسن وابن مقسم كالقصر بفتح القاف والصاد وهي أصول النخل وقيل أعناقها واحدها قصرة كشجر ةوشجر وفي كتابالنبات الحبآلها قشرنان التحتية تسمى قشرة والفوقيةتسمي قصرة ومنه قولاتمالي كالقصروهوغريب وقرأابن مسعود كالتصريضمتين جمع قصر كرهن ورهن وفي البحر كانه مقصور من القصور كالنجم من النجوم وهو مخالفاللظاهر لانمثله ضرورة أو شاذنادر وقرأ ابن جير والحسن أيضا كالقصر بكسرالقافوفتح الصاد جمع قصرة بفتحتين كحلقة من الحديد وحلق وحاجةوحوج وبعض القرا. كالقصر بفتح القاف وكسر الصاد وهو بمنى القصر في قراءة الجهور (كَأَنَّهُ) أي الشرر ( جَمَاكَتُ ) بكسر الجيم كما قرأ به حمزة والكسائى وحفص وأبو عمرو في رواية الاصممى وهرون عنه وهو جمع جمل والناء لتأنيث الجمع كما في البحر يقال جمل وجمال وجمالة أو اسم جمع له كما قيــل في حجر وحجارة والتنوين للتكثير ﴿ صُفْرُكُ ﴾ فان الصرار لما فيه من النارية والحوائيــة يكون أصفر فالصفرة على معناها المعروف وقيل سود والتعدير بصفر لان سواد الابل يضرب الى الصفرة شبه الشهرر حين ينفصل من النار في عظمه بالقصر وحين يأخذ في الارتفاع والانبساط لانشقاقه عن أعداد غير محصورة بالجمال لتصور الانشقاق والكثرة والصفرة والحركة المخصوصة وقد روعي الترتيب فيالتشبيه رعاية لـترتيبالوجود وأفيد أن القصور والجال يشبه بعضها بيعض ومنه قوله

فوقفت فيها ناقتي وكأنها لله فدن(١)لاقضي حاجة المتلوم

فالتشديه الثانى بيان للتشبيه الاول على منى أن التشبيه بالقصر كان المتبادر منه الى الفهم العظم فحسب فلما قيل كانه جمالة صفر وهو قائم مقام التخصيص في القصر تكثر وجه الشبه كانه قيل كانه قصر من شأنه كذا وكذا والتشبيه بالجمال فى الكشرة والنتابع وسرعة الحركة أيضا والاول هو التحقيق على ما في الكشف وعلى الوجهين ليس التشبيه الثانى من البداء في شىء ولا حاجة في شىء منهما الى اعتبار كون ضمير كانه للقصر وقد ألم بشىء من حسن ما وقع في الآية من التشبيه وأبو العلاء المرى في قوله فى مرثية واحد من الاشراف

الموقدي نار القرى الآصال 😹 والأسحاربالاهضاموالاشعاف

حمراه ساطعة الذوائب في الدجي ، ترمى بكل شرارة كطراف

وان كان قدقصد بذلك المعارضة للآية يكون قداً عمى الله تعالى بصير ته عما فيها من المزية كاأعمى سبحانه بصر ، وقرأ الجمهور ومنهم عمر بن الحطاب رضى الله تعالى عنه جالات بكسر الجيم وبالانف والناه جع جال أو جالة بكسر الجيم فيهما فيكوز جع الجمع أو جع المجمع والمنى على ما سمعت وقرأ ابن عباس وقتادة وابن جبير والحسن وأبو وجاه بخلاف عنهم كذلك الا أنهم ضموا الجيم على أنه جع جالة على ما في الكشاف وقال في البحر هي حبال السفن

الواحد منها جلة لكونه جلة من الطاقات ثم جمع على جل وجال ثم جمع جال ثانيا جمع صحة فقــالوا جالات وقيل هي قلوس الجسور أي حبالها التي تشد بها وروى ذلك عن ابن عباس وابن جبير قالا انها اذا اجتمعت مستديرة بعضها الى بعض جاء منها اجرام عظام وعن ان عباس أيضا هي قطع النحاس الكبار والظاهر أن التشبيه على هذا باعتبار الاون وعلى ما سبق باعتبار الأمتداد والالتفاف وقرأً ابن عباس أيضا والسلمي والاعمش وأبو حيوة وأبو بحرية وابن أبي عبلة ورويس جمالة كقراءة حفص ومن ممه الا أنهم ضموا الجيم وهي عندالز مخشرى اسم مفرد بمغى القلس وجمع صفر لارادة الجنسوقرأ الحسن صفر بضمالفاه ( وَيْلُ يَوْ مَئِنْدِ لِلْمُ كَذَّ بِينَ هَذَا يَوْمُ لا يَنْطَقُرْنَ ﴾ الاشارة الى وقت دخولهم النارأى هذا يوم لا ينطقون فيه بشيء لعظم الدهشة وفرط الحيرة ولا ينافي هذا ما ورد في موضع آخر من النطقلان يومالقيامة طويل له موالحن ومواقيت فغي بعضها ينطةون وفي بعضها لا ينطقون وجوز أن يكون المراد هذا يوم لا ينطقون بشىء ينفعهم وجعل نطقهم لعدمالنفع كلانطق وقرأ الاعمش والاعرج وزيد بن على وعيسى وأبو حيوة وعاصم في رواية هذا يوم بالفتح ققيل هو فتح اعراب على أن هذا اشارة الى ما ذكر ويوم منصوب على الظرفية متملق بمحدّوف وقع خبرا لهذا أى هذا الذى ذكر من الوعيد واقع في يوم لاينطقون وقيل هو فتح بناه ويوم في محارفع على الحبرية وبني لاضافته للجملة ولما حقه البناه وعن صاحب اللوامح قال عيسى بناء يوم على الفتح مع لا لغة سفلى مضر لانهم جملو ممها كالاسم الواحدوأنت تعلم ان الجُملة المصدرة بمضارع مثبت أو منفى لايجيز البصريون في الظرف المضاف اليها البناء بوجه وأن ماذكر مذهبكوفي ( ولايُؤدَّن ُ كُمْمُ ﴾ قيل في النماق مطلقاأوفي الاعتذار وقرأ زيدب على كا حسى عنه أبوعلى الاهوازى بالبناء للفاعل أى ولا يأذن الله تمالى لحم (فَيَعْتُذُر ون ) عماف على يؤذن منتظم معه في سلك النفي والفاء للتمقيب بين النفيين في الاخبار في قول ولترتب الني الثاني نفسه على الاول في آخر ونظر فيه ولم يقل فيمتذروا بالنصب في جواب النفي قيل ليفيد الكلام نفي الاعتذار مطلقاً اذ لاعذر لهم ولا يمتذرون بخلاف مالو نصب وجمل جوابا فانه يدل على أن عدم اعتذارهم لمدم الاذن فيوهم ذلك أن لهم عذرا لكن لم يؤذن لهم فيه وقال ابن عطية أنما لم ينصب في جواب النفي المحافظة على رؤس الآى والوجهان جائزان وظاهره استواء ألمني عليهما وهو مخالف لكلامهم لقولهم بالسببسية فى النصب دون الرفع نعم ذهب أبو الحجاج الاعلم الى انه قد يرفع الفعل ويكون معناء على قلة معنى المنصوب بعد الفاء وأن النحورين أنما جعلوا معنى الرفع غير معنى النصب رعيا للاكثر في كلام العرب وجمل دليله على ذلك هذه الآية ورد عايه ذلك ابن عصفوروغيره فتدبروالظاهر أن نفىالاعتذار ماعتبار بعض المواطن والمواقيت كنني النطق وجوز أن يكون المنني حقيقةالاعتذارالنافع فلامنافاة بينها هنا وقوله تعالى يوم لاينفع الظالمين معذرتهم ﴿ وَ مِلْ يَوْ مَئِذَ لِلمُكَذَّ لِينَ هَذَا يَوْمُ الفصل ﴾ بين المحق والمبطل (جَمَعنَا كُمُ والا و لين ) أي من تقدمكم من الامم والـكلام تقرير وبيان الفصل لانه لايفصل بين الحق والممال الا اذا جع بينهم ﴿ فَإِنْ كَانَ آمَكُمْ كَيدٌ فَسِكِيدُ وِنِ ) فَان جَمِع من كنتم تقلدونهم وتقتدون بهم حاضرون وهذاتقريع لهم على كَيدهم للمؤمنين في الدنيا واظهار لعجزهم ﴿ وَيِلْ ۖ يَوْ مَشِنْدٍ لِلْمُكُذَّ بِينَ ﴾ حيث ظهر أن لاحول لهمولاحيلة في التخلص مماهم فيه ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ ﴾ من الكفر والتكذيب لوقوعه في مقابلة المكذبين بيوم الدين فيشمل عصاة المؤمنين ( في ظلِار ل ) جمع ظل ضد الضح وهو أعم من النيء فانه يقال ظل إلليل وظل الجنة ويقال لـكل موضع لم تعـل اليه الشمس ظل ولا يقال النيء الا لما زال عنه الشمس ويهـبر

به أيضا عن الرفاهة وعن العزة والمناعة وعلى هذا المعنى حمل الراغب ما في الآية والمتبادر منه ما هو المعروف وبؤيده ما تقدم في المقابل انطلقوا الى ظل ذى ثلاث شعب الخوقراءة الاعمى في فلل جمع ظلة وأيا ما كان فا فوله تعالى انالتة بن في ظلال (وعيُّون وفو كم يما يشتهون ) انهم مستقرون في فنون الترفه وأنواع التنم (كُلُوا واشر بوا هنيئاً بِما كُنْتُم تعملون في الدنيا من العمل الصالح بالايمان وغيرذلك (إنا كَذَيِّات ) في ذلك مقولا لهم كلوا واشربوا هنيئا بماكنتم تعملون في الدنيا من العمل الصالح بالايمان وغيرذلك (إنا كَذَيِّات ) أي مثل ذلك المجزاء أدنى منه والمراد بالمحسنين المتابق ذكرهم الأأنه وضع الظاهر موضع انضعير مدحا لهم بصفة الاحسان أيضا مع الاشعار بعلة الحسم وجوز أن يراد بالمتقين والمحسنين الصالحون من المؤمنين ولا دليل فيه للمعتزلة على خاود العصاة أهل الكبائر في النار وغياية الامرع ما المحدون على ما ذهب وهم بقوا في العذاب الاليم (ويُلْ يُومَّ مَنْ المُم في حال ما يقال لهم ذلك تذكيرا لما كان يقال لهم اليه غير واحد من الاجلة أى الوبل ثابت لهم في حال ما يقال لهم ذلك تذكيرا لما كان يقال لهم والتخسير وعلى طريقته قوله

اخوتی لا تبعدوا أبدا م وبلی والله قد بعدوا

فهو دعاء لاخوتهبمدم الهلمكة بمد هلا كهم تقريراً بأنهم كانوا أحقاء بذلك الدعاء في حياتهم وان هلاكهم لحينونة الأئجل المسمى لا لانهم كانوا أحقاء بالدعاء عليهم وذهب أبو حيان الى أنه كلام مستأنف خوطب به المكذبون في الدنيا والامر فيه أمر تحسير وتهديد وتخسير ولم يعتبر التهديد على الاول لانه غير مقصود في الآخرة ورجح بأنه أبعد من التعسف وأوفق لتأليف النظم وفيه نظر والظاهر أن قوله سبحانه انكم النح في موضع التمليل وفيه دلالة على أن كل مجرم نهايته تمتع أيام قليلة ثم يبقى في عـــذاب وهــــلاك أبدا ﴿ وَبِلْ يُوْ وَيْزِيلُهُ مُكُذًّا بِينَ وَإِذَا قِيلَ كُلُمُ أَرْ كَعُوا ﴾ أى اطبعوا الله تعالى واخشعوا وتواضعواله عزوجل بقبول وحيه تعالى وانباع دينه سبحانه وارفضوا هذا الاستكبار والنخوة (الاير محون) لا يخشمون ولايقبلون ذنك ويصرون على ما هم عليه من الاستكبار وقيل أي اذاأمروابالصلاة أوبالركوع فيها لا يفعلون اذ روى عن مقاتل ان الآية نزلت في ثقيف قالوا للرسول عليه الصلاة والسلام حطعنا الصلاة فانا لا نجي فانها مسبة علينافقال عليه الصلاة والسلام لاخير في دين ليس فيه ركوع ولاسجود ورواه أيضا أبوداودوالطاراني وغيرها وأخرجان حرير عن أبن عباس أنه قال هذا يوم القيامة يدعون إلى السجود فلا يستطيمون السجود من أجل أنهم لم يكونوا يسجدون في الدنيا واتصال الآية على مانقل عن الزمخصرى بقوله تعسالي للمكذبين كاتَّنه قيل ويل يومشــذ للذين كذبوا والذين اذا قيل لهم اركموا لا يركمون وجوز ان يكون ايضا بقوله سبحانه انكم مجرمون على طريقة الالتفات كانه قيل هم أحقاء بأن يقال لهم كلوا وتمتموا ثم علل ذلك بكونهم مجرمين وبكونهماذا قيل لهم صلوا لايصلون واستدلبه على أن الامر للوجوب وان الكفار مخاطبون بالفروع ﴿ وَيَلْ يَوْ مَنْنِهِ لِلمُكُذِّبِينَ فَمِا مَى تَحدِيثِ بَعْدَهُ ﴾ أي بعد القرآن الناطق باحاديث الدارين واخبار النشأنين على نمط بديع معجز مؤسس على حجج قاطعة وبراهين ساطعة (يُؤْمِنُونَ) اذا يؤمنوابه والتعبير ببعده دون غرم للتنبيءعلى أنهلاحديث يساويه فيالفضل أويدانيه فضلاأن يفوته ويعاليه فلا حديث أحق بالايمان مه فالبعدية للتفاوت في الرتبة كما قالوا في عتل بعد ذلك زنيم وكان الفاء لمسابان المعنى اذا كان الامركذلك وفد اشتمل القرآن على البيان الشافي والحق الواضع فما بالهم لا يبادرون الاعان به قبل الفوت وحلول الويل وعدم الانتفاع بعسى ولعل وليت وقرأ يعقوب وابن عامر في رواية تؤمنون على الحطاب هذا ولما اوجز في سورة الانسان في ذكر احوال الكفار في الا خرة واطنب في وصف أحوال المؤمنين فيها عكس الامر في هذه السورة فوقع الاعتدال بذلك بين هذه السورة بن والله تعالى اعلم

من تم والحمد لله تعالى الجزء التاسع والعشرون ويليه ان شاء الله تعالى الحزء الثلاثينوأوله (سورة النبأ)

ارشان الراغبين في الكشف عن آى القرآن المبين

جمع وترتبب إدَّارَهُ الطِّبَّ الْعِرَّالُمِ الْمُنْ يَرِيْرُ لصاحبها ومديرها محمد منير الدمشق أحد علماء الآزهر الشريف

هذا الكتاب من أهم الكتب التي لها تعلق في الكشف عن الآيات القرآ آية لاسهاما يتعلق بتفسيرها لذلك اهتمت ادارة الطباعة المنيرية لوضع هذا الكتاب، وطريقته أنه يؤفي بالآيات على حسب الحروف الهجائيه ، ويشير إلى نمرة صحيفة الجزء من تفسير الألوسي وفي اي سورة وجزء منه، وإلى نمرة صحيفة الجزء أو السورة من القرآن الكريم طبع الحكومة المصرية، وهو كتاب نافع جداً لكل من له رغبة وحاجة الي الاطلاع على الآيات القرآنية وتفسيرها وعن قريب سيصدر أن شاء الله تعالى \*

# فهرست

### الجزء الناسع والعشرونمن تفسير روح المعانى للملامة الالومى

### صحيفة

- ١ (سورة الملك) وبيانماورد في فضالها
- ۳ تأویل قوله تمالی ( تبارك الذی بیده الملك و هو علی كل شیء قدیر )
- اختلاف العلماء في معنى قوله تعمالى (خلق الموت والحياة)
- تاويل قوله تمالى (ليبلوكم أيكم أحسن عملا)
   واختلاف العلماء هل في الاقة تعليق أم لا
- بيان بعض آثار قدرة الله من خلق السموات سبما طباقا وعدم التفاوت والاختلاف في خلق الله
- اأوبل قوله تعالى ( فارجع البصر هل ترى من فطور)
- ٨ بيان أن السماء في نهاية الحسن لنزيينها بالكوا كب
  - ٨ قفسير السهاء على اصطلاح اهل المينة
- بيان أن رجم من يسترق السمع من الشياط بن
   انما هو بالشهب المسبة عن الكواكب ومناقشة
   المصنف لحذا الرأى
- ١٠ بيان عاقبة الكافرين وبيان صفة جهنم نعوذ
   بالله منها
  - ١١ بيان حال أهل جهنم
- اعتراف أهل جهنم بأنهم لم يكونوا عن يسمع
   أو يمقل
- ١٢ تأويل قوله تمالي ( فسحقالاصحاب السعير )
- ۱۳ بیان انهتمالی عالم بمضمرات الناس و اسرارهم
   ۱ لحفیة المستکنة فی صدورهم
  - ١ نغي عدم أحاطة علمه جل شاءٌنه بما ذكر

عحفة

- ١١ بيان قدرة الله في جمل الأرض ذلو لا السير عليها
- ١٠ بيان مذهب السلف والحلف في معنى كونه
   تعالى فى السماء
- ١٦ كلام امام الحرمين في مسالك العلماء فيمايفيد ظاهره التشبيه وبيان ان مذهب السلف أولى وأحكم
  - ١٦ الوعيد بالحاصب بعد الوعيد بالخسف
- التوبيخ على عدم النظر في أحوال الطير وبيانأن حكمة الله تقتضى ربط الاسباب بالسببات
- ١٨ بيان أن الكفار ليس لهم جند ينصرهممن
   دون الرحن
- ١٨ توبيخهم عن عدم النظر في صنائع الله الدالة
   على قدرته على تعذيبهم
- ١٩ بيان مثل المؤمن والكافر وحالهما ومذهبيهما
- ٢٠ أنعام الله على الناس بالسمع والابصار والافتدة
- ۲۱ تأویل قوله ( قل أرأیتم ان اها کمنی الله ومن می أو رحمنی ) الخ
  - ۲۲ (سورةن )
  - ٧٢ مناسيتها لسورة الملك
  - ٢٣ أقوال العلماء في معنى ن
- ٢٤ نفى الحنون عن النبى صلى الله عليهوسلمردا
   على المشركين
- ٢٥ بيان أنه صلى الله عليه وسلم على خلق عظيم
- ٧٥ التمريض أبي جهل والوليد بن المغيرة وأضر ابهما
- ٢٦ بيانان المجنون هو الضال والعاقل هو المتهدى
- ٢٦ أمر الني صلى الله تعالى عليه وسلمبان يدوم

صحيفة

تأثير قوة العين

٣٩ ( سورة الحاقة )

٣٩ بيان معنى الحاقة

 ٤٠ تـكذيب عود وعاد بيوم القيامة وبيان ما أهلكوا به

٤١ بيان كيفية اهلاك عاد بالريح

٤٧ بيان أن فرعون ومن تقدمه من الامم الكافرة عصوا رسلهم فا هلكهم الله بشدة

٤٤ تأويل قوله (انا لماطني الماء حملنا كمفي الجارية)

٤٣ بيان نفس الحاقة وكيفية وقوعها

٤٤ بيان أن القيامة لا تأتى الا بمد خراب
 العالم كله علويه وسفليه

ويل قوله تعالى ( والملك على أرجائها ويحمل عرش ربك فوقهم بومئذ ثمانية )

٤٦ \_ بيان العرض للحساب وهو ثلاثة أنواع

٤٦ تفصيل احكام العرض

٤٧ تأويل قوله ( اني ظننت اني ملاق حسابيه)

دیان ماینمم به المؤمنون فی الحنة جملنا الله
 وایاکم منهم

٤٩ بيان عاقبة الكافرين وما يقولونه عندالحساب

. . بيان السبب الذي استحق به الكافر العذاب

١٥ بيان ماياً كله السكافر في النار

١٥ بيان ان القرآن مبلغ من عند الله ردا على
 من زعم أنه شعر

عن أن يكون القرآن قول كاهن

عالى ( ولو تقول علينا بمض الأقاويل) الخ

ه. (سورة المعارج)

منى السؤال واشتقاقه

ه تأویل قوله تمالی ( نمرج الملائکة والروح الیه فی یوم کانمقداره خمین ألف سنة)
 م سان أن الكفار معتقده ن أن ذاك المناه

محسفة

على ما هو عليه من عدم طاعة المكذبين وتمليل ذلك

٧٧ تأويل قوله ( ولا تطع كل حلاف مهين )الخ

٧٧ أقوال العلماء في تفسير الزنيم

۲۸ تا ویل قوله ( ان کانذا مال وبنین اذا تنلی
 عایه آیاتنا قال أساطیر الاواین )

٢٨ اختـــالاف العاماء في قوله (سنســمه على الحرطوم) هل هو في الدنيا أوفيالآخرة

٢٩ بيان ان الله ابنلي أهل مكة بالقحط كما ابنلي
 أصحاب الجنة المعروف خبرها عندهم حين
 منعوا الحمام المسكين

٣٠ تأويل قوله ( فطاف عليها طائف من ربك) الح

۳۱ تأويل قوله ( وغدوا على حرد قادرين )

۳۷ بیان ان التسبیح یکون بمنی الاستثناء فلو قال لامرأته أنت طالق سبحان الله لاتطلق عند ابن الحیام

٣٧ تضرعهم وتوبتهم الى الله

٣٣ بيان ان ما نزل بكفار مكة من الجدب والقحط مثل مانزل بأصحاب الجنة وان عذاب الآخرة أكر من ذلك

۳۲ انكار مساواة الكافر للمسلم على أبلغ وجه رداً على منكرى المث

٣٤ تأويل قوله تعالى ( يوم يكشف عن ساق )

والآية عليه من المتسابه وبيان مذهب
 السلف في ذلك

۳۶ وعيد من يكذب بالقرآن بالمذاب وبيان كيفية العذاب

۳۷ تأویل قوله ( فاصبر لحسکم ربك ولا نكن کماحب الحوت ) الح

۳۸ بیان أن بنی أسد أرادوا أن یصیبوارسول الله صلی الله علیه وسلم بأعنهم وسان

#### عىفه

- ٨٠ تعليل هذا الدعاء
- ٨١ (سورة الجن)
- ٨١ وجه اتصالها بما قبلها
- ۸۲ استاع الجن للقرآن وبيان ماهية الجن وآراء الناس فيها
- ۸۳ تعجب الجن من أحكام نظم القرآن وهدايته وايمانهم به
- ٨٤ تنزيه الجن ربهم عن اتخاذ الصاحبةوالولد
- ٨٠ اعتذار الجن عن تقليدهم لسفيههم ابليس
   لمنه الله
- ٨٦ بيان ان الانس ظنوا كا ظن الجن أن لن \* يبعث الله رسولا
  - ٨٧ منع الجن من استراق السمع
- ۸۸ اعتقادالجن أنهملن يعجزوا ربهم ولايمكنهم
   الهروب منه
- ٨٩ تا ويل قوله (وانا منا المسلمون ومنا القاسطون ) الخ
- بیان ان الانس والجن لو استقاموا علی الطریقةالشرعیةلن الله علیهم بالنعملیختبرهم أیشکرون ام یکفرون
  - ٩٠ تاويل قوله ( وأن المساجد لله )
- ٩٠ اجتماع الجن على النبي صلى الله عليه وسلم
   ليلة صلى الفجر بنخلة
- ٩٣ قاويل قوله (قل اني ان يجيرني من الله احد)
- على قوله تمالى (عالم الغيب فلا يظهر على غيه أحداً)
- ٩٦ استثماء الرسل من عدم الاطلاع على انغيب
- ٩٧ بيان أن الاستدلال بالآية على نفى كرامة الاولياء لايتم وقدد كرالمصنف في هذا المقام مجتاعتما
  - ١٠٠ ( سورة المزمل )
    - ١٠٠ بيان معنى المزمل
- ١٠٢ تأويل قوله ( قم الليــل الا قليلا ) وبيان

#### محينة

- أواليوم محال بعيد عن الامكان
- ۹۰ تاویل قوله تعالی (یوم تکون السماء کالمهل وتکون الحبال کالمهن)
- بیان أن المجرم بود أن یفتدی من العذاب
   ببنیه وصاحبته وأخیه وامتناع ابحائه بذلك
- بيان ان النار تدعو من أدبر في الدنيا عن الحق وحرص على جمع المال
  - ٦١ تاويل قوله ( ان انسان خلق هلو عا)
  - ٦٢ استثناء المصاين من الهلع وبيان صفاتهم
- ٦٤ بيان أن الموصونين بهذه الصفات مكرمون
   في الجنة
- ٦٥ ردع الكفار عن الطمع في الجنة وتعليل ذلك
- مه تأويل قوله ( فدَرهم يخوضوا ويلمبوا ) الح
  - ٧٧ (سورة نوح عليه السلام)
    - ٦٧ وجه انصالها عا قبلها
    - ٦٧ الكلام على اسم نوح
  - ٦٨ إرسال نوح عليه السلام لأُنذار قومه
- ٦٩ بيان مافعله نوح عليه السلام عقب الأرسال
  - ٦٩ اختلاف العلماء في بمض الذنوب المغفورة
- ٧١ شكوى نوح عليه السلام من عدم اجابة قومه
- ٧٧ بيان مايترتب على الاستغفار من الحيرات
- ٧٣ أنكار أن يكون الكفار سبب مافي عــدم رجائهم الى الله وبيان أطوار خلق الأنسان
- وبيخ الكفار على عــدم النظر في أحوال
   السماوات وميده نشأ مهم
  - ٧٦ استمرار فوم نوح على اتباع رؤسائهم
- ۷۷ المکلام علی ود وسواع ویغوث ویموق ونسر وسبب انخاذهم لها آلهة
  - ٧٨ تأيل قوله ( ولا تزد الظالمين الا ضلالا )
- ٧٩ بيان أن قوم نوح أغرقوا وادخلوا النار
   لسب كفرهم وذنوبهم
  - ٧٩ دعاء نوح على قومه بالملاك

ححيفة

معنى الاستثناء

١٠٤ تأويل قوله ( انا سنلقى عليك قولا ثقيلا )

۱۰۰ بيان ان القيام للعبادة بالليـــل أجمع للقلب وأدعى للاخلاص

١٠٠ بيان ان النهار لكثرة الشواغل فيه لا يمكن
 التفرغ للمبادة

١٠٦ تأويل قوله ( واذ كر اسم ربك ) وما بعدها

۱۰۷ وعيد المكسذبين بالانكال والجحيسم والعذاب الأليم

۱۰۸ تا ویل قوله ( فکیف تنقون آن کفرتم یوماً جمل الولدان شیبا )

١٠٩ بيان أن السماء تنفطر في ذلك اليوم

١١١ مذاهب العلماء في الامر بالتهجد

۱۱۲ اختلاف أبى حنيفة ومالك والشافعى فى قراءة الفاتحة في المسلاة هل هي واجب أو فرض ودليل كل

۱۱۶ تا ويل قوله ( وماتقدموا لا نفسكم من خير تحدوه عند الله )

١١٥ ( سورة المدثر )

١١٠ مناسبتها لما قبلها

١١٠ بيان معنى المدثر

۱۱۶ أمر النبي صلى الله عليه وسلم با مذار قومه وتكبير الله

١١٧ أقوال العلماء في قوله (وثيابك فطهر)

١١٩ تأويل (والرجز فاهجر ولاتمنن تستكثر)

١٢٠ بيان أن يوم النفخ في الصور أشد يوم على الكافرين

١٢١ وعيد الله للوليد بن المغيرة المخزومي

۱۲۲ تأويل قوله تعالى (سارهقه صعودا)

١٢٣ تعليل الوعيد المذكور

۱۲۶ إدبار الوليد عن القرآن وادعاؤه انه سحر وقول البشر

٩٢٠ وعيد الوليد بسقروبيان أوصافها

محيفة

١٢٦ بيان أن خزنة النار من الملائكة

۱۲۹ بيان عدة أصحاب النار سبب فيفتنة الكفار لاستبعادهم تولى تسعة عشر تعذيب أكثر السم

۱۲۷ بیان ان عدتهم سبب بی زیادة ایمان المؤمنین

۱۲۸ بيان أن جنود الله العسلوية والسفلية لايمسلم عددها واحوالها الا هو

١٣٠ نا ويل قوله (انها لا عدى الكبر)

۱۳۱ بيان أن كل نفس رهينة بما كسبت الأ المؤمنون المخلصون

۱۳۲ تساؤل المؤمنين في الجنة عن سبب عذاب المجرمين وجواب المجرمين عن هذا السؤال

١٣٣ أنكار اعراض الكفار عن القرآن

۱۳۶ بیان ان سبب اعراضهم عن القرآن عدم خوفهم من الآخرة

١٢٥ (سورة القبامة)

١٣٥ البكلام على لا النافية الداخلة على فعل القسم

١٣٦ تفسير (النفس اللوامة)

۱۳۷ تفسیر قوله تعالی ( ایحسب الانسان ان لن مجمع عظامه بلی) الآیة و بیان ماالمراد بالانسان

١٣٨ أخبار عن حال الحاسب بماهو ادخل في اللوم

۱۳۹ بیان الحسف والجمع فی قوله تعالی (وخسف القمر ) الآیة وهو یزری بحال أهل الهیئة ولا یکاد یخطر لهم ببال

۱٤٠ بيان أوجه الاعراب في قوله تعالى ( بل الانسان على نفسه بصيرة )

۱۶۲ استدلال القاضى أبى الطيب بقوله تعالى (ثم ان علينا بيانه ) على جواز تاخير البيان عن وقت الحطاب وبيان وجه التعقيب عليه

۱٤۲ بيان ان النبي سلى الله عليه وسلم وهوفي أعلى منصب النبوة لا ينبغى ان يستفزه مقتضى الطبائع البشرية

١٤٤ تفسيرقوله تعالى ( وجوه يومئذنا ضرة ) الآية

وبيان ماهو المراد من النظر

١٤٦ تَفسيرقوله تعالى (وجوه يومنَّذ باسرة ) الآية

١٤٧ بيان ماعليه الجمهور في حقيقة الروح

۱٤٨ تفسير قوله تعالى ( ثم ذهب الى اهله يتمطى)

. ١٥ ( سورة الأنسان )

١٥١ مذاهب الائمة في تحديد الحين والدهر

١٥٢ تفسير قوله تعالى (أمشاج نبتايه)

۱۰۳ بيان المراد بالسبيل في قوله تعالى (انا هديناء السبيل)

١٥٤ بيان حسن حال الشاكرين بعد بيان سوه حال الكافرين

۱۰۷ ذکر ماورد في سبب نزول ( ويطعمون العلمام ) الآيات

۱۰۸ تفسيرقوله تعالى (متكنين فيها على الارائك) الآية وبيان ان تخصيص الجزاء بهذه الحالة لأنها أتم الاحوال

١٠٩ بيان،مغى التقدير في قوله تمالى (قدروها تقديراً)

١٦٠ بيانماهوالمرادبالزنجبيل

٩٦١ (سورة المرسلات)

١٦٩ بيان المقسم به من هو

. ١٧٠ تفسير قوله تعالى (عذرا أو نذرا) والكلام على أو هل هي بعني الواو أملا

۱۷۲ بیان جواب القسم وان ما وعدوا به کائن لا محالة له

۱۷۳ نفسير قوله تعالى (ويل يومئذ للمكذبين ) ۱۷۶ بيان مغى الكفات في قوله تعالى د ألم نجمل الارض كفاتا) الآية

١٧٠ بيان حكمة جعل الظل ذا ثلاث شعب

۱۷۶ تفسیر قوله تعالی (کانه جالت صفر) وذکر بیان وجه التشبیه

۱۷۷ بیان أوجه الاعراب في هذا يوملا ينطقون ۱۷۸ بیان سبب تزول قوله تعالى ( واذا قیل لهم اركموا لایركمون)
۱۷۸ تفسر قوله تعالى (فیأى حدیث بعده یؤمنون)

🏎 تمالجزه 🦫

