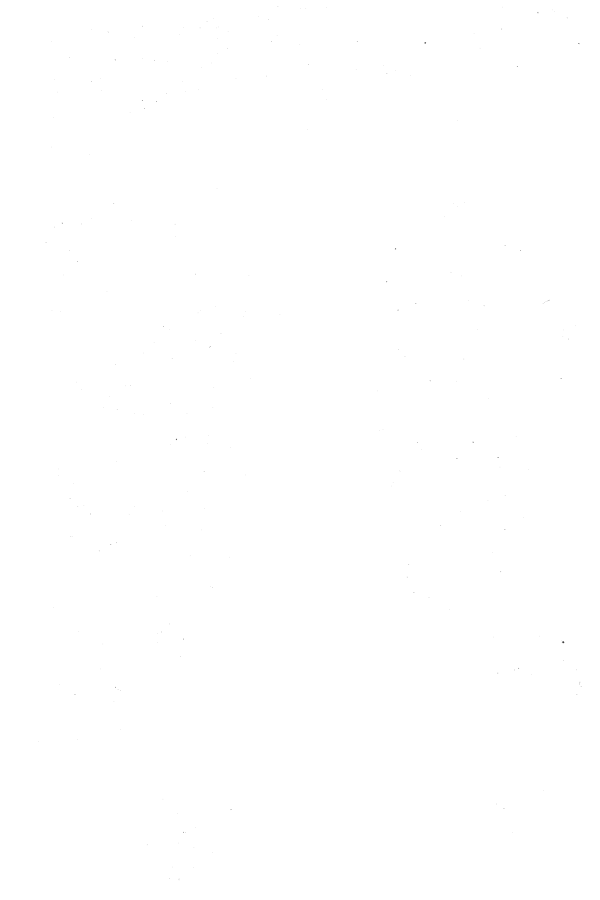


دكتور حسن عثمان



دارالمعارف

منهج البحث الناريخي



# منهج البحث الناريخي

تألیف دکتورحسن عثمان

الطبعية الشامنة



تصميم الغلاف: منال بدران

إلى ذكرى أستاذي العلامة

كارلو ألفونسو نلينو



## تصدير الطبعة الثانية

سبق أن طبع كتاب «منهج البحث التاريخي» في القاهرة سنة ١٩٤٣. وقد نفدت طبعته الأولى بعد صدوره بقليل، لقليّة العدد المطبوع منه. ومنذ ذلك الوقت سألني بعض أصحاب المكتبات وبعض الطلاب وبعض الزملاء في هذه البلاد وفي غيرها من البلاد العربية ، عن إمكان الحصول على نسخ منه أو عن النظر في إعادة طبعه.

ورأيت أخيرًا أن أعيد طبع هذا الكتاب ، وأسفت لأن وقتى لم يتسع لتعديل مضمونه على نحو أوسع ، إذ أن أكثر وقتى مُستغرق فى عمل ، يجمع بين الأدب والفن والتاريخ ، بدأته منذ ربع قرن ، وأرجو أن تتاح لى فرصة إكماله . وعلى كل حال فقد أدخلت على هذا الكتاب بعض الإضافات والتعديلات اليسيرة . وأعتقد أن إعادة طبعه بهذه الصورة لا يخلو من النفع لطلاب التاريخ ودارسيه بخاصة ولطلاب العلم والمعرفة بعامة .

وإنى أضم هذه الطبعة من هذا الكتاب إلى سائر الكتب العربية ، التى صدرت منذ أواخر الثلاثينيات ، والتى تتناول « موضوع دراسة التاريخ » أو « منهج البحث فيه » والتى أمكننى الوصول إليها ، وقد أشرت إليها فى قائمة المراجع ، مؤملا أن تحقق جميعاً الغرض الذى و ضعت من أجله .

وإنى أتقدم بالشكر والإعزاز إلى جماعة من الأصدقاء الذين كان لهم القضل في إعادتى نشر هذا الكتاب بالتشجيع الأدبى ، أو بشرح مسألة ، أو بإطلاعى على بعض الكتب القيمة ، أتقدم بالشكر إلى الأساتذة والدكاترة جمال الدين الشيال ، والسيد الباز العريبي ، ورشاد عبد المطلب ، ومحمد محمود الصياد ، ومحمد محمد طيفور ، ومحمد عبد الفتاح القصاص ، والشاطر بصيلي عبد الجليل ، ومحمد الخولى ، ورينيه خورى ، وعلى النشار .

وأتقدم بجزيل الشكر إلى رجال دار المعارف لما بذلوه من الجهد ورحابة الصدر في سبيل إخراج هذا الكتاب .

وإنى أنتهز هذه الفرصة لتحية الدكتور أسد رستم أستاذ التاريخ بالجامعة اللبنانية في بيروت ، ورائد هذه الدراسة المنهجية في اللغة العربية بالمعنى العلمي الحديث.

وأرجو أن يأتى فى المستقبل مَن ْ يفعل فى هذا الصدد أفضل مما فعله السابقون . حسن عثمان

> معهد الدراسات الأفريقية بجامعة القاهرة ٣٣ شارع المساحة - الدق ١٥ أكتوبر ١٩٦٤

## تصدير الطبعة الأولى

انقضى ذلك الزمن الذى اعتبر فيه التاريخ مجرد سرد للحوادث ، لكى يحفظ ذكرى الماضى و يمجد الأفعال البارزة فى حياة الأشخاص والأمم ، أو أنه نوع من الثقافة العامة اللازمة لإعداد الرجال للحياة السياسية أو الحربية ، أو أنه فرع من فروع الأدب يدرس للتسلية وإمتاع النفس . وظل التاريخ يتداوله الأدباء حيناً والباحثون المدققون حيناً آخر ، حتى تغيرت نظرة العلماء إليه ، ووجد البحث العلمى التاريخي ، وقصد الدارسون الوصول إلى الحقيقة التاريخية فى ذاتها بقدر المستطاع ، والتي عن طريقها يمكن الإفادة بها فى الأغراض السالفة الذكر ، ولكن الفائدة فى هذه الحال تصبح قائمة على الوقائع الصحيحة الواضحة . وبذلك توطدت قواعد الدراسة التاريخية فى أوروپا فى القرن الماضى ، وعنيت البيئات العلمية بجمع الأصول التاريخية ، ونشرها ، والتأليف فى شتى نواحى التاريخ وبدراسة « منهج البحث التاريخي » .

وإن «منهج البحث التاريخي» لمن الأسس الهامة في تقدم دراسة التاريخ . وقد عنى به الغربيون ، ووضعوا فيه مؤلفات عديدة في لغاتهم المختلفة ، واسترشد بقواعده الباحثون في أثناء دراساتهم التاريخية ، ولكن الشرق العربي قليل الحظ من دراسة «منهج البحث التاريخي» بالأسلوب الحديث ، على الرغم من الجهود التي بذلها بعض المشتغلين بالتاريخ قديماً وحديثاً . ووُجدت أخيراً محاولة لدراسة هذه الناحية الهامة . فالدكتور أسد رستم يقوم بتدريس «منهج البحث التاريخي» منذ سنوات في الجامعة الأمريكية في بيروت ، وقد نشر نتيجة دراسته في كتابه القيم «مصطلح التاريخ» في صيف سنة ١٩٣٩ ، وكان أول كتاب في اللغة العربية عن «منهج البحث التاريخي» بالمعنى العلمي الحديث .

وأرجو أن ُتعنى الهيئات العلمية في مصر، وبخاصة كليتي الآداب بالقاهرة والإسكندرية، العناية الواجبة بهذه الدراسة. فمما لا ريب فيه أن دراسة « منهج

البحث التاريخي » ضرورية للمختصين في التاريخ ، ممنَّن يتصدّون لكتابته ، أو للمشتغلين بتدريسه للطلاب ، أو للطلاب أنفسهم ، فضلا عن أن هذه الدراسة ينبغي أن تُكوِّن جزءًا من ثقافة جمهور المتعلمين بصفة عامة ، لأنها تشحذ الذهن ، وتعلِّم العقل العمل المنتظم ، وتدرّبه على النقد والتمحيص .

وإنى أقد مهذا الكتاب – الذى سبق أن نشرت بعض فصوله فى مجلة الرسالة – خلاصة لبعض المؤلفات الأوروپية ، مثل كتابات لانجلوا وسينيوبوس وفيلينج وفنسنت وكيرُوتشى . . . مع الاسترشاد ببعض ما كتبه علماء المسلمين فى الرواية والحديث ، كما أضفت بعض الأمثلة التى عرضت لى فى أثناء البحوث التاريخية التى قمت بها .

وأرجو أن يُحقق هذا الكتاب بعض النفع الذي وُضع من أجله ، وأن تتلوه كتب أخرى عن النواحي المختلفة في دراسة التاريخ . وإنبي أتقدم بالشكر والتقدير للأستاذ مصطفى السقا المدرس بكلية الآداب بجامعة (القاهرة) لتفضله بمراجعة المخطوطة وبتصحيح الكتاب ، كما أشكر زملائي الذين شجعوني على إتمامه .

كلية الآداب بجامعة (الإسكندرية) في يناير ١٩٤٣

## مقارمة

معنى التاريخ - هل التاريخ علم أم فن - أهمية دراسة التاريخ - بعض صفات المؤرخ - مهم التاريخي - دراسة آثار الإنسان ومخلفاته - تحديد قيمة المؤلفات التاريخية .

ما المقصود بدراسة التاريخ ؟ وهل تستحق دراسة التاريخ كل ما تبذله الأمم المتحضرة في سبيله من عناء وجهد ومال وزمن ؟ وهل يستدعى مضمونه الغور في أعماقه إلى هذا الحد ؟ وما الذي يمكن أن نفيد به من دراسة التاريخ وكتابته ؟ لكى نصل إلى رأى مناسب بصدد هذه الأسئلة يحسن بنا أن نشير أولا إلى ما يمكن أن يدل عليه لفظ « التاريخ » .

يدل " لفظ « التاريخ » على معان متفاوتة . فيعتبر بعض الكتاب أن التاريخ يشتمل على المعلومات التى يمكن معرفتها عن نشأة الكون كله ، بما يحويه من أجرام وكواكب ومن بينها الأرض ، وما جرى على سطحها من حوادث الإنسان . وبدأ المؤرخون الأقدمون كتاباتهم بالكلام عن نشأة الأرض . ومن المحدثين نجد المؤرخ ه . ج . ولئز \* يبدأ كتابه فى « موجز تاريخ العالم » بدراسة نشأة الكون والأرض ، وما ظهر على سطحها من مظاهر الحياة المختلفة ، وهو فى ذلك يفعل كما يفعل المصور أو المثنال الذى يعمد إلى تشريح جسم الإنسان أو الحيوان ، حتى يمكنه أن يرسم الصورة أو يصنع التمثال ، على أفضل وجه مستطاع . ثم يتدرج ولئز فى عرض تواريخ الأمم والشعوب والحضارات المختلفة منذ نشأتها حتى العصر الحديث معبرًا فى ذلك عن وحدة البشرية ، على الرغم من جزئيات تواريخها وتفصيلاتها .

<sup>\*</sup> هر برت جورج ولز ( 1 ١٩٤٦ - ١٩٤٦ . Herbert George Wells ) الروائى الاجتماعى المؤرخ المصلح اليوتو في الإنجليزى . حصل على البكالوريوس فى العلوم من جامعة لندن واشتغل بتدريس العلوم ثم عمل بالصحافة وكان عضواً بالجمعية الفابية . وصف فى مؤلفاته مساوئ العصر وتطلع إلى بناء عالم جديد على أساس من الاشتراكية والعدالة . و يمتاز أسلو به بالحيوية والصدق والبساطة والوضوح . ومن مؤلفاته « عصر الآلة » و « الرجل غير المرئى » و « حرب العوالم » و « رجال فى القمر » و « اليوتو پيا الحديثة » و « كييس » و « زمان الصاروخ » و « موجز تاريخ العالم » . و يؤخذ عليه التسرع فى أحكامه وعدم صبره على التطور الديموقراطي الوئيد .

ويقصر أغلب المؤرخين معنى التاريخ على بحث واستقصاء حوادث الماضى ، كما يدل على ذلك لفظ (historia) المستمد من الأصل اليوناني القديم ، أى كل ما يتعلق بالإنسان منذ بدأ يترك آثاره على الصخر والأرض (١) ، بتسجيل أو وصف أخبار الحوادث التي ألمت بالشعوب والأفراد . وقد تدل كلمة تاريخ على مطلق مجرى الحوادث الفعلى الذي يصنعه الأبطال والشعوب (٢) ، والتي وقعت منذ أقدم العصور ، واستمرت وتطورت في الزمان والمكان حتى الوقت الحاضر .

وفي اللغة العربية التاريخ والتأريخ والتوريخ يعني الإعلام بالوقت. وقد يدل تاريخ الشيء على غايته ووقته الذي ينتهي إليه زمنه ، ويلتحق به ما يتفق من الحوادث والوقائع الجليلة. وهو فن يبحث عن وقائع الزمان من ناحية التعيين والتوقيت وموضوعه الإنسان والزمان ، ومسائله أحواله المفصلة للجزئيات تحت دائرة الأحوال العارضة للإنسان وفي الزمان (٣).

وحينها أخذ الإنسان البدائى منذ فجر المدنية يقص على أبنائه قصص أسلافه ممتزجة "بأساطيره ومعتقداته ، بدأ التاريخ يظهر إلى حينز الوجود فى صورة بدائية أولية ، وبدأ الإحساس به يتكون فى ذهن البشرية منذ أقدم العصور ، وتدرّج التعبير عن التاريخ مختلطاً أولا " بعناصر من الفن ، كالرسم والنقش على الحجر . وعندما

Oman, Ch.: On The Writing of History. London, 1939. p. 2.

<sup>(</sup> ٢ ) هرنشو، ف : علم التاريخ . ترجمة عن الإنجليزية وتعليق و إضافة بقلم عبد الحميد العبادى القاهرة ، ١٩٣٧ ص ٨ .

والأستاذ العبادى ( ١٨٩٢ – ١٩٥٦) ولد وتوفى بالإسكندرية . درس فى مدرسة المعلمين العليا ، وأسهم فى بناء لجنة التأليف والترجمة والنشر . وكان ذواقاً للأدب ودارساً مهجياً للتاريخ الإسلامى . وعلم فى كليتى الآداب بالقاهرة والإسكندرية وفى الجامعة الأزهرية وفى دار المعلمين العالية فى بغداد . وقام بعدة أسفار إلى أوروپا . وله كتب مترجمة ومنشورة . وامتاز بهدوء الطبع ووقار العلم . وكنت واحداً من تلاميذه وزملائه وأصدقائه .

<sup>(</sup>٣) السخاوى ، شمس الدين محمد بن عبد الرحمن : الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ . القاهرة ، ١٣٤٩ ه. ص ٧ .

وولد السخاوى فى القاهرة سنة ١٤٢٧ ودرس بها وتنقل بين مصر والشام والحجاز وصار من علماء التاريخ والحديث . وتوفى فى المدينة سنة ١٤٩٧ . ومن كتبه « الضوء اللامم لأهل القرن التاسع » و « التبر والمسبوك فى ذيل السلوك » .

سارت البشرية قُدُمُمَّا في مضمار الحضارة في شتى أساليبها وصورها ، رويدًا رويدًا ، ويدًا رويدًا ، أخذ التاريخ يشكِّل أساسًا جوهريًّا في تسجيل موكب البشرية الحافل الدؤوب ، إذ هو المرآة أو السجل أو الكتاب الشامل الذي يقد م لنا ألوانًا من الأحداث وفذونًا من الأفكار وصنوفًا من الأعمال والآثار .

ومهما كان من أثر القوى الإلهية أو الميتافيزيقية العليا التي يمكن أن تسيطر على مصائر البشرية وأحداث التاريخ ، وهي ما لا يقوى الإنسان بعد على إدراك كنهها وفهم أسرارها ، فإن التاريخ يتخذ مجراه على يد الإنسان بطريق مباشر ، وفي ظروف معينة . والإنسان ابن الماضي ، وهو ليس ابناً لأبويه فحسب ، بل هو ثمرة الخكري كله منذ أزمان سحيقة . والعلاقة وطيدة بين حياة الفرد وبين الحياة في القرون والعصر الماضية . ويذهب بعض المفكرين مثل بندتو كروتشي إلى اعتبار التاريخ كله تاريخاً معاصراً . ولا يستطيع الإنسان أن يفهم نفسه وحاضره دون أن يفهم الماضي . ومعرفة الماضي تكسبه خبرة السنين الطويلة ، والتأمل في الماضي يبعد بالإنسان عن ذاته ، فيرى ما لا يراه في نفسه بسهولة من مزايا الغير وأخطائه ، ويجعله ذلك أقدر على فهم نفسه ، وأقدر على حسن التصرف في الحاضر والمستقبل .

ولكى ندرك أهمية الماضى وضرورة دراسة التاريخ ، فلَلْ نفرض جدلا أننا استطعنا بطريقة ما أن نقطع صلتنا نهائياً بالماضى ، وأننا أمكننا أن نحرق دور الكتب ، وندمر كل آثار العمران الراهنة ، وننسى أنفسنا ، فهاذا ينتظر أن تكون عليه حال الإنسان ومصير الحضارة بعدئذ ؟ فى الأغلب سيحاول الإنسان أن يعود لكى يبدأ من جديد أشياء تشبه أو تختلف عما كان قد بدأه منذ آلاف السنين ، حتى يصل إلى مستوى ما ، سواء أكان قريباً أم غير قريب من المستوى الذى قطع عنده صلته بماضيه السحيق . فماضى الشعوب وماضى الإنسان حافل بشى الصور ، وهو عزيز عليه فى كل أدواره ، سواء أكانت عهود المجد والقوة والرفاهية ، أم عهود الكوارث والآلام والمحن . والأقوام الذين لا يعرفون لهم ماضياً محدداً مدروساً بقدر المستطاع ، لا يعدون من شعوب الأرض المتحضرة .

ونحن إذ تصفحنا كتاباً عاماً وافياً عن تاريخ الحضارة الإنسانية ، مثل

كتاب (قصة الحضارة » الذي ألمّ فولا يزال يؤلفه ويل دورانت الأمريكي \* ، فجده قد وضع في أول الأمر خطة لصدور كتابه في خمسة أجزاء . ولكنه عد لما وزادها إلى سبعة أجزاء ، ثم عد لما ثالثة وزادها إلى عشرة أجزاء ، وصد ر منها منذ سنة ١٩٣٥ حتى سنة ١٩٦٣ ثمانية أجزاء ، وهي (١) تراث الشرق القديم ، سنة ١٩٣٥ حتى سنة ١٩٦٣ ثمانية أجزاء ، وهي (١) تراث الشرق القديم ، (٢) حضارة اليونان ، (٣) عصر قيصر والمسيح ، (٤) عصر الإيمان ، العقلى ، (٨) عصر النبخت ، (٧) بداءة عصر البحث العقلى ، (٨) عصر لويس الرابع عشر . وقد شاركته في إعداد هذه الأجزاء ، وفي كتابة هذا الجزء الثامن تلميذته وزوجته آريل . ويبقي جزءان قيد الدرس والبحث ووستو والثورة الفرنسية الكبرى حتى سقوط الباستيل في سنة ١٩٦٩ ، و(١٠) عصر وسئو والثورة الفرنسية الكبرى حتى سقوط الباستيل في سنة ١٩٦٩ ، وكان من المنتظر صدوره في سنة ١٩٦٩ ، ولم أتمكن من الحصول عليهما بعد أ ، مع الأسف ، مع سماعي بصدوره أي سنة ١٩٦٩ ، ولم أتمكن من الحصول عليهما بعد أ ، مع الأسف ، مع مكملا لهذه السلسلة بعنوان دروس أو عبر التاريخ ، ولكني لم أتمكن بعد أ من الحصول عليه .

وتناول المؤلف في الأجزاء التي صدرت من هذا المكتاب أوجه النشاط الإنساني المتنوعة والظروف التي لابستها ، منذ أقدم العصور حتى عصر لويس الرابع عشر ، وسيصل فيا بعد إلى سقوط الباستيل فحسب ، دون أن يتابع دراسة تاريخ الحضارة الإنسانية بعد ذلك ، على اعتبار أنها لا تزال في دور الغليان والتكوين ، مما يجعل الكتابة عنها أمرًا أبعد عن مجال قدرته العلمية . وفي الأجزاء المشار إليها شرح ويل دورانت حال الإنسان في بيئته البدائية ، ووصف نموه التدريجي ، وتناول سير الحضارة وتطورها ، ودرس البيئات والملوك والحكام ورجال الدولة ، وتناول مشاكل السياسة والحرب والسلام ، ودرس مسائل الفلسفة والفكر والدين والعلم والأدب ، وفنون التصوير والنحت والعمارة ، وفنون الموسيقي ، وشرح أحوال المجتمع ،

<sup>\*</sup> ويل دورانت ( (Will Durant) ولد في ولاية ماساشوستس بالولايات المتحدة الأمريكية في سنة ١٨٨٥. ودرس في نيوجيرسي وفي جامعة كولومبيا في نيويورك . ودرس التاريخ والأدب والفلسفة . وقام برحلات عديدة في أنحاء العالم ، وتزوج من إحدى تلميذاته التي عاونته في البحث والتأليف .

ووصف ما نالته الأم من المجد والرفعة والمنعة ، وما أصابها من الهبوط والتدهور والانحلال . وفي سبيل ذلك طاف المؤلف في صحبة زوجته كثيرًا من أنحاء الأرض مرات عديدة متنالية ، ومضيا معًا باحثين مُنقبين ممشاهدين ممتأملين ممستلهمين معارفهما وخبراتهما من شتى الأصول والمصادر والآفاق ، فجاء الكتاب وافياً شاملاً ،مع تميزه بالبساطة والسهولة والوضوح والسلاسة والعمق والذوق الرفيع ، فضلاً عن عنايته بذكر فيض من المصادر والمراجع لممن يرغب في الاطلاع والبحث مزيدًا \* . والكتاب في هذا كله يحاول أن يعطينا صورة – أقرب إلى الصحة بقدر المستطاع – عن المجتمع الإنساني وهو في حالة حركة دائبة لا تفتر ولا تهدأ أبدًا ، إذ هي الحياة بذاتها مهما كان اتجاهها أو لونها . وهذه الحركة الإنسانية لا تتكرّر ولا تعيد نفسها على المنوال الذي حدثت به في عهد مضى . وعلى الرغم ما يمكن أن يوجد بينها من أوجه الشبه ، فلاسبيل إلى أن يكون التشابه القائم بينها تشابها مطلقاً ، لاختلاف المكان وتغير الزمان .

وعلى ذلك فإننا نجد أنه لا غنى للإنسان عن دراسة ماضيه باعتباره كاثناً اجتماعياً . فينبغى عليه أن يعرف تاريخ تطوره وتاريخ أعماله وآثاره ، فيدرس مثلاً العوامل التي أدت إلى حدوث الغارات والحروب وما لابس ذلك . وما خلقته

Durant, W.: The Story of Civilization:

وكان متبقياً في هذه السلسلة جزءان كانا في طريق الإعداد على أن يصدرا كالآتي :

وقد قامت الإدارة الثقافية بالجامعة العربية بالقاهرة على نشر ترجمة هذا الكتاب منذ ١٩٤٩ ، واشترك في ترجمته الدكتور زكى نجيب محمود والأستاذ محمد بدران . وصدر من الترجمة ٢١ جزءاً حتى ١٩٥٩ . ويقوم الآن الأستاذ الدكتور عبد الحميد يونس بمتابعة ترجمة هذا الكتاب . وعلى الرغم من فائدة الترجمة يحسن أن يرجم طالب التاريخ إلى الأصل للتقوية في اللغة الإنجليزية .

I. Our Oriental Heritage. New York, 1935.

II. The Life of Greece. New York, 1939.

III. Caesar and Christ. New York, 1944.

IV. The Age of Faith. New York, 1950.

V. The Renaissance. New York, 1953.

VI. The Reformation. New York, 1957.

VII. The Age of Reason Begins. New York, 1961.

VIII. The Age of Louis XIV. New York, 1963.

IX. The Age of Voltaire (1965).

X. Rousseau and Revolution (1968).

من الآثار، ويتتبع مثلاً حركة الكشف الجغرافي في أواخر القرن الخامس عسر، وما ترتب على ذلك من تغير طريق التجارة العالمي بين الشرق والغرب، وما أدى إليه من تدهور أمم وارتفاع أخرى. وينبغي عليه مثلاً أن يدرس العوامل التي أدت إلى ظهور نظام دستوري معين، ويفهم روحه ومضمونه، ويتبين أثره في هيئة الحاكمين وفي مجموع الشعب، وينبغي عليه مثلاً أن يدرس الأسباب التي أوجدت أنواعاً جديدة من الأدب، أو ألواناً جديدة من فنون التصوير والنحت والعمارة، أو أساليب جديدة من فنون الموسيق، ويبين إلى أي مدى ارتبط ذلك كله بالعصر وبالبيئة وبالعبقريات الأدبية والفنية التي خلقت هذه الماذج المبتكرة في مختلف عبالات الأدب والفن، وما إلى ذلك من أوجه النشاط الإنساني ومقود مات الحضارة.

وفى أواخر القرن الماضى ومطلع القرن الحالى اختلف بعض رجال العلم والتاريخ والأدب ، فى وصف التاريخ بصفة العلم أو نفيها عنه . فقال بعض العلماء مثل و . س . جيڤونز(١) إن التاريخ لا يمكن أن يكون علمًا لأنه يعجز عن إخضاع الوقائع التاريخية لما يخضعها له العلم من المعاينة والمشاهدة والفحص والاختبار والتجربة ، وبذلك لا يمكن فى دراسته استخلاص قوانين علمية يقينية ثابتة ، على نحو ما هو موجود بالنسبة لعلم الطبيعة أو علم الكيمياء مثلاً . ويما يبعد بالتاريخ عن صفة العلم ، فى نظرهم ، قيام عنصر المصادفة ، ووجود عنصر المسادفة ، ووجود عنصر المسادفة ، ووجود على أسس علمية ، على نحو ما يفعل علماء الطبيعة أو الكيمياء وأضرابهم .

ويرى بعض رجال الأدب أنه سواء أكان التاريخ علماً أم لم يكن ، فهو فن من الفنون ، وأن العلم لا يمكنه أن يعطينا عن الماضى سوى العظام المعروقة اليابسة ، وأنه لا بد من الاستعانة بالخيال لكى تُنشر تلك العظام وتُبعث فيها الحياة ، ثم هي بحاجة كذلك إلى براعة الكاتب حتى تبرز في الثوب اللائق بها (٢) . فمثلاً

<sup>(</sup>٢) هرنشو: (المصدر المذكور) ص ٣ و٤.

لا يستطيع العلم الطبيعى أن يفسر لنا حريق موسكو فى عهد ناپليون بوناپرت فى سنة ١٨١٢ ، إلا على أساس قوانين الاشتعال . ولا بد من تدخل المؤرخ لكى يشرح الأسباب والظروف السياسية والعسكرية التى أدت إلى ذلك الحريق (١)، ولا بد من قلم المؤرخ — أو قلم الأديب — لكى يصف لنا الحريق وما تركه من الآثار . فكل من العالم الطبيعى والمؤرخ يشرح الحادث بطريقته ، وكل منهما يكميل الآخر ، وكلاهما ضرورى لتقدم المعرفة الإنسانية .

ويرى ف. هَرْنشو أنه على الرغم من أننا لا يمكننا أن نستخلص من دراسة التاريخ قوانين علمية ثابتة على غرار ما هو كائن فى العلوم الطبيعية ، فإن هذا لا يجوز أن يجرده من صفة العلم . وعنده أن العجز عن بلوغ أغراض محددة فى دراسة المتيورولوجيا مثلاً ، بسبب عدم دقة قوانينها ، لا يتجيز نفى صفة العلم عنها . وعنده أنه يكفى فى إسناد صفة العلم إلى موضوع ما ، أن يمضى الباحث فى دراسته ، مع سعيه إلى توخى الحقيقة ، وأن يؤسس بحثه على حكم ناقد اطرح منه هوى النفس ، و باعد نفسه عن كل افتراض سابق ، مع إمكان التصنيف والتبويب فيه (٢) .

ويقول ف . هر نشو إن التاريخ ليس علم تجربة واختبار ، ولكنه علم نقد وتحقيق ، وإن أقرب العلوم الطبيعية شبها به هو علم الجيولوجيا . فكل من الجيولوجي والمؤرخ يدرس آثار الماضي ومخلقاته ، لكي يستخلص ما يمكنه استخلاصه عن الماضي والحاضر على السواء . ويزيد عمل المؤرخ عن عمل الجيولوجي من حيث اضطرار الأول إلى أن يدرس ويفسر العامل البشري الإرادي الانفعالي ، حتى يقترب بقدر المستطاع من الحقائق التاريخية (٣) . وعلى ذلك نجد التاريخ مزاجاً من العلم والأدب والفن في وقت واحد .

وإذا كان علم التاريخ ضروريتًا للدراسة الخاصة والعامة ، ولثقافة الشعوب بعامة ، فلا بد من بحثه ودرسه وكتابته ، قبل أن يندرس في المدارس والمعاهد ، وقبل

Fling, F.M.: The Writing of History, An Introduction to Historical Method. (1) New Haven, Yale Un. Press, 1926. p. 20.

<sup>(</sup> ۲ ) هرنشو : ( المصدر المذكور ) ص ۶ و ۷ .

<sup>(</sup>٣) هرنشو : (المصدر المذكور) ص ١٣،١٣،

أن يُقَدَّم للمختصين وللمثقفين على السواء. وينبغى أن يتم ذلك بطريقة وافية دقيقة صحيحة ، بقدر ما فى طاقة المؤرخين من جهد وصدق وأمانة وعدل وذكاء وإحساس وفن وذوق ، وبقدر ما يتاح لهم من زمن وإمكانيات فى بلدهم، وفى مواطن البحث والدرس فى أنحاء الأرض ، على أن يكون هدفهم الحقيقة التاريخية بقدر المستطاع ، ولا شيء سوى ذلك .

ولا أيدرس التاريخ عفوًا ولا أيكتب اعتباطًا ، وليس كل من أي يحاول الكتابة في التاريخ يصبح مؤرخًا ، كما قد يتصوّر بعض الناس ، أو كما يتخيل بعض الكتاب ، حينما يسطِّرون صفحات طويلة عن حوادث ماضية أو معاصرة ، ويعتقدون بذلك أنهم يكتبون تاريخًا ، ما داموا قد أمسكوا بالقلم والقرطاس ، ودارت لهم المطابع ، وملأت كتاباتهم رفوف المكتبات! فلا بد من أن تتوفر في المؤرخ الصفات الضرورية وأن تتحقق له الظروف التي تجعله قادرًا على دراسة التاريخ وكتابته .

فن الصفات الواجب توفرها فى المؤرخ – كما فى غيره من الدارسين – أن يكون محبيًا للدرس جلدًا صبورًا ، فلا تمنعه وعورة البحث ولا المصاعب والعقبات عن مواصلة العمل ، ولا توقفه ندرة المصادر ، ولا يصرفه عن عمله غموض الوقائع والحقائق التاريخية واختلاطها أو اضطرابها . وينبغى عليه أن يقضى الشهور والسنوات وهو يعمل ويرتحل من بلد لآخر ، فى وطنه وفى كل مكان يمكن أن يعتر به على ما يفيده . وينبغى عليه ألا يتسرع أو يقتضب تعجيلاً لنيل منفعة ، لأن هذا سيكون على حساب العلم والحقيقة التاريخية .

وينبغى على المؤرخ أن يكون أميناً شجاعاً محلصاً ، فلا يكذب ، ولا ينتحل، ولا ينافق أصحاب الجاه والسلطان ، ولا يدخى الوقائع والحقائق التى قد لا يعرفها غيره فى بعض الأحيان ، والتى قد لا ترضيه أو لا ترضى قومه ، إذ أنه لا رقيب عليه غير ضميره . ومن يخرج على ذلك لا يمكن أن يعد مؤرخاً . ولا ريب أن الكشف عن عيوب الماضى وأخطائه تفيد إلى حد كبير فى السعى إلى تجنب عوامل الحطأ فى الحاضر ، وعدم الكشف عنها يعد تضليلا وبعداً عن التبصر والمصلحة الوطنية . وقد يكون إخفاء الحقيقة التاريخية عملا وطنياً فى بعض الظروف ، كما

تفعل كل الأمم ، ولكن لا بد من ظهور الحقيقة بعد زوال الضرورة التى دعت إلى إخفائها ، حتى يمكن استخلاص أكبر قسط من الحقيقة التاريخية . ولا يمكن أن يُكتب التاريخ بغير التوصل إلى الوقائع الصحيحة .

ويلزم للمؤرخ أن تتوفر له ملكة النقد ، فلا يجوز له أن يقبل كل كلام أو يصدق كل وثيقة أو مصدر بغير الدرس والفحص والاستقراء ، فيأخذ الصدق ، أو أقرب ما يكون إليه ، ويطرح جانبًا ما ليس كذلك . وإذا أعوزت المؤرخ ملكة النقد سقطت عنه صفته ، وأصبح مجرد شخص يحكى كل ما يبلغه على أنه حقيقة واقعة . وليس بهذا يُدرس أو يُكتب التاريخ .

وينبغى على المؤرخ أن يكون بعيدًا عن حب الشهرة والظهور ؛ وألا يحفل بالكسب والألقاب والجاه والمناصب ، وأن يكرّس نفسه لعمله العلمى فى صمت وسكون ، من دون أن يوزع جهده هنا وهناك ، ودون أن يقوم بأعمال أخرى ، نافعة بغير شك ، ولكن يمكن أن يقوم بأدائها آخرون على خير وجه ، إذ أن الحقيقة العلمية التى قد يكشف عنها تعدل كل ألوان الكسب وصنوف المناصب أو تزيد عنها . وهؤلاء العاكفون المتفرّغون للدرس والبحث فى كافة العلوم والفنون ومنهم المؤرخون — هم الذين يقوم على أكتافهم — على نحو أساسي — تقد م الإنسانية وازدهار الحضارة .

ومن الضرورى أن يكون المؤرخ – كغيره من رجال العلم – ذا عقل واع مرتب منظم ، لكى يستطيع أن يمين بجلاء بين الحوادث ، وينسنّى أنواع الحقائق ، ويفيد بها فى الموضع المناسب ، ولكى يكون قادرًا على تحديد العلاقة بين حوادث التاريخ فى الزمان والمكان ، ويربط بينها على اتساق وتوافق . وبغير ذلك تختلط الحوادث أمام المؤرخ وتضطرب تفصيلاتها ويعجز عن الربط بينها ، ويفقد صفته كمؤرخ .

ومن الصفات الأساسية للمؤرخ عدم التحييَّز . فعليه أن يحرَّر نفسه بقدر المستطاع من الميل أو الإعجاب أو الكراهية لعصر خاص أو لناحية تاريخية معينة . وهو بمثابة القاضى الذى لا يكون حكمه أقرب إلى العدل إلا بقدر المستوى الذى يصل إليه من البُعد عن التحيز والهوى . وكيف ننتظر ميميَّن بلغ إعجابه أو كراهته

لعصر ما حد التحيز ، أن يكتب تاريخاً علمياً ؟ ألن تكون كتابته ملونة التاحيز الذي يُجعلها تميل إلى جانب أو آخر ، مما يبعد بها عن بلوغ الحقيقة التاريخية ؟

وينبغى على المؤرخ أن يكون صاحب إحساس وذوق وعاطفة وتسامح وخيال ، بالقدر الذي يتيح له أن يدرك آراء الغير ونوازع الآخرين . وبذلك يمكنه أن يتلمس أخبار الإسكندر ، وقيصر ، وعمر بن الحطاب ، وصلاح الدين الأيوبى ، وابن رشد ، وميكلأنجلو ، وباخ ، ولويس الرابع عشر ، وناپليون ، ونلسون ، وعمد على ، وأحمد عرابى . . . . . ويحس ما جاش بصدورهم من شتى العواطف ، ويفهم بقدر المستطاع الدوافع التي حركتهم لاتخاذ سلوك معين في الزمن الماضي ، ويشارك رجال الأمس مواقفهم في ساعات التاريخ الفاصلة ، في فترات الانقلاب ، وفي عهود المقاومة ، وفي ظروف النجاح والفشل . وإن آثار الإنسان لتتحد ث إلى قلب المؤرخ المجيد فيجد في ثناياها صدى البشر وصدى نفسه ، وتتجلس فيه روح العلم والفن ، ويبعث التاريخ حياً ، ويحيا في التاريخ ، ويعيش للتاريخ .

وإذًا فما الطريق الذي نسلكه لدراسة التاريخ وكتابته ؟وما منهج البحث الواجب اتباعه في دراسة التاريخ وكتابته ؟

منهج البحث التاريخية هو المراحل التي يسير خلالها الباحث حتى يبلغ الحقيقة التاريخية بقدر المستطاع ويقدمها إلى المختصين بخاصة والقراء بعامة وتلخص هذه المراحل في تزويد الباحث نفسه بالثقافة اللازمة له ، ثم اختيار موضوع البحث ، وجمع الأصول والمصادر ، وإثبات صحتها ، وتعيين شخصية المؤلف وتحديد زمان التدوين ومكانه ، وتحري نصوص الأصول وتحديد العلاقة بينها ، ونقدها نقداً باطنياً إيجابياً ، وسلبياً ، وإثبات الحقائق التاريخية ، وتنظيمها وتركيبها ، والاجتهاد فيها ، وتعليلها ، وإنشاء الصيغة التاريخية ، ثم عرضها عرضاً تاريخياً معقولاً .

وينبغى علينا أن نلاحظ أنه ليس المقصود بالحقيقة التاريخية الوصول إلى الحقيقة المطلقة ، إذ أن هذا أمر غير مستطاع لعوامل مختلفة ، مثل ضياع الأدلة وانطماس الآثار ، ومثل الأغراض والمصالح . ومتن ذا الذي يمكنه أن يعرف

الحقيقة المطلقة في الماضي أو الحاضر ؟ وهل يمكن للإنسان أن يعرف حقيقة ذاته تمام المعرفة ؟ فالحقيقة التي يصل إليها المؤرخ هي حقيقة صحيحة نسبيًّا ، وكلما زادت نسبة الصدق فيها اقترب التاريخ من أن يصبح تاريخًا بالمعنى الصحيح ، في حدود إمكانه .

وحينها يعكف المؤرخ على دراسة التاريخ ، لن يجد الوقائع أو الحوادث ماثلة أمامه ، وعليه عند ثد أن يتجه إلى دراسة وفحص مخلفات الإنسان وآثاره ، من كتابات ونقوش ومصنوعات ومنشآت . وآثار الإنسان كلها ، تحمل بين طياتها أسرار الحوادث وخفايا التاريخ . وهي تظل أبداً صامتة لا تبوح بأسرارها ، إلى أن يتمكن المؤرخ بالدراسة الطويلة وبالتأمل العميق من أن يحملها على النطق ، وعلى التعبير عن أسرارها وخفاياها .

ومن الأمثلة التي تساعدنا على إدراك ما يواجه المؤرخ من الصعوبات أن بعض آثار الإنسان قد تُشيّد للمبالغة والتعظيم ، مثل أقواس النصر التي أقامها ناپليون في بعض الولايات الألمانية ، والتي لا تدل حتماً على أنه أصبح سيد أور پا على الدوام ، أو النوط الذي ضربه تذكاراً لنزوله في إنجابرا ، مع أن ذلك لم يحدث تاريخيًا ، وسيبقي هذا النوط كذكرى لأمل لم يتحقق ؛ أو تمثال الرجل الذي يقتل الأسد ، مع أن ذلك لا يحدث إلا نادراً ، والأغلب أن الأسود هي التي تفتك بالرجال ، ولو استطاع الأسد أن يصنع تمثالاً لفتكه بالإنسان لصح الوضع ، ولكان ذلك معبراً عن الحقيقة \* . وأحياناً قد يعثر المؤرخ على وثائق مزيفة ، ولكان ذلك معبراً عن الحقيقة \* . وأحياناً قد يعثر المؤرخ على وثائق مزيفة ، أم للاتجار والكسب . وعلى ذلك ينبغي أن تدرس آثار الإنسان ومخلقاته بروح النقد والحذر ، وكما سنعرف أشياء من ذلك في فصول تالية .

وتتحدد قيمة التاريخ المكتوب بناء على بعض الأسس الجوهرية . فأولا: ينبغى أن يُفحص نوع المادة التي استقى منها الباحث معلوماته ، أهى نقوش أو آثار قديمة معاصرة ثبتت صحتها وصحة معلوماتها ، أهى أصول و وثائق ومراسلات مستخرجة من دور الأرشيڤ التاريخية وثبت أنها غير مزيفة ، وأن معلوماتها صحيحة ، وأنه

لم يسبق نشرها ، أو على الأقل لم يسبق استخدامها بدرجة كافية ؟ أم أن المادة التي اعتمد عليها الباحث هي مجرد مراجع ثانوية ليست ذات قيمة علمية ؟

وثانياً: تتحدد قيمة التاريخ المكتوب بناء على قدرة الباحث على الدرس والبحث، وقدرته على نقد ما تحت يده من الأصول والمصادر والمراجع، وطريقته في استخلاص الحقائق وتنظيمها وتفسيرها وعرضها. ويختلف الباحثون في النقد وفي استخلاص الحقائق بحسب اختلافهم في الفهم والتفسير والاستنباط. وأحياناً يضطر الباحثون في التاريخ إلى وضع افتراضات مختلفة لمحاولة فهم مسألة تاريخية، تواجههم فيها غوامض وفجوات. وأحياناً يختلف الباحثون في تقدير معنى الحوادث من ناحية الحلق أو السياسة أو الاقتصاد، وبذلك تأتي كتاباتهم متفاوتة أو مختلفة. على أن ذلك كله يقدم للمؤرخ آراء ووجهات نظر مختلفة متفاوتة عن عصر أو ناحية معينة، ولا يمكن أن يحتكر أحدها صفة الحقيقة، وهي كلها تعطى للتاريخ الحركة والحياة. وتجعل البحث التاريخي مستمراً على الدوام، باحبال ظهور الحركة والحياة ومبهماً من أحداث أدلة جديدة تلتي ضوءاً جديداً على ما قد يكون غامضاً أو مبهماً من أحداث التاريخ. وبالعكس عدم الاختلاف وعدم التفاوت يسبسبان الجمود والركود في دراسة التاريخ، وفي سائر ألوان العلوم والمعارف، وفي شتى مظاهر الحياة على وجعه العموم .

وثالثاً: تتحد د قيمة التاريخ المكتوب بناءً على بعد الباحث عن التحيز والأهواء، ومطابقته للواقع بقدر المستطاع. وأحياناً يتأثر الباحث بروح عصر معين، مثل عصر الحروب الصليبية أو عصر الانقلاب الصناعى أو نمو الديموقراطية أو ظهور الاشتراكية . . . فيكتب وهو يحاول إخضاع الموضوع المعين لرأيه وفكره . والكتابة التي يطعن فيها كاتب مسيحي على المسلمين في زمن الحروب الصليبية أو العكس ، لا تعد في إطلاقها صحيحة . فالكتابة التي يتعمل فيها الكاتب أن يتخذ اتجاها معيناً ، قد تعد تاريخاً لنوع من التفكير أو النزعات الإنسانية الجديرة بالدراسة ، ولكن لا يمكن أن يعد ما جاء بها معبراً عن الحقيقة التاريخية ، بالنسبة لما تناولته من الموضوعات .

وبمعنى آخر يمكننا أن نقول إن قيمة التاريخ المكتوب تتحدد بناءً على ثقافة

الباحث ، وإلمامه بطريقة البحث التاريخي ، وبناء على استعداده الشخصى وملكاته . وكثير من كتب التاريخ تعد من أمتع ثمرات العقول لنضج عقلية المؤرخ ، وثقافته الواسعة ، وخبرته الوطيدة ، وتبصره ، ونجاحه في إعطاء وحدة واضحة جامعة ، وذلك بعكس كثير من الكتب التي تنسب للتاريخ ظلماً وافتئاتاً ، والتي يكتبها من لايفهم التاريخ ، ومن لا يملك النقد ، ومن لا يتصف بالصبر والجلد والصدق ، ومن لا يطلب سوى المنفعة . ولن تزيد مثل هذه الكتابة عن مجرد معلومات موضوعة بين دفتي كتاب . وتصبح مثل هذه الكتب غير جديرة بأسمائها ، وقد لا تساوى الورق الذي طبعت عليه .

## الفصل الأول

#### العلوم المساعدة

تمهيد – اللغات – الفيولوجيا – الحطوط – الوثائق – الأختام – الرنوك – الىميات – الحغرافيا – الاقتصاد – الأدب – فنون الرسم والتصوير والنحت والعارة – الفنون الموسيقية – التاريخ – طائفة من العلوم الأخرى – الارتحال والسفر .

المقبل على دراسة التاريخ وكتابته ، ينبغى أن يعلم من أول الأمر أنه مقبل على عمل شاق يتطلب الجهد والتضحية والصبر الطويل ، وأنه تلزمه دراسة عميقة وتحصيل جد ي متنوع ، وشأن التاريخ فى ذلك هو شأن سائر أنواع العلوم والمعارف . وأنواع المعرفة الإنسانية متداخلة متشابكة فيما بينها ، ولا يمكن أن يسدرس علم معين مستقلا بداته تمام الاستقلال عن سائر العلوم أو المعارف . فمثلا لا يستطيع الدارس أن يفهم القرآن الكريم دون أن يتحسن معرفة اللغة العربية وعلوم القراءات والفقه والحديث الشريف والتصوف والأدب والتاريخ والجغرافيا . . . وكلما ازدادت معرفته بهذه العلوم ازداد فهمه واستيعابه لمعانى القرآن الكريم .

وقل مثل ذلك بالنسبة لدراسة التاريخ ، التي هي متصلة بأنواع مختلفة من المعرفة الإنسانية . فن الضروري للمؤرخ أن يكون واسع الثقافة ، عارفاً بالعلوم المتصلة بدراسة التاريخ وكتابته . ويمكن أن تسمى العلوم اللازمة للمؤرخ — أو لغيره من الدارسين والباحثين بالنسبة لموضوع كل منهم — بالعلوم المساعدة أو العلوم الموصلة . ويلاحظ أن العلوم المساعدة تختلف وتتفاوت — بالنسبة لدارس التاريخ — باختلاف العصر أو الناحية التي يرغب في دراستها والكتابة عنها . فالعلوم المساعدة الضرورية المساعدة اللازمة لدراسة تاريخ اليونان القديم تختلف عن العلوم المساعدة الضرورية لدراسة تاريخ عصر النهضة أو تاريخ الثورة الفرنسية الكبرى أو تاريخ الولايات المتحدة الأمريكية .

واللغات من أهم العلوم المساعدة التي ينبغي أن يتزود بها الباحث في التاريخ فلا بد أولا من معرفة اللغة الأصلية الحاصة بالموضوع التاريخي المراد بحثه والكتابة عنه ، لأن الترجمات التي تكفي لتحصيل الثقافة العامة لا تني حاجة المؤرخ للتوفر على تفهم الناحية التي يريد أن يتناولها . والراغب في الكتابة عن ناحية من تاريخ اليونان القديم لا بد له من معرفة اللغة اليونانية القديمة ، والراغب في الكتابة عن موضوع من تاريخ العصور الوسطى في أوروپا يلزمه أن يكون عارفاً بلاتينيتها ، ومن يرغب في الكتابة عن ناحية من تاريخ عصر النهضة لا بد له من معرفة اللغة الإيطالية ، وهكذا . وتتفاوت أهمية اللغة الأصلية بالنسبة للموضوعات التاريخية المختلفة . فالراغب مثلاً في الكتابة عن ناحية من الثورة الفرنسية الكبرى تكون اللغة الأصلية بالنسبة له هي اللغة الفرنسية — لا اللاتينية — التي لا داعي للتعمق في دراستها في هذه الحال ، ومن الأفضل له أن يُنفق جهده في تعلم لغة أوروپية أخرى بعد الفرنسية ، ولكن اللاتينية تُعد تعد أصلية ضرورية بالنسبة ليمسَن يرغب في دراسة تاريخ الكنيسة حتى في العصر الحديث .

وكلما تعددت اللغات الأصلية القديمة أو الحديثة التي يُهم بها الباحث، اتسع أمامه أفق البحث والاستقصاء. فعليه أن يكون حريصًا على دراسة ما يلزمه منها مهما كانت قديمة أو صعبة أو نادرة مثل اللغة المصرية القديمة أو اللغة الصينية أو العربية أو الفارسية أو الروسية . . . حتى يستطيع الرجوع إلى الأصول والمصادر التاريخية الأولى ، وهذه كلها أدوات أساسية لا يمكن بغيرها السير قدُمُمًا في سبيل البحث التاريخي العلمي .

وكذلك ينبغى على الباحث فى التاريخ أن يلم بلغة أو أكثر من اللغات الأوروپية الحديثة الشائعة الاستعمال كالإنجليزية والفرنسية والألمانية والإيطالية والأسپانية ، وإن قصر فى معرفة بعضها فيمكنه أن يواظب على دراستها ، حتى يبلغ المستوى الذى يتيح له فرصة الإفادة بها . وهذه لغات غنية بتراثها الأدبى والتاريخي ، ويجتذب انتشارها كثيرًا من الباحثين فى التاريخ إلى التأليف فيها ، ولا يجوز أن يفوت المؤرخ الثمرات التاريخية التى تنتظمها هذه اللغات كلها أو بعضها .

وقد تبدو مسألة تعلم اللغات – الأصلية أو العامة – أمرًا عسيرًا ، وربما تجعل أشجع الناس يتردد في الإقدام على دراستها . ولكنها دراسة أساسية لحمن يرغب جديبًا في دراسة التاريخ وكتابته . ويحسن بالدارس أن يبدأ في دراسة ما يلزمه من اللغات في أثناء وجوده بالمعاهد النظامية . وليس هناك ما يمنعه من أن يتعلم لغةً ما ، في أي وقت شاء من حياته . وإن دراسة سنتين في إحدى اللغات الجديدة على الباحث كافية كأساس مبدئي يستمر بعدها في المزيد ، ويا حبذا لو أمكنه قضاء بعض الزمن ، وفي فترات متتابعة ، في بلد تلك اللغة الجديدة عليه .

والفيلولوجيا (philology) — فقه اللغة — من العلوم المساعدة الضرورية لدراسة فروع كثيرة من التاريخ . وكلما بتعبد العصر الذى هو موضوع الدرس ازدادت أهمية الفيلولوجيا ، إذ لابد لفهم النصوص التاريخية من معرفة لغة ذلك العصر التاريخي المعين . وليست اللغة علامات جبرية أو أرقاماً حسابية تستخدم كما في العلوم الطبيعية للدلالة على معان وكميات محددة ، ولكن اللغة كائن محين ينمو ويتغينر ويتطور تبعاً لظروف المكان والزمان ، ولتغيير الإنسان ، واختلاط الثقافات . وفي بعض الأحيان قد يدل اللفظ اللغوي على معني محدد تماماً ، كما يمكن أن يدل اللفظ اللغوي على معني معدد تماماً ، كلمة واحدة على معان متفاوتة أو مختلفة باختلاف استخدامها عند كاتب بعينه . كلمة واحدة على معان متفاوتة أو مختلفة باختلاف استخدامها عند كاتب بعينه . وتبدو هذه الظاهرة شديدة الأهمية في دراسة التاريخ — كما في غيره من الدراسات وعلى الأخص في الدراسات الأدبية . و بذلك فلا بد من معرفة اللغة التي يقرأ فيها دارس التاريخ ، فضلا عن الدراية بما نال ألفاظها من المعاني المتفاوتة أو المختلفة ، حتى لا يفستر ما يقرأ على غير حقيقة .

وعلم قراءة الخطوط (paleography) من العلوم الأساسية لدراسة نواح كثيرة من التاريخ ، منذ أقدم العصور حتى أزمان متأخرة . وتوجد أنواع مختلفة من الخطوط الشرقية تبقى كالطلاسم حتى يتعلمها الباحث ويتدرب على قراءتها . ودراسة هذه الخطوط تحفظ له الوقت وتتُجنبه الوقوع فى كثير من الخطأ . وتتضح أهمية هذه الدراسة فى فروع عديدة مثل تاريخ مصر القديم، وتاريخ بلاد العرب قبل الإسلام، وتاريخ اليونان ، وتاريخ الرومان ، وتاريخ العصور الوسطى ، والتاريخ الأوروبي

الحديث حتى جزء من القرن السابع عشر ، وتاريخ الشرق الأدنى حتى القرن التاسع عشر ، وذلك بالنسبة للغات التى تتعلق بهذه الموضوعات . أما بعد ذلك فتصبح الحطوط واضحة مقروءة.

ولقد نسّمت الحطوط العربية - مثلاً - وتطورت وكتبت بأشكال مختلفة . فنها الطومار (۱) ، ومنها النسخى والرقعة والثلث والكوفى والفارسى والمغربى والغبار (۲) . وتوجد أنواع لكل من هذه الحطوط يحتاج قراءة بعضها إلى التعليم والتدريب . وفى الشرق الأدنى العثماني - حيث كانت اللغة التركية العثمانية تكتب بالحروف العربية - كتبت الوثائق العثمانية بعدة خطوط ، مثل الحط الديواني (۳) ، وخط القيرمه (۱) . وتصل القيرمه مثلاً خط معقد كثير وتستلزم قراءة هذين الحطين تعليماً خاصاً . وخط القيرمه مثلاً خط معقد كثير الزوايا والثنايا ، ويمكن أن تكتب به معلومات كثيرة في حيز ضيق ، فضلاً عن الأرقام الحاصة به . ولقد أوجده العثمانيون لتحرير الشؤون الإدارية والمالية ، ولكي يحيطوا محفوظاتهم بالكتمان والسرية .

ومجموعات وثائق دار المحفوظات المصرية بالقلعة – مثلاً – تحتوى على آلاف الوثائق عن تاريخ مصر المالى والإدارى فى العهد العثمانى وفى عهود محمد على وخلفائه، وأغلبها مدون باللغة التركية وبخط القيرمه. وكذلك توجد مجموعات لا تتحصى من الوثائق المدونة بهذا الحط فى تركيا وفى كثير من المناطق التى خضعت للإمبراطورية العثمانية (°). وستظل معلوماتنا عن هذه القرون الطويلة قاصرة وناقصة حتى يوجد من يتعلم قراءة خط القيرمه، ويتمكن من دراسة ما تتضمنه مخطوطاته من المعلومات

<sup>(</sup>١) الطومار نسبة إلى قلم الطومار وكان يكتب سلاطين مصر بهذا الخط علاماتهم على المكاتبات ومناشير الإقطاع.

<sup>(</sup>٢) سمى الغبار كذلك لدقته بسبب الصعوبة فى رؤيته وكأنه ذرات الغبار . وبه كتبت بطائق الحام الزاجل ويسميه بعضهم قلم الجناح .

<sup>(</sup>٣) الحط الديواني من الحطوط العبانية وكتبت به الأوامر السلطانية والفرمانات والإنعامات.

<sup>(</sup>٤) قيرمه من قيرمق التركية بمعنى الثنى والتكسير ، وشاع استعال هذا الحط في مصر ابتداء من القرن ١١ ه .

<sup>(</sup> ٥ ) توجد مثلا بالمكتبة الظاهرية في دمشق مجموعة من الوثائق مكتوبة بخطى الديواني والقيرمه وترجَع إلى القرن ١١ هـ . وما تتناوله مسائل تتعلق بتاريخ فخر الدين المعني الثاني أمير لبنان .

على مدى سنوات طويلة \*

ونجد الخطوط الأوروپية – مثلاً – قد نسمت وتطورت واختلفت من عصر إلى آخر ، وطرأت على كتابتها تغييرات مستمرة على الحروف الصغيرة وعلى الحروف الكبيرة ، ونشأت خطوط خاصة فى أوقات معينة ، ووجدت اختصارات لبعض الألفاظ ، مثل كتابة الجزء الأول من الكلمة أو من أجزائها . وأحياناً وضعت علامات فوق الحروف للدلالة على كلمة ما . فلا بد من دراسة الحطوط اللازمة للباحث فى التاريخ ، حتى يمكنه الرجوع إلى الوثائق التى دُوِّ نت بها .

\* كَانَ زَمِيلِ الْأَسْتَاذُ مُحْمَدُ مُحْمَدُ تُوفِيقَ الْمُتَخْرِجِ فَي كُلِّيةِ الآدابِ بِجَامِعَةً ( القاهرة ) في سنة ١٩٣٢ ، كان يعمل كفهرس ومترجم للوثائق التركية بدار المحفوظات المصرية بالقلعة في أواخر الثلاثينيات وأوائل الأربعينيات من القرن الحالى ، وقد كتب في مجلة الهلال عدد مايو ويونيو ١٩٤١ مقالا عن « الحلقة المفقودة في وثاثق تاريخ مصر الحديث » قدم فيه موجزاً عاماً عن مضمون هذه الأصول التاريخية . وكذلك نشر كتيباً عن « إلغاء نظام الالتزام في عهد محمد على الكبير » ، في القاهرة سنة ١٩٤١ ، ونشر في الوقت نفسه ترجمته بالفرنسية ، وقد قام بالترجمة الأستاذ إبراهيم المويلحي الذي كان يزامله في العمل بدار المحفوظات المصرية بالقلعة وقتئذ ، واعتمد في ذلك على الوثائق المحفوظة في تلك الدار . وقد كان للأستاذ محمد توفيق الفضل في اشتراكنا معاً في كتابة فصل بعنوان « تأريخ مصر في العهد العثماني ( ١٥١٧ – ١٧٩٨) » نشر في كتاب « المجمل في التاريخ المصرى » في سنة ١٩٤٢ ، والذي سيأتي ذكره بعد . وقد وضع رسالة بعنوان « مصطلح وثائق تاريخ الحكم العنهاني في مصر » مع دراسة خط القيرمه وكتابة مشق له ، فضلا عن قاموس خاص بمصطلحات الموضوع ، ونال بها درجة الماجستير في الآداب من كلية الآداب بجامعة(القاهرة ) في سنة ١٩٤٣. ولم يوفق الأستاذ محمد محمد توفيق إلىنشر هذه الرسالة. ولظرُ وف خاصة ، ربما كان من بينها عدم تقدير الجامعة والحهات المعنية بالدراسات التاريخية لهذا النوع من الدراسة ، كف عن متابعة دراسته ، وعاش في شبه عزلة عن العالم ، وعكف على دراسة الشعر وقول القريض. وقد نحى فيه منحى شعراء العصر الحاهلي . ومن مؤلفاته في هذا الصدد قصيدة « المعلقة الإسلامية في تاريخ الكعبة والمسجد الحرام » ونشرت بالقاهرة في سنة ١٩٥٥ . وله قصيدة لم تنشر وتقع في أكثر من ألف بيت عن « نهر النيل » ، وقد قرأناها معاً غير مرة . وخرج من عزلته بعض الشيء منذ حوالى تسع سنوات ، تولى في أثنانها تدريس شيء من اللغة التركية ، وثيء من الوثائق العبانية في كليتي الآداب بجامعي القاهرة وعين شمس . وكان يفد عليه من وقت لآخر بعض المشتغلين بدراسة التاريخ ، وأخص بالذكر مهم استانفورد شو الأمريكي الذي زار مصر والشام وتركيا خلال ١٩٥٥ – ١٩٥٦ – ١٩٥٧ ، وأفاد من علمه وخبرته بالوثائق العثمانية في مصر ، في سبيل إعداد رسالته عن « النظام المالي والإداري وتطور مصر العثمانية من ١٥١٧ إلى ١٧٨٩ » والتي نال بها درجة الدكتوراه في الفلسفة من جامعة پرنستون في ولاية نيوجيرسي بالولايات المتحدة الأمريكية ، ونشرتها تلك الجامعة في سنة ١٩٦٢ . وقد ذهب الأستاذ محمد تحمد توفيق منظم الوثائق المترجم المفهرس الشاعر الرقيق المرهف الحس الدمث الطبع الوفي الأمين - ذهب إلى بارثه في يونيو سنة ١٩٦٣ ، تاركاً فراغاً لا يعوض في علم الوثائق العبانية وفي هالم الحلق السامي والذوق الرفيع .

وتوجد أحياناً وثائق أوروپية – أو غير أوروپية – كتبها سفراء الدول وقناصلها ومبعوثوها إلى حكوماتهم بالأرقام (الشفرة)، وذلك لإخفاء مضمونها عمن يُحتمل أن تقع في أيديهم من الأعداء أو غير المرغوب فيهم أن يطلعوا عليها من غير الأعداء. فينبغي أن يلم دارس التاريخ بالطريقة التي تُمكنه من حل رموز هذه الأرقام (الشفرة)، بواسطة المفتاح الخاص بها، إن وجد في دار الحفوظات التاريخية أو (الأرشيڤ) الذي يعمل به. ويوجد بالأرشيڤ الواحد أكثر من مفتاح واحد بطبيعة الحال وتبعاً للظروف. وتختلف مفاتيح دور الأرشيڤ من بلد لآخر، ففاتيح أرشيڤ القاتيكان تخالف مفاتيح دور الأرشيڤ في فلورنسا أو پيزا أو البندقية أو فينا أو پاريس أو لندن. ولا بد للباحث في التاريخ من الإلمام بحل رموز هذه الدور إذا اقتضت دراسته زيارة تلك البلدان.

وكذلك نجد علم الوثائق أو علم الدپلومات (diplomatics) من العلوم الأساسية لدراسة التاريخ . والوثائق في المعنى العام تدل على كل الأصول التى تحتوى على معلومات تاريخية دون أن ينحصر ذلك فيا دُون منها على الورق . ولكنها في المعنى الدقيق الذي اصطلح عليه الباحثون في التاريخ ، هي الكتابات الرسمية — أو شبه الرسمية — مثل الأوامر والقرارات والمعاهدات والاتفاقيات والمراسلات السياسية ، والكتابات التي تتناول مسائل الاقتصاد أو التجارة ، أو عادات الشعوب أو نظمهم وتقاليدهم وما يصيبهم من قوة أو ضعف ، أو المشروعات أو المقرحات المتنوعة التي تصدر عن المسؤولين في الدولة أو التي تُقدّم إليهم ، أو المذكرات الشخصية أو اليوميات .

فينبغى على دراس التاريخ أن يتعلقم الأسلوب والمصطلحات الخاصة بوثائق العصر الذى يعنيه . ولا بد له من أن يعرف نوع المداد المستعمل فى الكتابة وتركيبه ، والأقلام التى كتب بها ، وأنواع الورق المستعمل وخصائصه ، مثل العلامات الماثية والأليا ف ، التى تتضح عند تعرض الورق للضوء . وتستخدم بعض الوسائل العلمية لفحص الحط والحبر والورق ، فبواسطة بعض العدسات المكبرة الخاصة وبواسطة المجهر يمكن تحديد ضغط القلم وميل الكتابة ، والصفات الحاصة بالكاتب وطريقة كتابته لبعض الحروف ، ولون الحبر . وكذلك يمكن بواسطة المجهر والتحليل

الكيميائى معرفة عمر الورق. وأحياناً يمكن الاستعانة ببعض أنواع الأشعة الحمراء والبنفسجية لإظهار الخطوط غير الواضحة أو المطموسة أو المنعنية وعمداً. وكل هذه المعلومات الجوهرية تساعد الباحث على التثبيّت من صحة الوثائق التى تقع تحت يده أو بطلانها \*.

ويتصل بدراسة الوثائق دراسة الأختام التي تسمهر بها، وهي ذات أنواع وأشكال محتلفة. وقد شاع استخدام أختام الشمع منذ أزمان بعيدة ولا تزال مستخدمة حتى اليوم. وو بحدت الأختام المعدنية وخاصة من الرصاص، واستخدمها البابوات والملوك والأمراء بخاصة في أزمنة مختلفة. و وجدت أختام الذهب بخاصة عند ملوك الكارولنجيين في أثناء العصور الوسطى، وظلت تستخدم عند بعض الأسرات الحاكمة حتى أزمنة حديثة. ولقد تعد دت أشكال الأختام بعامة، فنها المستدير، ومنها البيضي، ومنها ما له شكل المثلث أو القلب أو الصليب مثلا. ومعرفة أنواع الأختام تفيد الباحث في التثبت من صحة الوثائق التي يقوم بدراستها. ومعرفة أنواع الأختام تفيد الباحث في التثبت من صحة الوثائق التي يقوم بدراستها. أو العلامات المميزة التي تظهر على الأختام أو الدروع أو على ملابس النبلاء والعلامات المميزة التي تظهر على الأختام أو الدروع أو على ملابس النبلاء والحند أو على الأعلام. ولقد عرف القدماء هذه الرنوك أو العلامات المميزة، وعرفها أهل العصور الوسطى، فعرفها الشرق الإسلامي مثلا واستخدمها وعرفها أهل العصور الوسطى، فعرفها الشرق الإسلامي مثلا واستخدمها المسلاحقة والأيوبيون والمماليك والعمان والمدال والصليب وذيل ومن هذه العلامات نجد الكأس والسيف والدواة والنسر والهلال والصليب وذيل الحصان وزهرة الزنوق.

وفى أثناء الحروب الصليبية – مثلاً – نجد هذه الرنوك أو العلامات قد نَمَتُ وتقد من تبعاً للظروف. فلقد استلزم تجمعُ فرق العسكر من شغوب مختلفة التمييز بينهم، حتى لا يقع الحلط والاضطراب فى صفوفهم. وكذلك أصبح للنبلاء والوزراء والقضاة وكبار الموظفين ورجال الكنيسة وطوائف الرهبان، وبعض المدن، ونقابات المهن والحرف، علامات خاصة بها. وأصبحت ذات أهمية كبيرة فى حياة المجتمع الإقطاعي فى أوروپا فى أثناء العصور الوسطى،

وصارت مرتبطة بأشخاص حامليها ، وذات حقوق قانونية ووراثية .

وإن معرفة الباحث فى التاريخ بهذه الرنوك تجعله قادرًا على إثبات صحة ما يقع تحت يده من الدروع أو الأسلحة أو الوثائق أو ما شاكل ذلك. وفى الوثائق مثلاً قد يمحى الإمضاء أو التاريخ ، وفى هذه الحال تساعد العلامة الواضحة على الخيم \_ إن وجدت \_ فى التعرّف على شىء أو أشياء من حقيقتها .

وعلم النميات أو النومات (numismatics) أي علم النقود والمسكوكات، من العلوم الهامة في دراسة نواح من التاريخ. فالعملة والأنواط بما تحمله من صور الآلهة وصور الملوك والأمراء وأسمائهم ، وذكرى الحوادث التاريخية ، وسنوات ضربها ، تُنقد م للباحثين مادة تاريخية قيمة بالنسبة للتاريخ القديم وتاريخ العصور الوسطى في الشرق والغرب على السواء . فالعملة اليونانية ــ مثلاً ــ تكشف عن كثير من الحقائق في تاريخ الجماعات السياسية التي كانت ذات كيان خاص مكَّنها من أن تسك مذه العملة . ولم يمعرف وجود بعض هذه الجماعات إلا عن طريق عملتها التي حفظها التاريخ من الضياع . وتساعد العملة ــ والمسكوكات بعامة ــ في دراسة تاريخ الأساطير والعبادات والفنون والعلاقات السياسية ، ونشاط التجارة أو فتورها . وكذلك الحال بالنسبة للعملة والمسكوكات التي صنعتها الحكومات والدول والمقاطعات والمدن والهيئات الدينية أو العلمانية في أنحاء أوروپا في أثناء العصور الوسطى . ونجد مثلاً آثار العملة الصينية في شرقي أفريقية ، وآثار العملة العربية في شهال غربي أوروپا ، وآثار العملات الإيطالية في المشرق ، دليلاً على مدى نشاط التجارة بين هذه الأنحاء المتباعدة من العالم ، في أثناء العصور الوسطى . ونجد مثلاً انتشار الفلورن الفلورنسي منذ عصر النهضة ، في أنحاء أوروپا ،وبقاء اسمه مستخدمًا حتى اليوم في بعض العملات الأوروپية – كما في المجر – دليلاً على مدى النفوذ السياسي والاقتصادي الذي تمتعت به فلورنسا في ذلك العصر .

والجغرافيا من العلوم المساعدة الضرورية لدراسة التاريخ. والارتباط وثيق بين التاريخ والجغرافيا. فالأرض هي المسرح الذي حدثت عليه وقائع التاريخ، وهي ذات أثر كبير في ترجيه مصائر النوع الإنساني. فهي التي أطعمت الإنسان

وأنشأته وعينت واجباته ، وأوجدت المصاعب والعقبات الطبيعية التي تشحذ قريحته للتغلب عليها وللتأثير بدوره في البيئة التي يعيش فيها والعمل على استغلالها .

وللظواهر الجغرافية المختلفة أثر كبير – مع غيرها من المؤثرات – فى الإنسان وبالتالى فى التاريخ ، وذلك تبعاً لنوع تفاعله مع بيئته ومواجهته لظروفها. فالسهول ، والجبال ، والصحارى ، والوديان ، والأنهار ، والبحار ، والحلجان ، والغابات ، والجزر ، والمناخ ، والرياح ، ونوع الثروة الطبيعية ، والموقع الجغرافى ، تؤثر كلها فى تكوين الإنسان ، وتؤثر فى لغته ونبرة صوته ، وفى لون بشرته وعينيه وشعره ، وفى أساطيره وأديانه ، وفى ملكاته العقلية ، وفى فكره وفلسفته وصوفيته ، وفى أدبه ، وفى موسيقاه ، وفى هندسته ومعماره ، وفى علمه ، وفى طبه ودوائه ، وفى رسمه وتصويره ونحته ، وفى خليقه وسيكولوجيته ، وفى مدنه وحقوله وقراه ، وفى قوانينه وشرائعه ، وفى حربه ومهنه ، وفى فقره وغناه ، وفى حياته السياسية والاجتماعية والاقتصادية ، وفى مدناً و فى مربه وسلامه .

فيعتقد بعض السكان في المناطق الباردة – مثلاً – أن الجحيم عبارة عن عالم يسوده الظلام الحالك والزمهرير والبرد القارس، ويعتقد بعض الساكنين في المناطق الدافئة أن الجحيم عالم تغلب عليه الحرارة والنيران المتأججة المستعرة أبدًا. ويرتبط – مثلاً – سير المعارك الحربية بالتضاريس الأرضية . فعلى المؤرخ أن يعرف هل كان مركز أحد المتحاربين أفضل من مركز الآخر، وهل سيطر على منافذ بعض الجبال ؟ أو هل كانت أرض المعركة أرضاً سهلة، وكان من الميسور التحرك فيها، أم كانت منطقة مليئة بالمستنقعات، أم احتوت على عابئ وثنيات ؟ وهل كان الجو في يوم أو في أيام المعركة صحواً أم كان عاصفاً مطيرًا، أم كان حاراً قائظاً ؟

ومما يوضح لنا أثر الجغرافيا فى التاريخ ما نلاحظه من تدخلها أحياناً تدخلا حاسماً فى تغيير مجرى التاريخ . فمثلاً عاق البحر تقدم تيمورلنك عن العبور إلى أوروپا بعد أن هزم بايزيد الأول فى موقعة أنقرة فى سنة ١٤٠٢ ، وبذلك لم يتمكن من القضاء على الدولة العثمانية الناشئة ، فاستعادت مكانتها بعد قليل ، منج البحث التاريخى

وأدت للشرق الأدنى دورها التاريخي في عصر تقدمها وقوّتها . وساعدت العواصف والأنواء الأسطول الإنجليزي في التغلب على الأرمادا الأسپانية الضخمة في سنة ١٥٨٨ مما أدى إلى هبوط أسپانيا وارتفاع شأن إنجلترا . وسهول روسيا الشاسعة وشتاؤها القارس كانت عوامل أدت إلى إخفاق حملة ناپليون عليها في سنة ١٨١٢ ، وكذلك الحال بالنسبة لزحف جحافل هتلر عليها من بحر البلطيق حتى البحر الأسود في سنة ١٩٤١ .

ولدراسة تاريخ مصر – مثلاً – لا بد من معرفة أحوالها الجغرافية . فالنيل هو مصدر حياة مصر وهي هبته الكبرى . ولقد تركزت حياة المصريين القدماء في هذا الوادى الضيق الحصيب . وعلمهم فيضان النيل المنتظم هندسة الرى ، وجعلهم يدركون معنى الوحدة ومعنى التعاون في سبيل تحقيق المصلحة المشتركة . والصحارى المحيطة بوادى النيل نظمت اتصاله بالعالم الحارجي وحددت هجرات الشعوب منه وإليه . وموقع مصر الجغرافي أتاح لها الفرصة لتكوين إمبراطورية عظيمة في عهد تحتمس الثالث .

وكذلك موقع مصر الجغرافي بين الشرق والغرب جعلها تجمع — مع غيرها من دول أورو پا — ثروة طائلة لمرور التجارة العالمية بأراضيها في أثناء العصور الوسطى ، وبفضلها استطاعت أن تشيد حضارة متقدمة ، وأن تقف أمام قوى الغرب في أثناء الحروب الصليبية ، وإن كانت هذه قد انتهت — في هذا الصدد — إلى المزيد من النشاط في تلك التجارة العالمية ، بعد أن وضعت تلك الحروب أوزارها . وحيا تحوّل طريق التجارة العالمية إلى رأس الرجاء الصالح ، بفضل الكشوف البرتغالية في أواخر القرن الحامس عشر ، وكجزء متمم لحركة النهضة الحديثة ، التي كانت ثورة إنسانية كبرى ، أصيبت مصر — وغيرها من دول أورو پا والبندقية بخاصة — بضربة قوية ، فهبطت تجارتها ، واختللت ماليتها ، واضطرب نظامها السياسي ، حتى لم يقو السلطان الغوري على أن يقف في وجه القوات العثمانية الزاحفة عليه في سنة ١٥١٧ ، وبذلك زالت دولة المماليك من الوجود السياسي في سنة ١٥١٧ . ومع ذلك فإننا نجد أن موقع مصر الجغرافي ذاته قد مهد الفرصة لمحمد على الوالي العثمانية وقائد الاستقلال بمصر فحسب — بل لغزو الدولة العثمانية في أرضها ،

ولمحاولة إقامة إمبراطورية مصرية قوية في النصف الأول من القرن التاسع عشر .

وللجغرافيا تأثير واضح في التاريخ الإيطالي بعامة في كل العصور . فموقع شبه الجزيرة وامتدادها في وسط البحر الأبيض المتوسط ، كان من العوامل الهامة التي ساعدت روما القديمة في السيطرة على هذا البحر . وامتدادها الطويل الضيق واختراق جبال الأپنين لها ساعد على قيام الجمهوريات والمدن الإيطالية المستقلة بها في أثناء العصور الوسطى ، بعد أن استقرت أحوالها عقب غارات البرابرة ، ونشأ بين أجزائها صراع طويل ، وكان ذلك من العوامل في إذكاء نشاط أهلها ، فظهرت بها أجيال من العباقرة في شتى ميادين العلم والفن والأدب ، وكان من من الأسس الهامة في بناء الحضارة الحديثة . وحينها لم توجد من بين أجزاء إيطاليا من الأسس الهامة في بناء الحضارة الحديثة . وحينها لم توجد من بين أجزاء إيطاليا بشمراتها ونفائسها العظيمة محطاً لأطماع جيرانها الأقوياء ، حتى صارت تلك بشمراتها ونفائسها العظيمة محطاً لأطماع جيرانها الأقوياء ، حتى صارت تلك الأطماع محوراً للسياسة الأوروبية الفرنسية الأسپانية في القرنين الحامس عشر والسادس عشر .

وإذا نظرنا إلى جزء معين من إيطاليا نجد البندقية \_ مثلاً \_ قد حفظها اللاجون من غارات القوط والهون ، فتوفرت لها الفرصة لكى تنشأ وتنمو رويدًا وبالتدريج . ووقوعها على رأس الأدرياتيك وإحاطتها بطرق برية سهلة جعلاها مركزًا للتجارة العالمية بين الشرق والغرب ، فكسبت \_ مع دولة المماليك \_ ثروةً طائلةً ، ونَمَتُ وامتد ّت في الشرق الأدني في أثناء العصور الوسطى ، ثم تقلصت واضمحلت \_ هي ودولة المماليك \_ حينا تحوّل طريق التجارة العالمية إلى رأس الرجاء الصالح ولشبونة ، واضطرت البندقية إلى أن تتجه نحو لشبونة في سبيل المقاء .

ووجود صقلية في جنوب إيطاليا وفي وسط البحر الأبيض المتوسط جعلها عرضة للغارات ومؤثرات بشرية وحضارية مختلفة، فتأثرت باليونان والقرطاجنيين والرومان والعرب والنورمان والأسپان. وامتزجت بها هذه العناصر المتنوعة المختلفة وتفاعلت، فأصبحت صقلية مغايرة لسائر أنحاء إيطاليا، وتطورت بها بذور حضارة

جديدة تجلّت ثمارها في الفكر والعلم والأدب في النصف الأول من القرن الثالث عشر ، في عهد فردريك الثاني الذي يعدّه بعض الباحثين أول رجل في العصر الحديث . و بذلك ظهرت في صقلية إحدى المراحل الأولى التي أدت إلى بزوغ حضارة عصر النهضة فالعصر الحديث .

ونلاحظ – مثلاً – أن انفصال الجزر البريطانية عن القارة الأوروبية قد حولها من مجرد بقعة نائية في طرف قارة كبيرة ، إلى بلاد مستقلة بذاتها ذات نظم خاصة بها . فهوقعها الجغرافي الفريد منع أوروپا من التدخل في شؤونها منذ قرون عديدة ، بعد أن قويت واشتد ساعدها . وفي الوقت نفسه جعلها موقعها الجغرافي قادرة على أن تسيطر على البحار ، وتتدخل في الشؤون الأوروبية تبعاً للظروف ، وساعد ذلك على أن يملى عليها سياستها الإمبراطورية الاستعمارية . وتيار الخليج مثلا جعل مناخ ليقربول أدفأ من مناخ دانتزج وهما على خط عرض واحد ، وأصبحت البحار المحيطة بإنجلترا لا تتجمد وصالحة للتجارة طول العام ، بعكس وأصبحت البحار المحيطة بإنجلترا لا تتجمد والحديد من أنواع جيدة في مناطق واحدة معل إنجلترا دولة صناعية عظمى . واتساع مصب نهر التيمس وعمقه جعل لندن مرفأ تجارياً عظيم الأهمية .

وهذه كلها أمثلة توضح لنا أهمية الجغرافيا لدارس التاريخ ، وتبين إلى أى مدى يرتبط أحدهما بالآخر . فعلى الباحث فى التاريخ أن يعرف الأحوال والعوامل الجغرافية المختلفة التى تحيط بالشعب أو بالعصر أو الناحية التى يدرسها ، على النحو الذى يزيد من إمكانيته فى البحث والدرس والفهم .

والاقتصاد من العلوم الأساسية التي يساعد الإلمام بها على دراسة التاريخ ، إذ أن العوامل الاقتصادية ذات أثر فعال في سير التاريخ . فالثروة الطبيعية في بلد ما تحد د نوع الإنتاج الزراعي والصناعي ، ونوع التبادل التجاري ومدى نشاطه . وطريقة توزيع الثروة الطبيعية أو الأموال ومدى تركزها في يد طبقة أو طبقات معينة ، أو مستوى توزعها بين فئات أكثر عدداً ، يؤثر في السياسة الداخلية لدولة ما ، ويؤثر في نظام الحكم بها ، وفي مستوى الرخاء أو الفقر ، وفي حياة الشعب ، وفي علاقة طوائفه بعضها ببعض ، ويؤثر في مستوى

العمران ونهوض الحضارة أو تدهورها ، وتؤثر الظروف الاقتصادية فى علاقة الدولة بالعالم الخارجي ، سواء أكان ذلك فى الناحية الاقتصادية البحتة ، أم فى العلاقات السياسية ، وكذلك تؤثر فى مستوى قوتها العسكرية ومركزها فى المجتمع الدولى .

ومن الأمثلة على أثر الظروف الاقتصادية في مجرى التاريخ ، ما نلاحظه من أن العامل الاقتصادي كان من بين العوامل الهامة التي أدت إلى اندفاع العرب عند ظهور الإسلام - من شبه الجزيرة ، التي يغلب على أكثرها الطبيعة المجدبة ، إلى سهول العراق الفسيحة وربوع الشام المورقة ويرجع ثراء المماليك والبنادقة وقوتهم في أثناء العصور الوسطى ، إلى مرور التجارة العالمية بأراضيهم ، وكان تحوّل طريق التجارة العالمية إلى رأس الرجاء الصالح إيذاناً بتدهورهم جميعاً ، كما أشرنا إلى ذلك منذ قليل . ومن الأمثلة في هذا الصدد ما كنا نجده من أن احتياج البندقية إلى قمح الدولة العثمانية ، كان من بين الأسباب التي جعلت البندقية تجنح إلى مسالمة السلطان العثماني عند ما كان يهددها بمنع إرسال القمح إلى أراضيها ، في القرنين الخامس عشر والسادس عشر .

وكذلك نجد أن الانقلاب الصناعى الذى حدث فى أوروپا فى القرن الثامن عشر نتيجة للمخترعات الحديثة ، قد أحدث ثورة ً فى النظم الاقتصادية ، مما أملى على دول أوروپا الغربية سياسة التوسع والاستعمار للحصول على المواد الحام ، ولإيجاد أسواق لتصريف المنتجات الصناعية .

ولقد حاول كل من ناپليون و إنجلترا استخدام السلاح الاقتصادى ، من بين الوسائل الأخرى ، للقضاء على الآخر ، فى ذلك الصراع العنيف الذى نشب بينهما . فكانت حملة ناپليون على مصر فى أواخر القرن الثامن عشر تهدف فيما تهدف إليه إلى تهديد مركز إنجلترا الاقتصادى فى الهند . وكذلك ضرب كل منهما الحصار الاقتصادى على الآخر لكى يحمله على الاستسلام والحضوع .

والظروف الاقتصادية واضحة الأثر فى الحرب العالمية الأولى ( ١٩١٤ – ١٩١٨) وفى الحرب العالمية الثانية ( ١٩٣٩ – ١٩٤٥) ، وفى العلاقات بين الدول الكبرى والصغرى بعضها و بعض ، وهى من الأسباب الرئيسة للمشاكل والاتجاهات المختلفة البادية فى شتى أنحاء العالم ، لدى الشعوب والأمم الكبيرة أو الصغيرة ،

نف دن هذا ایک انجا سال الا العريقة أو الناشئة ، المتقدمة أو الناهضة أو البدائية . وستظل الظروف الاقتصادية عاملاً هاميًا في توجيه مصائر الشعوب بل الإنسانية جميعًا ، وقد يؤدى التنافس في سبيلها إلى كوارث وويلات تحل بالبشرية ، كما يمكن أن يؤدى التفاهم والتقدير المتبادل في شأنها إلى أن تسلك البشرية في حياتها سبيلاً معقولاً .

وهذه أمثلة على أهمية الظروف الاقتصادية التي تُعدَّ عنصرًا أساسيًّا ــ ولكنه ليس وحيدًّا ــ في فهم وتفسير التاريخ . فينبغى على الباحث في التاريخ أن يُلمَّ بتاريخ الحركات الاقتصادية ، ويدرس الأحوال الاقتصادية للعصر أو الناحية التاريخية التي يتناولها بالدراسة ويرغب في الكتابة عنها .

والأدب وثيق الصلة بالتاريخ ، فهو مرآة العصر ، وهو تعبير عن أفكار الإنسان وعواطفه ، وهو يفصح عن دخائل البشر ويصور أحلامهم وأمانيهم ، ويرسم نواحي مختلفة من حياتهم الواقعة ، من حياة الأفراد أو الجماعات ، ومن حياة المدينة أو الريف ، بل ومن النظم ، ومن الحال الاقتصادية ، ومن العلم والفن ، ومن الحرب والسلام ، ومن كل ما يقع تحت حس الإنسان ويدخل في نطاق إدراكه أو تصوره .

فالأدب المصرى القديم، مثلا، على الرغم من قلة ما وصل إلينا من آثاره، يساعد الباحث في التاريخ على فهم نواح مختلفة من الحياة المصرية القديمة. فالبيئة المصرية بطبيعتها وتقاليدها وأحداثها قد أوحت إلى الكتبّاب المصريين القدماء بالتعبير عن مشاعرهم بلغة أدبية مؤثرة. فهم كتبوا عن الآلهة وعن الحياة الآخرة، وكتبوا في الغزل وصوروا الحب والتمنع والغيرة والشجن، وأنطقوا الطير والشجر، وتغنوا بجمال الطبيعة، ودعوا إلى التمتع بالحياة قبل فوات الوقت، ودوّنوا قصصاً خياليًا رسموا فيه حياة الأبطال، ونظموا الأناشيد والأغاني، وكتبوا في الأدب التعليمي لتهذيب الأبناء والتلاميذ، وتركوا آثارًا في فن الحكم والسياسة وفي أحوال المجتمع، كما حملوا على التقاليد، وأظهروا عقولاً حرة تدعو إلى التفكير والجدل. فهذه الصور الأدبية كلها تشرح حياة المصريين القدماء في نواح كثيرة، ولا يمكن لدارس أن يُقبل على بحث تاريخهم دون أن يتذوق أشياء من ثمرات أدبهم، التي تُعيَّنه على فهم عقليتهم وعاداتهم وحياتهم، وبذلك

تصبح دراسة تاريخهم أسهل عليه وأيسر.

والباحث في ناحية من التاريخ الإيطالي في القرن الرابع عشر مثلاً ، لا يمكنه أن يفهم موضوع بحثه دون دراسة آثار دانتي الأدبية \* . فهو يصور في كتاباته العواطف الإنسانية ، ويرسم الإنسان الذي يتألم والذي يتعرض للخطيئة ، ويصور القلب المليء بالأسرار ، ويرسم اليأس والأمل ، والغلظة والرقة ، والطغيان والحرية ، والظلم ، والعدالة ، والشقاء ، والسعادة ، والكراهية والحبة . وتشرح آثاره الأدبية مساوئ العصر الذي عاش فيه ، وتبين رغبته وأمله ووسائله في إصلاح المجتمع البشري ، بتحرير الناس من أدرانهم ، وبتعليمهم وتهذيبهم وصقلهم ، المجتمع البشري ، بتحرير الناس من أدرانهم ، وبتعليمهم وتهذيبهم وصقلهم ، الداخلية ، وإيجاد إمبراطور عالمي يبسط عدالته ورعايته على أنحاء العالم وينظم العلاقة بين كل دولة ورعاياها ، وبين الدول بعضها وبعض . وكذلك كان من وسائل السلطة الإمبراطورية الزمنية عن السلطة البابوية الدينية ، وتآلفهما معاً على السير بالعالم في طريق الأمن والسلام والرفاهية ، وهذا هو ما ظل يساور أذهان بعض الفلاسفة والمفكرين والساسة منذ أقدم العصور حتى الوقت الحاضر .

فكتابات دانتي المتنوعة تشرح – فيم تتناوله – هذه النواحي المختلفة في الحياة الإيطالية في أواخر العصور الوسطى ، وتمهد لعصر النهضة فالعصر الحديث ، والإلمام بها شيء ضروري لتناول كل ناحية من تاريخ ذلك الزمان ، ولا نبالغ إذا قلنا إن الإلمام بأشياء من آثار دانتي الأدبية أمر ضروري لدراسة كل ناحية في التاريخ أو المجتمع الإيطالي حتى الوقت الحاضر .

<sup>«</sup> دانتي أليجيرى ( ١٢٦٥ – ١٣٢١ ـ Dante Alighieri . ١٣٢١ – ١٢٦٥) أحد عظماء الشعراء في العام ويعد واحداً من العباقرة الأربعين أو الخمسين الأوائل في تاريخ البشرية . عاش حياة متأرجحة وتعرض لأهواء السياسة الحزبية وقاسى من حياة المنفى . وامتاز برهافة الحس وصدق القول ودقة التعبير . وأعظم آثاره الأدبية هي «الكوميديا » التي سميت فيها بعد بالإلهية . وهي ثلاثة أقسام الحجيم والمطهر والفردوس . وقد استمدها من عناصر وثقافات متنوعة من القديم والحديث ، ومن الشرق والغرب والحنوب ، ومن الأسطورة والتاريخ والسياسة والعلم والدين واللاهوت والفلسفة والطبيعة والمجتمع والفن ، كما استمدها من ذاته . ومع أن العالم الآخر هو مسرح الكوميديا فهي تعج بصور الدنيا والحياة على الأرض . وقد استوحى مها بعض أهل الفنون التشكيلية والموسيقية عناصر في إنتاجهم الفي . وقد أراد دانتي بكتابها أن يعوض عما فاله في حياته من العسف ونكران الجميل ، وأن يقيم عالماً يسوده الحق والعدل والصفاء والحرية والسلام .

والقياس صحيح بالنسبة لضرورة الأدب العربى لدراسة موضوع ما من التاريخ العربى، أو بالنسبة لأهمية الأدب الإنجليزى لفهم التاريخ الإنجليزى، وهكذا . ودراسة الأدب بصفة عامة توسع عقل الإنسان وتصقل نفسه وتجعله أقدر على الفهم والاستيعاب . ولا بد للراغب في كتابة التاريخ من أن يتذوق الشعر لكى يفهم ملكة الخكث والابتكار، ويلزمه أن يقرأ شيئًا من القصص الأدبى لكى يتعلم فن عرض الموضوع ، وإبراز الحوادث الهامة ، وبحث الشخصيات الأساسية والثانوية ، ووضع التفاصيل والجزئيات في المكان الملائم ، وإحكام الإطار العام للموضوع الذي يدرسه ، وإثارة انتباه القارئ ، وجعله قادرًا على استيعاب الأدبى ، إذ أن دراسة حياة الأدباء ، وتحليل آثارهم وتذوقها، ونقدها من ناحية اللفظ والموضوع والمعنى تقدّم للمؤرخ ذخيرةً قيمةً تُعينه في دراسته التاريخية .

والإلمام بنواح من فنون الرسم والتصوير والنحت والعمارة الخاصة بعصر ما ، تساعد كذلك على فهم تاريخه . وهذه الفنون — كالآثار الأدبية — مرآة للعصر . فهذه الفنون في مصر القديمة ، أو في آشور ، أو في الهند أو في الصين ، أو في اليونان ، أو في إيطاليا أو في فرنسا ، تعكس جميعها صورًا دقيقة من حضارات تلك البلاد ، وتبين كثيرًا من خفايا أهلها ومن حياتهم الواقعة ومن تقاليدهم ونظمهم وأحلامهم وأمانيهم .

فمن ° يرغب فى دراسة ناحية من تاريخ عصر النهضة فى إيطاليا – مثلاً – يلزمه أن يعرف شيئًا من الفنون التشكيلية فى أواخر العصور الوسطى ثم فى عصر النهضة ذاته . وإن آثار تيشيمابوى (١) وجوتيو(٢) فى فن التصور لتوضّح كيف

<sup>(</sup>۱) جوڤانى تشيابووى (۱۲۰ – ۱۳۰۲ – ۱۳۰۲) المصور الإيطالى الذى يعد من رواد الفن الحديث ، وربما كان معلماً لجوتو . وقد شرع فى الحروج على تقاليد الفن البيزنطى من حيث محاولته التعبير عن شيء من مكنون النفس الإنسانية ، من طريق سمة الرؤوس وشكل الأعين وملامح الوجوه ، التي بدأ يظهر عليها شيء من التفاوت التدريجي . ومن أعماله صورة «القديس يوحنا » فى كاتدرائية پيزا و «صور الفريسكو فى كنيسة القديس فرنتشسكو العليا » فى أسيسى ، وتنسب إليه صورتان «للعذراء والطفل والملائكة » فى متحف الأوفيتزى فى فلورنسا وفى متحف اللوڤر فى پاريس .

Ambrodgio di Bondone . ١٣٣٧-١٢٦٦ وأمر ودجو دى بوندونى المعروف بجوتو (حوالي ١٣٣٧-١٢٦٦) أمر ودجو دى بوندونى المعروف بجوتو (حوالي detto Giotto) المصور الإيطالي الذى يعد أبا الفن الحديث . مضى في الحروج على تقاليد الفن الوسيط ، وتبدو على وجوهه وأعينه علائم التفكير ، وأعطى صوره عنصر البساطة والدراما وحقق فيها شيئاً من العمق . ومن آثاره «مشاهد من حياة يعقوب وأنا والعذراء ماريا» ومن «حياة المسيح وآلامه» في كنيسة الأرينا في

عبيَّر مصورو العصر عن محاولة الحروج على روح العصور الوسطى ، والسعى إلى التجديد والابتكار فى التعبير عن شيء من مكنون النفس البشرية ، من طريق ما يبدو فى حركة الأعين وسمة الوجوه ، ذلك المكنون الذى لم تكن روح العصور الوسطى تستسيغ أو تقوى على الإفصاح عنه ، باعتباره شيئيًا من أسرار الله . وبالتدريج أخذ أهل الفنون – من رجال فن التصوير أو فن النحت – مثل بوتيت شيئيًى (١) ، وليوناردو دا فنتشى (٢) ، ورافايلُو (٣) ، وميكلأنجلو (٤) – أخذوا

(۱) ساندرو بوتتشلى (حوالى ١٤٤٥ - ١٥١٠) ربما كان أكثر مصورى عصر البضة شاعرية ويمتاز فنه بالرقة واستيحاء الطبيعة والأساطير والإنسان ، وخطوطه مليئة بالحركة والحيوية وعنصر الدراما . وعمل في فلورنسا في زمن آل مديتشي . ومن أثاره «صورة الربيع» بالحركة والحيوية وعنوس » في متحف الأوفييزي في فلورنسا . وله صور في كنيسة سكستوس في الشاتيكان ، وهي منشورة في بعض طبعات الكوميديا أو واستوحى من كوميديا دانتي رسوماً أصولها موجودة في الشاتيكان ، وهي منشورة في بعض طبعات الكوميديا أو بعض ترجماتها .

(٢) ليوناردو دا قنتشي را ١٤٥٢ - ١٥١٩ . Leonardo da Vinci . ١٥١٩ - ١٤٥٢) من أعظم رجال الفن في العالم . ولد في قنتشي بالقرب من إيمپولي . وهو ابن غير شرعي . تتلمذ على قير وكيو في فلورنسا . وامتاز بتعدد ملكاته واتساع ثقافته . برع في الطبيعة والميكانيكا وفي تصميم آلات الحرب والهندسة والجسور والقلاع والأسوار وفي الجغرافيا والتشريح والموسيقي والشعر والنحت والتصوير . وكان هادئ الطبع قوى العضلات جميل الهيئة. وكان أشبه بإله بين البشر ، ولم يعشق النساء ، ولم يبن قلاعه الضخمة على قلب المرأة المتغير ، وأحب الناس جميماً كأبنائه . و يمتاز فنه بالعمق والبناء الهندسي والرقة والحمال والتعبير عن مكنون النفس وأحب الناس جميماً كأبنائه . و يمتاز فنه بالعمق والبناء الهندسي والرقة والحمال والتعبير عن مكنون النفس الإنسانية . ومن آثاره نسختان من « عذراء الصخور » إحداهما في متحف اللوڤر في پاريس والأخرى في المتحف الوطري في لندن ، وصورة « العشاء الأخير » في كنيسة سانتا ماريا دلى جراتزيي في ميلانو ، المتحف الوڤري في لاريس . وقضي سنواته الأخيرة في قلعة كلو بقرب مقر فرنسوا الأول في أمبوازعلى نهر اللوار.

(٣) را قایلو سانتزیو (٣ ١ ٤٨٣ - ١ ٥ ٢ ٠ . Rafaello Sanzio ) من أعظم رجال التصویر فی العالم . ولد فی أو ربینو . وعلی الرغم من أنه نشأ فی الریف و لم یلتی مالقیه میکاذنجلو من الرعایة فی صباه فقد بلغ فنه مستوی معاصریه لیوناردو دا قنتشی ومیکاذنجلو . درس فی پیر و دجا فی مرسم الپیر و دجینو و فی مرسم پنتوریکیو . وکان جمیل الصورة رقیق الحاشیة وامتاز فنه بالرقة واللطف ثم نما فنه وتأثر بلیونارد و ومیکلانجلو . وکان غزیر الإنتاج . ومن آثاره صورة «صلب المسیح» فی المتحف الوطی فی لندن و «تنویج العذراه» فی متحف القاتیکان و «زواج العذراه» فی متحف بریرا فی میلانو و «عذراه الحراندوق» فی متحف پیتی فی فلورنسا و «سان جورج والتنین» فی المتحف الوطی فی واشنجطون و «پارناسوس» و «الدسپوتا» و «مدرسة أثینا» و «خلاص القدیس بطرس من السجن» و «لقاء لیو الأول وأتیلا» و «حولیو الثانی» فی متحف بیتی فی فلورنسا و «التجل» فی متحف الثاتیکان . و «جولیو الثانی» فی متحف بیتی فی فلورنسا و «التجل» فی متحف الثاتیکان .

( ) ميكلأنجلو بووناروق (١٤٧٥ - ٢٤ - ١٥ ) Michelangelo Buonarroti ) من أعظم رجال=

<sup>=</sup> پادوا . و رسم «صوراً من حياة القديس فرنتشسكو» في الكنيسة العليا في أسيسي. ومن صوره أو من صور تلاميذه «صورة دانتي» في شبابه في متحف البارجلو في فلورنسا . وشرع في إقامة « برج الناقوس لكاتدرائية فلورنسا » . وقد اضمحل أثره الفني في أواخر القرن ١٤ ولكنه عاد إلى الظهور في فن مازاتشو وميكلأنجلو .

يستوحون تراث الأقدمين في الشرق والغرب ، كما استوحوا زمانهم وبيئاتهم ، واستلهموا مكنونات نفوسهم وما انطوت عليه جوانحهم ، ورسموا المنظور والعمق ، وصوروا المادة ، واستخدموا الأشكال الهندسية ، ورسموا رؤى الطبيعة الساحرة ، وشرحوا الحسد ، واعتبروه هيكلا للروح : وصار لكل جزء فيه عندهم مبنى ومعنى ، وأصبح كل خط من خطوطه وكل وضع أو لفتة أو حركة أو نظرة منه موضوعًا للتأمل والدرس والاستلهام . وبذلك تخلصوا من قيود الزمن السابق عليهم وأوضاعه ، وعبروا عن خفايا النفس البشرية ، وانطلقوا في آفاق من الحرية والخكرية والإبداع ، وقد موا لإيطاليا ولاعالم روائعهم الحالدة .

وإن الإلمام بشيء من فن العمارة القوطية ، في فرنسا – مثلاً – في أثناء القرنين الثاني عشر والثالث عشر ، لأمر ضروري ليمن يريد أن يدرس ناحية من تاريخها في ذلك الزمان . فلقد قدم هذان القرنان نماذج رائعة من فن العمارة القوطية مم مُشَلًا في تلك الكاتدرائيات العظيمة التي انبثقت في كثير من الأنحاء ، ونشأت كثمرة لما سبقها من النمو التدريجي الروحي والعقلي والفني ، منذ العصر القديم حتى زمانها . وقد تفاني الجميع ، من أغنياء وفقراء ، ومن رجال دين وملوك وأمراء و رجال أعمال وأصحاب حرف وعمال ، في بذل أموالهم وجهودهم المتنوعة جيلاً من بعد جيل ، في صمت وصبر وجلد ودأب ، يحدوهم إيمان عظيم .

النحت والتصوير في العالم إن لم يكن أعظمهم . ولد في كالريزي في الأراضي الفلورنسية . التحق بمرسم جيرلاندايو ودرس آثار جوتو ومازاتشو واختاره لورنتز و العظيم للإقامة في قصره حيث اعتى برتولدو تلميذ دوناتيلو بتدريبه الفي . حفظ ميكلانجلو على الأقل أجزاء من كوميديا داني عن ظهر قلب ، ومزج في فنه بين آراء الأفلاطونية المحدثة وتعاليم سافرنارولا و روح داني . وكل الآراء والأمافي والمحن التي أحاطت بفلورنسا و روما ، وكل ما أحسه في عزلته السامية ، أعطى فنه طابعاً من الألم والقوة والرقة والجمال والسمو في آن واحد ، واكتشف لغة الحسد ، وكان يسمى بميكلانجلو الإلمى . وكان يحس الغيرة من ليوناردو دا قتشي ومع ذلك فقد اكتسب منه مزيداً من الحيوية في رسم الحركة وفي التعبير عن مكنون النفس . ومن صوره و الأسرة المقدسة » في متحف الأوفيتزي في فلورنسا ، و « صور السقف في كنيسة سستو » و « صورة ألكم الأخير » وهي في كنيسة سستو ، و « و سلب القديس بطرس » و « هداية القديس بولس » وهما في قبة كنيسة القديس بطرس ، و « داود » في متحف الأكاديمية في فلورنسا ، و « الأسيران » في متحف اللوثر في پاريس ، و « عذراء بروج » في كنيسة نوتردام في بروج في بلجيكا ، و « موسى » في متحف اللوثر و إن قنكولي في وروما ، و « الليل » و « النهار » على قبر جوليانو دى مديتشي في فلورنسا . ومن آثاره في فن المهار « قبة كنيسة سان پيتر و إن قنكولي في ومات في روما ، وأعيد دفنه في كنيسة سانتا كروتشي في فلورنسا . ومن آثاره في فن المهار « قبة كنيسة القديس بطرس » . وله شعر رقيق . ومات في روما ، وأعيد دفنه في كنيسة سانتا كروتشي في فلورنسا .

وظهرت الكاتدرائيات العظيمة فسيحة الأرجاء، مديسبة الحطوط والأقواس، تغمرها أطياف من النور الممتزج بألوان رسومها على ألواح نوافذها الزجاجية العالية، وبدت خفيفة "، متوثية "، شامخة "، منطلقة "، نزاعة إلى أجواز الفضاء اللانهائى . وعلى أبواب الكاتدرائيات وحوائطها وأعمدتها ونوافذها وأبراجها وفي جوها، شهد أهل العصر براعم جديدة تتفتيع معبرة عن بزوغ ربيع مزدهر جديد، وسمعوا ألحاناً تأخذ بمجامع قلوبهم وتسمو بهم إلى أعلى عليين، وقرأوا فصولاً من الكتاب المقدس، ومن حياة الأنبياء والبطاركة والقديسين، ومن حياتهم الفكرية واليومية . وأصبحت الكاتدرائية تمثيل عنصراً جوهرياً في حياة الناس وفكرهم وفي دنياهم ودينهم . وكان الناس يأتون إليها ويذهبون جيلاً في إثر جيل ، بينا تظل هي شامخة صامدة على الزمان أبداً .

وبذلك نجد الكاتدرائية القوطية تعبر أصدق التعبير عن روح العصر الذى آذن بميلاد حضارة جديدة ، أخذت تخلص رويدًا رويدًا من آراء الفكر المدرسي ، ويتجه فيها النظام الإقطاعي إلى أن يُسلم زمام الأمور بالتدريج إلى المدن النامية الجديدة ، وإلى الروح القومي الوطني الجديد . وكذلك تفسر الكاتدرائية القوطية عناصر جوهرية في بناء الحضارة الأوروپية الحديثة النزاعة إلى الآفاق اللانهائية أبدًا \* .

وكيف يمكن ليمسَن يرغب فى دراسة ناحية من تاريخ عصر النهضة فى إيطاليا بخاصة ، أو من تاريخ إيطاليا بعامة أو ناحية من تاريخ فرنسا مثلاً \_ كيف يمكنه أن يستوعب ما يدرسه منها ويدرك دخائلها ، دون أن يكون ذا حظ مناسب من هذه الثقافة الفنية التشكيلية أو المعمارية ؟ لقد أدركت الجامعات ومعاهد العلم

<sup>\*</sup> من الأمثلة على الكاتدرائيات القوطية فى فرنسا نجد كاتدرائية نوتردام فى شارتر على مقربة من جنوب غربى پاريس ، وأنشئت خلال فترات من النصف الأول من القرن ١١ إلى النصف الأول من القرن ١١ و ١٨ . وكذلك كاتدرائية نوتردام فى رانز على مقربة من شال شرق پاريس ، وبدئ فى إنشائها فى أوائل القرن ١٣ واكتملت فى أوائل القرن ١٤ وظلت تدخل عليها إضافات وتحسينات فى ذلك القرن . وقد أصيبت بأضرار بالغة فى أثناء الحرب العالمية الأولى ( ١٩١٤ – ١٩١٨) ولكن أعيد ترميمها وإصلاحها . وكذلك نجد كاتدرائية نوتردام فى پاريس القائمة فى جزيرة السيتيه وسط بهر السين ، وأنشئت منذ أواخر القرن ١٢ واستكمل بناؤها بفونه وتحفه فى منتصف القرن ١٤ ، وأدخل عليها شىء من الإضافة والإصلاح فى القرن ١٦ ، وتعد الكاتدرائية الرئيسة فى فرنسا .

في كثير من أنحاء العالم المتحضر أهمية هذه الناحية ، فأدخلت هذا النوع من الثقافة الفنية — من حيث هي ثقافة فحسب — في مناهج الدراسة في كليات . الآداب بها ، إلى حد إنشاء الكراسي الحاصة بالأساتذة في بعض الكليات . والمقصود بذلك أن تخدم هذه الثقافة الفنية سائر الدراسات الأدبية أو الإنسانية أو العلمية ، والتي من بينها دراسة التاريخ ، فضلا عما في هذه الثقافة في حد ذاتها من السعى إلى السمو بالروح وتهذيب النفس . ومجمل القول هو أن دراسة شيء من فنون الرسم والتصوير والنحت والعمارة لعصر ما ، يساعد على دراسة تاريخه والكتابة عنه .

والحال على هذا المنوال بالنسبة لفنون الموسيقى وما يرتبط بها من فنون المسرح والرقص ، التى تُعد كذلك من المرايا الصادقة التى تعكس أو تكشف عن كثير من الوقائع والحقائق الحاصة بعصور التاريخ ، والتى لا تكفى الكتابات التاريخية أو الوصفية أو الأدبية فى التعبير عنها . فمسَن يرغب فى دراسة ناحية من تاريخ العصور الوسطى ، يحسن به أن يلم بأشياء عن الألحان الجريجورية الكنسية التى تصور إيمان الناس وشكواهم مما حل بهم من اضطراب الحياة فى جزء كبير من قرونها المتتابعة ، وابتهالهم إلى الله أن يرفع عنهم ما نزل بهم من المحن ، كما توضّح تفانى بعض رهبانهم فى محبة الله والبشر (١) . وكذلك يجمل به أن يعرف أشياء عن الألحان الشعبية — ذات النغمة الواحدة — أى المونوفونية — التى كانت تصدح بها آلات شعراء الترو بادور ، المتأثرة بألحان شعوب المشرق بلاد الهند ، والتى كان أولئك الشعراء يؤدونها أحياناً مصحوبة بكركات الرقص الجماعي الدائري أو المتقابل وأحياناً مصحوبة بالغناء ، والتى لا يزال المدروس والمحفوظ والمسجل منها يُنبئ عن أوجه الشبه والتأثير المتبادل بين تراث المشرق والغرب (٢). وكذلك ينبغي عليه أن يدرك شيئاً عن النمو الموسيقي المتدرج الشرق والغرب (٢). وكذلك ينبغي عليه أن يدرك شيئاً عن النمو الموسيقي المتدرج

<sup>(</sup>١) الألحان الجريجورية (Gregorian Chants) مجموعة كبيرة من ألحان الموسيق الدينية ترجم إلى أصول قديمة وثنية وعبرية ووسيطة ، ويرجع أساس بموها إلى صدق الرهبان وإخلاصهم وإحساسهم بحال العالم فى العصور الوسطى وتطلعهم إلى عالم أفضل فى الدنيا والآخرة ، بتمجيد الرب والتقرب إليه ، وبالتفانى فى محبة الله والبشر . وعنى المختصون بدراسها وتسجيلها فى القرن الحالى .

<sup>(</sup>٢) موسيقى التروبادور (Troubadour) هي موسيقي الشعراء المبتكرين من الأمراء والنبلاء والفرسان ومن الشعراء الطوافين الذين ظهروا في الهروقنس في جنوبي فرنسا من أواخر القرن ١١ إلى أواخر

بظهور الألحان المسهاة بالألحان، الپوليفونية ؛ المتعددة في درجات الأداء ، المُفارقة المتقابلة المتجاوبة الصاعدة الهابطة المتآلفة ، التي اتضحت في التوزيعات الموسيقية المتنوعة ، والتي استطاعت بالتدريج أن تعبّر عن كثير مميّا يعتمل في نفوس البشر من المعانى ، وما يقع تحت حسّهم من المشاهد . ويحسن به أن يتذوّق أشياء من فنون المسرح الديني أو المشاهد التمثيلية التي كانت تقام في ذلك الزمان (١).

و إن تذوق طرف من موسيقي العصر المسمى بما قبل الرومنسي في مجالى الفن والأدب في القرنين السابع عشر والثامن عشر ، والتي تبلورث في روائع الألحان التي ألفها أمثال بالسترينا(٢) ، أو مونتڤيردي(٣) ، أو ڤيڤالدي(٤) ، أو باخ(٥) ،

<sup>=</sup> القرن ١٣. وهم متأثرون بفن الأندلسوالمشرق. وبق شيء منألحاتهم التي درست وسجلت في أو روپا ، ويضح الاسماع إليها مدى العلاقة بين ألحاتهم وألحان المشرق حتى الوقت الحاضر ، وإن كان العالم الغربي قد تطورت موسيقاه وبمت منذ ذلك الزمن حتى الآن ، بناء على الدراسة والثقافة و رهافة الحس وحسن الذوق والإخلاص والعبقرية .

<sup>(</sup>١) يتضح هذا بدراسة بعض المشاهد الدينية المعاصرة مثل الفصول التي كانت تستوحى من الكتاب المقدس مثل «تمثيلية دانيال» أو «تمثيلية آدم» أو بعض ما كان يقام في الأعياد الدينية، وما كان يشتمل عليه من الترنم والإنشاد والحوار باللهجات العامية، وما تضمنه ذلك كله من العنصر الدرامي أمام القدر، وما احتوى عليه أحياناً من ألحان التروبادور وأغانهم، في القرنين الثاني عشر والثالث عشر.

<sup>(</sup>٢) جوڤانى پيرلويدجى دا پالسترينا (٢٥ - ١٥٩٤ - ١٥٩٥) جوڤانى پيرلويدجى دا پالسترينا (٢٥ ا - ١٥٩٤) من أعلام الموسيقى الدينية فى إيطاليا ولد فى پالسترينا بقرب روما ومات فى روما . عمل فى خدمة الكنيسة وهضم و بلور كل ما حققته الموسيقى الدينية فى القرن ١٦، ، وله ترانيم وقداسات كثيرة وسمى بأمير الموسيقى . وكان قساً فى فترة من حياته .

<sup>(</sup>٣) اكلاوديو مونتڤيردى ( Claudio Monteverdi . ١٦٤٣ – ١٥٦٧) موسيق إيطالى ولد فى كر يمونا وارتحل فى إيطاليا وسافر إلى الفلاندر والمجر ومات فى البندقية . اشتهر فى ميدان الأو پرا ومن مؤلفاته « أو رفيو » و « عودة أوليسيس » وله ترانيم دينية . وكان قساً .

<sup>( ؛ )</sup> أنتونيو قيقًالدى ( ١٦٨٥ - ١٧٤١ . Antonio Vivaldi عظيم فيها قبل العصر الرومنسى . ولد في البندقية وارتحل في إيطاليا وسافر إلى هولندا والمسا ومات في قينا . وضع أكثر من ٥٠ كونشيرتو ومنها ما هو للكان أو الفلوت أو التشلو كما وضع قداسات دينية وأو پرات ، وقد تأثر به باخ إلى حد أنه نسخ وأعاد كتابة بعض ألحانه للهار يسكورد . وتتراوح موسيقاه بين الرقة والهدوء والسرعة والهسمة والأسى والشجن والصوفية . وعاش أغلب وقته في البندقية مشرفًا على ملجأ للفتيات اللقيطات اللائي كان يجعل منهن عازفات ماهرات للموسيق . وكان يطلق عليه لقب القسيس الأحمر بسبب لون شعره . وقد ذاع صيته في بلاده وفي أو رو يا في أثناء حياته ، ولكن أهملت موسيقاه بعد وفاته ، و ربما قبيل ذلك ، وظل مجمولا حتى استرد باخ شهرته ، وعدئذ كشف فن هذا الفنان العظيم .

<sup>(</sup>ه) جان سباستيان باخ ( Johann Sebastian Bach . ۱۷٥٠ - ١٦٨٥) الموسيق الألماني الشامخ فيها قبل العصر الرومنسي ولد في أيزيناخ وارتحل في ألمانيا ومات في ليبتزج . وضع كثيراً من الألحان الدينية والدنيوية . وفي موسيقاه رقة وعذوبة وحنين وابتهال وصوفية وتجريد . ومن أشهر ما ألفه «آلام المسيح بحسب رواية القديس متى ». وله سوناتات وكونشيرتوات ومتتابعات وفوجات وقداسات =

أو هيندل (١) ، والتي تتضمن ألحاناً علوية أو ألحاناً تصف الطبيعة ، أو ألحاناً دينية تعبير عن عذاب البشرية وخلاصها ، أو ألحاناً تعبير عن نواح من خفايا النفس البشرية بساعد بلا ريب في جعل المتذوق أقدر على فهم روح هذين القرنين ، وأقوى على الكتابة في الموضوع التاريخي الذي يقع اختياره عليه منهما بخاصة ، أو في دراسة التاريخ والكتابة عنه بعامة .

وبعض موسيقى بيتهوڤن – مثلاً – تعبّر عن ثورته أو حملته على طغيان ناپليون على أوروپا، في مطالع القرن التاسع عشر، وعلى الأخص سيمفونيته الثالثة المساة بالبطولة، التي تُعدُّ نقدًا موسيقيًّا عارمًا لطغيان الفرد، لم يكد يفهمه أحد في زمانه (٢). وموسيقى ڤيردى في بعض أو پراته – مثلاً – تُعدُّ كذلك حملةً صادقةً على الطغاة وانتصارًا لدعاة الحرية في إيطاليا – بل في أوروپا والعالم – في أثناء القرن التاسع عشر (٣). وإن المتذوق لأشياء من فنهما يصبح دون شك

<sup>=</sup> للآلات الوترية والفلوت والأو رغن. وتزوج مرتينوأنجب عشرين ولداً وبنتاً، وكف بصره في آخر عمره . وأهمل أمره بعد حوالى القرن من وفاته ، ومن مكتشفيه فيلكس مندلسون في القرن التاسع عشر .

<sup>(</sup>١٠) جورج فردريك هيندل ( ١٦٨٥ - ١٧٥٩ . الموسيق المؤلفة والجراحة ) الموسيق الألمانى الشامخ فيها قبل العصر الرومنسي . وكان مولده في هال . وهو ابن رجل مارس الحلاقة والجراحة ، وولا لأبيه بعد أن تجاوز الستين و بعد أن تزوج من امرأة شابة عقب نجاته من مرض كاد يودي بحياته . درس القانون إزاء إصرار أبيه ولكنه اتجه إلى الموسيق . وارتحل إلى إيطاليا . وانتقل إلى إنجلترا حيث اكتسب الحنسية الإنجليزية في عهد جورج الأول الألماني الأصل . وحيها أراد الزواج اشترطت عليه أسرة فتاته أن يترك الموسيق التي كانت عندهم مهنة غير مشرفة ، فلم يتزوج سوى الموسيق . وتمتاز موسيقاه بالرقة والعذو بة والفخامة و بعنصر الصوفية والدراما . وكتب كونشيرتوات وسوناتات ومتتابعات للآلات الوترية والفلوت والأورغن . وله ألحان دينية مثل « المسيح » و « البعث » و « سليمان » . و وضع أو پرات مثل « برنيس » و « يوليوس قيصر » و « أو رلاندو » وكف بصرة في أواخر حياته . ومات في لندن .

<sup>(</sup>۳) جوسيي ڤيردى ( Giuseppe Verdi . ۱۹۰۱ — ۱۸۱۳) مؤلف الأو پرات الإيطالى الشهير ولد في الرونكولي ومات في ميلانو . ومن آثاره «ماكبث» و «عطيل» و «فالستاف» و «ريجوليتو» و «التروڤاتورى» و «التراڤياتا» و «قوة القدر» ووضع «أو پراعايدة» بناء على =

أقدر على فهم روح القرن التاسع عشر ، وما ساده من الصراع بين التقدّم والرجعية وبين الطغيان والحرية، وبذلك تصبح دراسته والكتابة عن أية فاحية من تاريخه أقرب إلى الواقع والحقيقة التاريخية .

وكما رأينا في فنون الرسم والتصوير والنحت والعمارة ، نجد أن كثيراً من الجامعات ومعاهد العلم في أنحاء العالم المتحضر ، قد أدركت أهمية الثقافة الفنية الموسيقية ، فجعلتها من بين مناهج الدراسة في كليات الآداب بها ، إلى حد إنشاء الكراسي الخاصة بالأساتذة . بل وتوجد في كثير من جامعات الغرب فرق موسيقية مكونة من الموهوبين من الأساتذة والطلاب ، الذين يقومون معا بعزف روائع الموسيقي الكلاسية ، في جو من التفاهم والتآلف والمحبة . والمقصود بهذا أن تخدم هذه الثقافة الفنية سائر الدراسات الأدبية أو الإنسانية أو العلمية ، والتي من بينها دراسة التاريخ ، فضلا عما في هذه الثقافة الفنية الموسيقية في حد داتها من العمل على تهذيب النفس والسمو بالروح .

ومن النواحي الهامة لـِمـَن ْ يرغب في دراسة التاريخ وكتابته ، أن يعرف صورة عامة عما عرفه العالم عن التاريخ. فينبغي عليه أن يقرأ مختارات من بعض آثار المؤرخين السابقين القدماء منهم والمحدثين ، مثل هير ودوت (١)، وتوسيديد (٢) وليثي (٣) ،

<sup>=</sup> طلب الحديو إسماعيل بمناسبة افتتاح قناة السويس في ١٨٦٩ ومثلت في القاهرة في ١٨٧١. وتعبر بعض مؤلفاته عن الروح الوطنية الناهضة للدفاع عن الحرية ، واعتبر رمزاً للوطنية الإيطالية في القرن التاسع عشر ، وكثيراً ما كان يصطدم بالرقابة على المؤلفات الموسيقية . وتزوج مرتين وأصبح عضواً في البرلمان الإيطالي بعض الوقت .

<sup>(</sup>١) هير ودوت (حوالى ٨٠٤ ق . م . – حوالى ٢٥ ق .م. Herodutus) يعرف بأبى التاريخ وهو من مواليد هاليكارناسوس في آسيا الصغرى . قام برحلات كثيرة مها أسفاره إلى اليونان وجنوبي إيطاليا ومصر و بابل ، و وضع كتابه في الثاريخ الذي سجل فيه ما رآه وما سمعه وما قرأ عنه ، و يمتاز بملكة النقد والتحري بقدر ما كان ذلك مستطاعاً في زمنه .

<sup>(</sup> ٢ ) توسيديد (حوالى ٢٠٠ ق. م . – حوالى ٢٠٠ ق. م . Thucydides ) هو المؤرخ الأثينى . واشتغل بالحندية فكان أحد القواد فى الحرب بين أثينا واسپرطة ، وحينا أخفق فى هزيمة براسيداس ولم يستطع أن يخلص أمفيپوليس تقرر نفيه فعاش فى المنى ٢٠ سنة ثم عنى عنه . وضع كتاباً عن الحرب البلوپونيزية ، ويعد من أهم المؤلفات التاريخية ، ومع أنه كان يميل إلى پركليز فقد امتاز بالعدالة على وجه العموم ، ويمتاز بأسلوبه المركز البيانى و بطريقته العلمية من حيث التحرى والربط بين الحوادث .

<sup>(</sup>٣) ليني ( ٩ ه ق . م. – ١٧ م . Titus Livius) ولد في پادوا وعاش في روماً . كرس حياته للأعمال التاريخية والأدبية فألف كتاباً في تاريخ روما . وعلى الرغم من تفضيله النظام الجمهوري فقد كان من المقربين إلى أغسطس قيصر . ووضع كتابه لتمجيد روما وبيان الأسباب التي أصابت إمبراطوريتها بالإضطراب في القرن الأول قبل الميلاد . واعتبر الأساطير معبرة عن طبيعة الشعب الروماني وروحه . وطريقته ليست علمية أو نقدية بالموازنة بتوسيديد ولكن كتابته حية وأسلوبه واضح بليغ .

(١) نيقولا ماكياڤلي ( ١٤٦٩ – ١٤٠٧ . Niccolô Machiavelli) هو السياسي والمؤرخ الفلورنسي من مواليد فلورنسا . عاش في زمن ساڤونارولا وآل مديتشي وشغل بعض الوظائف في حكومة فلورنسا وقام بسفارات دپلوماسية في إيطاليا وفي فرنسا والتير ول . وفقد وظيفته بطرد آل مديتشي من الحكم وعانى من الحرمان . ووضع كتاب « الأمير » الذى استمده من ظروف إيطاليا المضطربة ، وهو عبارة عنْ اراء ونصائح للحاكم لكَّى يُحْرِج بإيطاليا من الفوضى إلى حياة الاستقرار والسلام . وأصبح اسمه مقروناً بالغدر والخدّاع لبلوغ المآرب، ولكن هذا لا يتفق مع حقيقة آرائه إذ أنه دعا إلى أتباع كافة الوسائل، حتى المنافية لقواعد الأخلاق والدين، ليس لبلوغ مطلق الغايات بل لبلوغ الغايات النبيلة فحسب، والتي تهدف إلى مصلحة الدولة ، و إن كان هذا لا يمكّن تطبيقه عملياً ، وما أندر أن يعترف أحد من الحكام أو من رجال السياسة بأنه كان له غايات شريرة . ودعا إلى تركيز السلطة في يد الحاكم القوى في فترة مؤقتة تنهي إلى الحياة الديموقراطية الحرة القاتمة على الانتخاب المام ، لأن اشتراك الرؤوس الحرة في تدبير شؤون الدولة هو الوسيلة الوحيدة لصلاح المجتمع . ومن مؤلفاته كتاب في « تاريخ فلورنسا » وقد نظر فيه إلى فلورنسا ككائن حَى وحاولَ أن يحلل عوامل آلحلاف الداخلي وأثرها على السياسة الحارجية ، وعمل على إيجاد حل لمشكلات السياسة بدراسة أحداث التاريخ . ولما كياڤلي آراء في الاقتصاد وفي الدين وفي فن الحرب . وكتب رواية « ماندراجولا » التي تعد سابقة على بعض ما كتبه موليير في القرن السابع عشر . ونثر ماكياڤلي واضح بسيط مركز ويعد أسلوبه مرحلة هامة في نمو اللغة الإيطالية . وعلى الرغم من أن أغلب ما كتبه يدل على أنه كان رجلا رزيناً متزناً لا يبدو على وجهه أثر الانفعال ، فقد كان في الحقيقة رجلا مرهف الحس عميق الشعور ، وتألم كثيراً لانحراف إبنه وفساده . ونجده مثلا في آخر كتاب الأمير يتكلم بحرارة عن إيطاليا التي لا رأس لها أ وكتب أيضاً شعراً ربما لا يعرفه الكثير ون ولكنه يفيض بالإحساس مثل :

إنى أزمل والأمل يزيد من عذابي ،

وأبكى والبكاء يغذى قلبى المكدود،

وأحترق ولكن احتراق مختف تحت سطح رقيق .

- (٢) جوڤانى باتيستا ڤيكو ( Giovanni Battista Vico. ۱۷٤٤—۱۶٦۸) الفقيه والفيلسوف والمؤرخ الإيطالى . ولد فى ناپلى وعلم فى جامعتها . أهم مؤلفاته « أسس علم جديد حول الطبيعة العامة المشعوب » و « القانون العالمى » . درس العلاقة بين تاريخ القانون وتطور العقل . وتاريخ البشرية عنده يتمثل فى سلسلة من عمليات التقدم التي تدرجت في أدوار متتابعة من الإلهى إلى البطولي إلى البشري ، وتتضم آثار ذلك في نوع الحكومة وخصائص اللغة والأدب والتشريع ومشخصات الحضارة على وجه العموم .
- (٣) إدوارد جيبون ( ١٧٣٧ ١٧٩٤ م. Edward Gibbon . ١٧٩٤ ١٧٣٧) المؤرخ الإنجليزي. انتقل بين إنجلبراوسويسرا وزار فرنسا في زمن دلامبير وديدروكما زار إيطاليا. نشأ محبا للدرسوالقراءة ويوضع كتابه الشهير عن « انحلال وسقوط الدولة الرومانية » و يمتاز بأسلوبه الأدبي وبالدقة والتحري في استخلاص الحقائق التاريخية على وجه العموم ، وإن كان قد وقع في أخطاء وتعميات غير صحيحة ، كشفت عن حقائقها البحوث التالية على زمنه ، وذلك في الجزء من كتابه الذي يغطى الحوادث من ٤٦١ إلى ١٤٥٣ .
- (٤) وجول ميشليه ( ١٧٩٨ ١٧٩٨ ) المؤرخ الفرسي . علم التاريخ في التاريخ في الكوليج دى فرانس . ومتاز بنجاحه في بعث الكوليج دى فرانس . ومتاز بنجاحه في بعث الماضي في صورة جذابة و إن كان يعد غير محايد في كتابته . وتسببت أفكاره الحرة في تعطيل محاضراته بعض الوقت . وله أعمال أدبية تمتاز بأسلوبها الوجداني مثل « الجبل » و « العصفور » .
- (ه) ليوپولد فون رانكه ( Leopold Von Ranke .۱۸۸٦ ۱۷۹۵) المؤرخ الألمانى . ولد فى ثورينجيا . درس الكلاسيات واللاهوت فى هال و برلين . وعلم فى جامعة برلين . قام بأبحاث فى دور لأرشيف فى إيطاليا . كان من مؤيدى مترنيخ ولذلك فقد كرهه الأحرار . ومن مؤلفائه « تاريخ الملكيتين المثانية والأسپانية » و « ثورة الصرب » و « البابوية الرومانية ، تاريخها ودولتها فى القرنين ١٦ و ١٧» . =

والطبرى (١) وابن خلدون (٢) ... وعليه أن يقرأ شيئًا من المؤلفات الحديثة في تاريخ العالم بعامة ، ثم يتزود بالقراءة عن العصر أو الناحية التي يرغب في تناولها بخاصة . وبذلك يلم بثقافة تاريخية عامة وخاصة ، كما يعرف الطرق المختلفة التي اتبعها المؤرخون في كتاباتهم ، ويتبين خصائصهم ومزاياهم وعيوبهم ، ويفيد بكل هذا فوائد عظيمة النفع . ولا يعقل أن يعكف دارس ما على دراسة ناحية تاريخية معينة فجأة وتوا ، ودون أن يعرف موضع هذه الناحية من الدائرة المحيطة بها مباشرة ، ثم موضعها من الدوائر الأوسع نطاقًا ، بل وموضعها من العالم كله ، ولا يتأتى هذا بغير الإلمام بقدر مناسب من الثقافة التاريخية العامة والحاصة على السواء.

ويعد منأوائل المؤرخين بالمعى العلمى الحديث. وامتاز كأستاذ ومعلم ومدرب للطلاب على البحث العلمى .
 وحاول ألا يتأثر بعوامل التحيز الفكرية أو السياسية أو الدينية في سبيل الوصول إلى الحقيقة التاريخية بقدر المستطاع .

<sup>(1)</sup> أبو جعفر محمد بن جرير الطبرى (٢٢٥ - ٣١٠ ه. أى ٨٣٨- ٩٢٣ م م) ولد في آمل من أعمالي الرى . قام برحلات عديدة إلى مصر والعراق والحجاز والشام ، واستقر في بغداد . وهب حياته للعلم وحده و لم يتول وظيفة و لم يتقرب إلى سلطان وكان رجلا حر الفكر و رمزاً على العلم والرجولة والخلق الكريم ، وكان إنساناً في معاملة الناس حسن العشرة عارفاً بآداب السلوك ، و لم يعرف الترمت ، وكان يداعب أصحابه بالفكاهة اللطيفة . ودرس الطبرى علوم العصر كالحديث والقرآن والتفسير واللغة والشعر والرياضيات والطب . ومن مؤلفاته «جامع البيان في تفسير القرآن » ، وهو ليس تفسيراً فحسب بل موسوعة شاملة العلوم الإسلامية حتى زمانه . وكتب تاريخ العالم المسمى «تاريخ الرسل والملوك وأخبارهم » . واتبع الطبرى في تاريخه طريقة محثه في الحديث والتفسير من حيث إثبات الأسانيد المتعددة حتى مصدرها الأول مع ذكر الروايات المختلفة في شأن الحبر الواحد . والتاريخ عنده تاريخ الهداية البشرية . وأورد معلومات قيمة عن تاريخ الفرس القديم ، ولكن معلوماته عن قدماء المصريين واليونان والرومان قليلة ، ولم معلومات قيمة عن تاريخ الغرب الإسلامي حقه من البحث . وأعظم أجزاء تاريخه قدراً هي الحاصة بالعصر الأموي والعصر العباسي الأول . ومع أنه كان معاصراً لأحداث القرن الثالث الهجرى فلم يؤرخ لها بل آثر السكوت عن العباسي الأول . ومع أنه كان معاصراً لأحداث القرن الثالث الهجرى فلم يؤرخ لها بل آثر السكوت عن ويعد عميد عود عميد مؤرخي الإسلام .

<sup>(</sup>٢) ولى الدين عبد الرحمن بن محمد بن خلدون (٧٣٢ – ٨٠٨ ه. أى ١٣٣٢ – ١٤٠٦ م.) ولد فى تونس حيث درس بها . اشتغل بخدمة الدولة . وارتحل مسافراً حيناً كما قام بعدة سفارات فى آسيا وأفريقيا والتى بتيمور لنك فى دمشق . اشهر به «مقدمة » كتابه المسمى «العبر وديوان المبتدأ والحبر فى أيام العرب والعجم والبر بو ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر » . وهو من رواد فلسفة التاريخ وعلم الاجتهاع . يجعل التجربة أساس العلم بالعالم وليست الفلسفة القائمة على أساس المنطق ، ويقصد بالتجربة تجربة البشرية كلها ، وفائدة المنطق هى رسم الطريق إلى صحة الاستدلال . ويذكر ما يتعرض له المؤرخ من المغالط والأوهام ، ويدعو إلى دراسة التاريخ على أساس ربط العلة بالمعلول . وموضوع التاريخ عن نشوه من المغالط والأوهام ، ويدعو إلى دراسة التاريخ على أساس ربط العلة بالمعلول . وموضوع التاريخ عنده هو الحياةالاجتهاعية بكل مظاهرها من أفعال ومنازعات وحكومات وعلوم وصناعات ، ويتكلم عن نشوه الحضارة وازدهارها وتدهورها وزوالها وعن ظهور شعب جديد يحل مكان الشعب المنهار . ولكنه لم يطبق ما دعا إليه عند وضع كتابه المشار إليه . وتوفى بالقاهرة .

ومن المفيد أيضًا أن يلم الباحث في «التّاريخ» بطائفة أخرى من العلوم المساعدة. فيلزمه أن يدرس شيئًا من المنطق الذي يفيده في بنائه التاريخي. وكذلك يفيده الإلمام بتقسيم العلوم في أن يفهم موضع التاريخ من سائر العلوم. كما ينبغي عليه أن يدرس أشياء من فلسفة التاريخ وآراء المفكرين فيه مثل اشپنجلر (١)، وير جسون (٢)، وكروتشي (٣)، وكولنجوود (٤). وهو في حاجة كذلك إلى أن يعرف أشياء من علم الآثار، ومن علم الأجناس ومن علم الإحصاء، ومن الرياضة النفس، ومن القانون، ومن النظريات السياسية، ومن علم الإحصاء، ومن الرياضة

<sup>(</sup>١) أو زقالد اشينجلر (١٨٨٠ – ١٩٣٦ . Oswald Spengler . ١٩٣٦ – ١٨٨٠) الفيلسوف الألمانى . جمع بين دراسة الرياضة والتاريخ الطبيعى والفن والتاريخ . وضع كتابه عن « انحلال الغرب » . وهو يقول بأن معرفة التاريخ هى معرفة فطرية وجدانية وإنه على المؤرخ أن يتوسم من خلال الآثار والأخبار والأرقام روح الحضارة . ويرى قيام التشابه بين دو رات الحضارة من حيث النشأة والنمو والنضج والشيخوخة والفناه . وهو يتعسف حيما يقول بإمكاننا التنبؤ يقينياً بمستقبل الحضارة بناء على دراسة الحاضر . ويتعسف كذلك حيما يعتبر الحياة والتاريخ قائمين على من يتميز ون بالإرادة والعزيمة والقوة دون أهل العلم والفكر والمثل العليا ، إذ أن الحياة والتاريخ قائمان على أكتاف هؤلاء جميعاً .

<sup>(</sup>٢) هنرى برجسون ( ١٨٥٩ – ١٩٤١ . Henri Bergson) الفيلسوف الفرنسى . درس فى پاريس وعلم فى ليسيه هنرى الرابع وفى مدرسة النورمال ( المعلمين ) وفى الكوليج دى فرانس . وحصل على جائزة نوبل فى الآداب فى سنة ١٩٢٧ . وتقوم فلسفته على دوام الإنسان واستمراره وعلى تطوره ونموه . والحياة عنده سلسلة واحدة من الأفعال يتكون مها التاريخ ، وهو يؤمن بالغائية العامة التى تنتظم الحياة كلها وتشملها برباط واحد لا ينقسم . ومن مؤلفاته « التطور الحالق » و « إمكانية التغير » و « الطاقة الروحية » و يمتاز أسلوبه بالوضوح والرشاقة والإيجاز وحسن التلوين .

<sup>(</sup>٣) بنيديتو كروتشي (٣) ١٨٩٦ - ١٩٥٢ والتعليم بعد الحربين العالميتين الأولى والثانية . وكان رجلا حر الفكر ولتاتاريخ والفلسفة . شعل منصب وزير التعليم بعد الحربين العالميتين الأولى والثانية . وكان رجلا حر الفكر ومن معارضي النظام الفاشي . ومن كتاباته «شعر دانتي» و «التاريخ كفكر وكفعل» و «نظرية وتاريخ كتابة التاريخ» . تدرج في تفكيره التاريخي ، فن آرائه أن الفلسفة تعبر عن المفاهيم المجردة للتاريخ ، ومن آرائه أيضاً أنه لا بد من توفر البصيرة التاريخية للمؤرخ ، وأن التاريخ ينبخي أن يدرس بوسائله الحاصة القائمة على جمع المصادر ونقدها وتفسيرها . ويحدر المؤرخ من المبالغة في تخيل الماضي وتقمص شخصياته ، ومن التحيز للنزعات الوطنية أو السياسية أو الاقتصادية أو الدينية . . . إذ لا بد للمؤرخ من ألا يتجاوز في تخيله وإحيائه الماضي حدود الوثائق والمصادر التي يستخلص مها الوقائم والحقائق التاريخية .

<sup>(</sup>٤) روبين جورج كولنجوود ( Robin George Collingwood . ١٩٤٣ – ١٨٨٩). درس في أكسفورد . وهو حجة في حفريات بريطانيا وتاريخها في العصر الروماني وهو فيلسوف كذلك . من مؤلفاته «فكرة الطبيعة» و «أصول الفن» و «فكرة التاريخ» . ومن آرائه أن عمليات التاريخ تنتظم أعمالا لها زواياها الداخلية التي تتألف من عمليات فكرية ، وأن كل تاريخ ما هو إلا تاريخ للفكر ، وأن مهمة المؤرخ عرض الأحداث التي هي المظهر الحارجي للأفكار . وعنده أن الحيال التاريخي مرجعه إلى المؤرخ الذي لا يقبل الرواية إلا إذا اتسقت مع مقياسه العقلي ، وأن المؤرخ سيد نفسه ، وأنه في الوقت الذي يكتشف فيه حريته كمؤرخ سيكتشف أيضاً حرية الإرادة الإنسانية بوصفها القوة الفعالة في أحداث التاريخ .

أو الفلك أو النبات أو الحيوان . . . إذا ما عرضت له نواح من هذه المسائل . وإذا لم يكن له بها معرفة سابقة فيمكنه تحصيل القدر الذي يكفيه منها لفهم الموضوع التاريخي الذي يعالجه ، حيما يصبح في حاجة إلى ذلك .

ومن الضرورى للباحث فى التاريخ ألا يكتنى بتحصيل ثقافته العامة أو الخاصة من الكتب والمراجع فحسب ، دون دراسته وخبرته بالحياة العملية ذاتها ، سواء أكان ذلك فى دائرة أهله وعشيرته ، أم كان فى نطاق قومه وبلده ، أم فى محيط دوائر أوسع وأعم فى المجتمع الإنسانى . وإن الحبرة التى يكتسبها الباحث بالملاحظة والممارسة العملية ، بحسب ظروفه ، من شأنها أن تجعله أقدر على فهم أعمال الإنسان فى الزمن الماضى ، وتقدير الظروف التى أحاطت به ، والتى أدت إلى اتخاذه مسالك معينة فى مواجهة تيارات أو مؤثرات محددة . ولا يجوز لدارس التاريخ أن يكون فى عزلة عن البشر ، حتى يُصبح أقرب إلى فهمهم والكتابة عنهم ، مهما بعد ألى بينه وبينهم الزمان ، إذ أن الرابطة البشرية قائمة على الرغم من اختلاف الزمان والمكان .

ومن الأمور الأساسية للباحث في التاريخ ألا يلتزم حدود بلده ، بل ينبغي عليه السفر والارتحال داخل بلاده وخارجها ، في سبيل البحث التاريخي في حد ذاته ، ثم لكي يرى آفاقاً جديدة ، ويكتسب خبرة بأقوام وبيئات مختلفة . ومن الضروري له أن يقضي فترة أو فترات متعددة في البلد الذي يدرس نواحي من تاريخه . ولعله يكون من المناسب أن يبدأ الباحث سفره بعد أن ينهي تعليمه الجامعي في بلده الأصلي ، وبعد أن تتعين له الناحية التي يرغب في الكتابة عنها ، فيسافر وقد تزود بأسلحة نافعة ، ويمضي في الدرس والكشف عن الوقائع والحقائق التاريخية . ويزور الأماكن المختلفة ويدرس ويتأمنل ، ولكن عليه ألا يكون كالمتحدث الذي تبهره الأضواء الجديدة . والنفس العالية لا تشعر أنها غريبة في أي مكان ، إذ تحس الصلة والرابطة بينها وبين وطنها وبين شتي غريبة في أي مكان ، إذ تحس الصلة والرابطة بينها وبين وطنها وبين شتي ألبلدان وسائر النفوس والأقوام والحضارات . ولا بد للباحث في التاريخ — كغيره من أهل الدراسات الأدبية أو العلمية أو الفنية — لا بد له من متابعة أسفاره في الداخل والحارج طوال حياته ، لأن ذلك يجدد ثقافته ويزيده علمنًا وتجربة على الدوام .

وفي أغلب الأحوال لا يمكن كتابة البحوث العلمية الأصياة دون الارتحال والسفر ، والعدول أو التوقيف عن السفر يعوق عجلة التقديم ، ويوقف سير العلم ، ويصيب الأفراد والأمم التي ينتمون إليها بالركود والجمود والتأخر . ولقد كان أسلافنا من العرب في عهد مجدهم ، كما كان أضرابهم من أهل زمانهم ، يجوبون الآفاق في عصر الدابية والشراع ، طلبياً للعلم . ولقد ازداد نشاط الأسفار في طلب العلم في عصر الآلات الحديثة ، في الأمم المتحضرة والناهضة والكبيرة والصغيرة على السواء ، إذ أن ذلك من أسباب تقديم الشعوب ونهوض العمران .

هذا كله موجز عن الثقافة والإعداد والخبرة اللازمة لمن يتصدى لكتابة التاريخ. وليس المقصود بذلك التوسع أو التعمل في كل هذه النواحي لذاتها ، إذ أن هذا أمر فوق متناول البشر. ولكن المقصود أن ينال الدارس ما يلزمه بقراءة بعض الكتب العامة أو الخاصة ، وقد يزيد ذلك في نواح معينة من هذه العلوم المساعدة بحسب طبيعة الموضوع الذي يختاره. وقد يبدو من العسير جمع هذه الثقافة المتنوعة. ولكن تخصيص حوالي سبع أو ثماني سنوات تفعل العجائب ، وتكني للوصول إلى مستوى مناسب يزداد بالتدريج مع الزمن تبعاً لنوع الدراسة. وإن روح العلم الصحيح لا تعرف العقبات ، والإخلاص والصبر يبلغان بالباحث في التاريخ — كما في سائر العلوم — إلى غرضه في أغلب الأحيان.

## الفصل الثانى اختيار موضوع البحث

الاختيار بالنسبة للطالب الحامعي – الاختيار بالنسبة للباحث في التاريخ – بعض القواعد – بعض الأمثلة .

إن أول مسألة تواجه الباحث المبتدئ في دراسة التاريخ هي مسألة اختياره موضوعاً للبحث . والمسألة بالنسبة للطالب الذي يبدأ دراسته في المرحلة الأولى من الحامعة ، تختلف عنها بالنسبة للباحث الذي أخذ يتطلبّع إلى الدراسة العلمية المنتجة .

فالطالب المبتدئ فى التعليم الجامعى لا يُنتظر منه فى الغالب أن يقوم ببحث على مبتكر أصيل ، يستخلص فيه حقائق تاريخية مجهولة ، أو يكشف عن مجموعة من الوثائق لم تكن معروفة من قبل . ولكن المطلوب منه هو أن يتوفر على تحصيل وسائل الإعداد والتدريب التى تؤهله للعمل العلمى فى المستقبل .

والطالب فى أثناء دراسته الجامعية الأولى ، يختار بإرشاد أستاذه ، بعض الموضوعات المدروسة ، لا لكى يأتى فيها بجديد ، بل للتمرين والتدريب والاقتباس وهو فى هذا يشبه دارس الكيمياء أو الطبيعة أو التشريح ، الذى يقوم بأداء التجارب المعروفة والتى ثبتت صحتها نهائياً لكى يتدرب ويعرف ما عرفه غيره من قبل .

ويستطيع طالب التاريخ أن يختار موضوعات منوَّعة من الفروع التي يدرسها. ويمكنه أن يبحث موضوعاً عامًّا ، مثل كتابة ملخص عام عن تاريخ ناپليون في حيز محدود . وهو يعتمد في ذلك على القليل من المراجع الأساسية عن هذا الموضوع التي يأخذها عن أستاذه ، أو التي يستخرجها بنفسه من كتب المراجع ، فيقتبس ويدون منها مذكراته . وينبغي أن يلاحظ وضع أرقام الصفات للكتاب أو الكتب التي أخذ منها ، على هوامش أوراقه ، حتى يمكنه الرجوع إلى تلك الكتب إذا اقتضى الأمر ذلك . ثم يجمع ما حصل عليه من المعلومات ، جاعلاً أنصب عينيه التمييز بين مجموعاتها التفصيلية التي تتعلق كل منها بنقطة جزئية

محد دة ، ثم يقارن ويمزج بين هذه الجزئيات بعضها وبعض . ثم يعرض بإيجاز نشأة ناپليون وتعليمه وشخصيته ، وتدر جه فى المناصب ، وحروبه فى أوروپا ، ثم فى أوروپا ، وحكومته وإدارته ، وظروف أوروپا فى عهده ، ووقوف إنجلترا فى سبيله ، وتألب أوروپا عليه ، ثم سقوطه وحياته فى المنفى . وسيتجاوز الطالب فى هذه الحال عن كثير من التفصيلات والحركات المحلية ، ويكتنى بالمسائل الهامة ، سواء أكانت حوادث الحروب أم مشاكل السياسة الداخلية أم الحارجية \*.

وبعد ذلك يتدرج الطالب فيختار جزءًا محددًا من الموضوع العام المشار إليه ، مثل حملة ناپليون على الروسيا في سنة ١٨١٢ . فيبحث الظروف التي أدت إلى تلك الحملة ، ويتتبع سيرها والمعارك التي حدثت ، ووصول ناپليون إلى موسكو ، ثم ارتداده وإخفاقه وما لحق به من الحسائر ، وما ترتب على ذلك من النتائج في فرنسا وفي أوروپا . وهو في هذا سيبحث موضوعًا أضيق من الموضوع السابق ، ولكن بحثه سيكون بالضرورة أكثر عمقًا ، وإلمامه بتاريخ ناپليون سيجعله أقدر على دراسة هذه الحملة الروسية .

ثم يتدرج الطالب إلى بحث نقطة تاريخية أكثر تحديداً ، مثل معركة واترلو في سنة ١٨١٥ . وهو في هذه الحال سيدرس الظروف التي أدت إلى هذه المعركة ، ويقارن بين القوى الحربية لكل من فرنسا وإنجلترا وپروسيا ، ثم يدرس أرض المعركة وخططها ، ويتتبع العمليات العسكرية ، وما قام به ولنجتون وبلوخر ، وحالة الحو ، وتأخر وصول النجدة الفرنسية ، ويوضح كيف هنزم ناپليون ، ويشرح

Lavisse, E. et Rambaud, A.: Histoire Générale, 12 vols. Paris, 1893-1901. vol. IX. 1800-1815.

The Cambridge Modern History, 12 vols. London, 1904-1910. Vol. IX. Napoleon.

Rose, J.H.: The Life of Napoleon I. London, 1929.

Rose, J.H.: The Personality of Napoleon. London 1929.

Ludwig, E.: Napoleon, trans. by Eden and Cedar Paul. London, 1929.

ولهذا الكتاب ترجمتان عربيتان ، فقد ترجمه عادل زعيتر عن الترجمة الفرنسية ، وترجمه محمود الدسوق عن الأصل الألمانى . وعلى الرغم من فائدة الترجمة إلى العربية فن الأفضل لطالب التاريخ أن يقرأ الكتاب فى أصله أو فى ترجمة أوروبية له لكى يكون ذلك سبيلا إلى التقدم فى اللغة الأوروبية التي يختارها .

ما ترتب على ذلك من النتائج \* . وإن بحثه للموضوعين السابقين سيجعله أقدر على دراسة هذه الناحية الأخيرة الأكثر تحديداً . وسيعلمه هذا التدريب التدريجي فائدة الإلمام بموضوع أوسع وانتقاله منه إلى نقط أكثر تحديداً . وسيعلمه هذا التدرج ضرورة الاهتمام بالجزئيات مع عدم إغفال الروح العام والنظرة العامة إلى العصر الذي يدرسه ، إذ لا بد من العناية بهاتين الناحيتين معاً على اتساق وتوافق .

ويلاحظ أيضاً أنه من بين التدريبات المفيدة ، للطالب في الدور الأول من دراسته الجامعية ، أن يختار كتاباً في موضوع بعينه – وليكن باللغة العربية في أول الأمر – ولتكن صفحاته ٢٠٠ مثلاً – ويلخصه في ١٠٠ صفحة أولاً ، ثم يلخصه في ٥٠ صفحة ثانياً ثم في ٢٠ صفحه ثم في ١٠ صفحات. ثم يطبق هذا على يلخصه في ٥٠ صفحة ثانياً ثم في ٢٠ صفحه ثم في ١٠ صفحات. ثم يطبق هذا على كتب أخرى أجنبية – ولا بد له من أن يحسن معرفة لغة أجنبية واحدة على الأقل وسيجد أنه قد أفاد فائدة طيبة ، وتعلم القدرة على الاستيعاب والتركيز ، فضلاً عما يكسبه من المعلومات التاريخية الواردة في الكتب التي اختارها ، وما يجنيه من المحصيلة اللغوية والفكرية ، بالقراءة ، والترجمة ، والاقتباس ، والتدرب على الإيجاز والتركيز والكتابة .

وكذلك يستطيع الطالب أن يدرس بعض الوثائق الأصلية المطبوعة في بحث موضوع معين ، كما يمكنه أن يدرس بإرشاد أستاذه بعض الوثائق المخطوطة ، لكى يستخرج منها بعض الحقائق اللازمة لبحث مسألة معينة. وأحياناً يشترك بعض الطلاب مع أساتذتهم في دراسة بعض الأصول التاريخية ، ويقومون بنشرها نشراً علمياً . ويكون هذا كله بمثابة تدريب وإعداد للمستقبل الذي يتطلع إليه دارس التاريخ.

ويلاحظ أن ما ينطبق على طالب التاريخ المنتظم فى الدراسة الجامعية ، يمكن أن ينطبق على كل شخص لم تتح له فرصة التعليم الجامعي ، أو لم تتح له فرصة دراسة التاريخ بالجامعة ، ويشعر فى نفسه بالميل إلى دراسة التاريخ بالجامعة ، ويشعر فى نفسه بالميل إلى دراسة التاريخ والكتابة فيه .

Becke, A.F.: Napoleon and Waterloo. London 1939

Esposito, V.J. and Elting, J.R.: A Military History and Atlas of the Napoleonic Wars.London, 1964.

وهذا هو التدريب الذي قمت به بإشراف الأستاذ جرانت بكلية الآداب في القاهرة في ١٩٣١ وقبل صدور المرجعين المذكورين .

وليست هناك حدود أو موانع أمام الراغب في الاستزادة من سبل المعرفة ، ولكن لا بد من التزوّد بوسائل هذه المعرفة وأساليبها ، إذ لا تكفى الرغبة وحدها في بلوغ الهدف المنشود . وينطبق على هذا الدارس — العلماني — الراغب في دراسة التاريخ وكتابته ، ما ينطبق على الطالب الذي تخرّج في الجامعة ورغب في أن يمضى قد راسة التاريخ .

وحينها يتم الطالب مرحلة التعليم الجامعي ويحصل على درجة جامعية ، وينوى مواصلة دراسته للتاريخ ، فإن الختيار موضوع البحث يبدو في صورة جديدة . في هذه الحال يجب على الباحث أن يلاحظ أن عليه أن يختار بنفسة موضوع البحث الذي يروق له ، وعلى الأستاذ المشرف أن يتحقق من أنه يفعل ذلك . والعلاقة القديمة التي كانت قائمة بين الطالب وأستاذه ، ينبغي أن تتغير وتتحول إلى علاقة قائمة على أساس من المساواة ،وعلى تحميل المسؤولية ، وعلى العمل العلمي المشترك ، وعلى النقد الحر والتقدير المتبادل . والباحث المبتدئ في هذه المرحلة الذي يضطر إلى الخضوع لرأى أستاذه في اختيار موضوع البحث ، والأستاذ الذي يقبل ذلك ، أو الذي يحاول أن يُملي على طلابه موضوعات معينة – كلاهما موضوعاتهم قليلون ، وربما لا يعرفون كل ما يتعلق بالعصر أو الناحية التي يرغبون في دراستها . ولكن الباحث يمكنه في هذا الدور استيضاح رأى أساتذته الذين في دراستها . ولكن الباحث يمكنه في هذا الدور استيضاح رأى أساتذته الذين يمكنهم إرشاده فيا غمض عليه ، دون أن يُعلوا عليه رأياً معيناً ، إذ أن ينبغي أن يُبرك للباحث لكي يُقرر بنفسه ما يراه \* .

والباحث فى هذا الدور لا يستطيع أن يبحث أى موضوع كان ، إذ أن المطلوب هو أن يقوم ببحث أصيل مبتكر فى العلم (original) ، ويكشف عن حقائق تاريخية جديدة . فلا يكون البحث فى هذه الحال بناء على الرغبة فحسب بل بناء على ما يجب ،ن يُبحث أو ما يُمكن أن يُبحث . وقد يُقال إن الباحث لا يختار الموضوع التاريخي هو الذي يختار الباحث .

Crump, C.G.: History and Historical Research. London ,1928. p. 42.

فعلى الباحث أن يرتاد المناطق المجهولة ، وأن يشحذ أسلحته وكفايته ، ويتحدّث ، ويفكر ، حتى ينبثق أمامه الضوء الجديد .

فالباحث المبتدئ في هذه المرحلة الثانية من الدراسة ، قد يثير اهتمامه بعض المسائل في تاريخ اليونان القديم ، أو في تاريخ العصور الوسطى ، أو في تاريخ إيطاليا ، أو في تاريخ الروسيا . فلكى يمضى في بحث إحدى هذه النواحى ينبغى عليه أن يعرف العلوم المساعدة الرئيسة المرتبطة بها . وإذا لم يكن يعرفها فيجب عليه أن يقرر من أول الأمر بصراحة : أهو مستعد أو قادر على أن يتعلمها ؟ أهو مستعد لأن يتعلم اليونانية القديمة أو اللاتينية القديمة أو لاتينية العصور الوسطى أو الإيطالية أو الروسية مثلا ؟ أهو مستعد لأن يتعلم ما يتصل بموضوعه من العلوم المساعدة الأخرى ؟ فإذا لم يكن مستعداً أو قادراً على أن يفعل ذلك وجب عليه أن يعدل عن المضى في بحث موضوع تُتعوزه فيه الوسائل الضرورية ، ويمكنه أن يعدل عن المضى في بحث موضوع تُتعوزه فيه الوسائل الضرورية ، ويمكنه أن يتجه إلى مجال بحث آخر يكون ذا خبرة بأصوله وقواعده أو على استعداد لأن يحصل ذلك .

والمبتدئ في البحث التاريخي العلمي ينبغي أن يراعي بعض المسائل. فليس من الضروري دائماً تحديد عنوان الموضوع من أول الأمر. ويكني تحديد العصر والنواحي التي تصلح موضوعاً للبحث في نطاق معين. أما التحديد النهائي فيتم في الغالب بعد المضيّ شوطاً في القراءة والبحث. وعلى الباحث أن يحدد بصفة تقريبية الزمن الذي سيخصصه لبحث موضوعه. والباحث المبتدئ محتاج إلى بعض الوقت لكي يتقصي فيه أحوال العصر الذي يكون موضوع بحثه جزءاً منه. وتحديد الوقت التقريبي مرتبط بتحديد الموضوع. فينبغي ألا يختار موضوعاً طويلا، إذ أن اختيار ناحية أو مسألة محددة يمكنه من إنجاز بحثه في وقت مناسب، مع الإتيان فيه بجديد على العلم، ويحسن أن تكون جزءاً من موضوع عام مترابط البناء، لكي يتسع المجال أمام الباحث لمواصلة دراساته في المستقبل.

فلا يجوز للباحث الذي يريد أن يكتب بحثًا علميثًا تاريخيثًا – لا يجوز له أن يتخذ تاريخ الدولة الأيوبية بأكمله موضوعًا للبحث ، لأنه موضوع طويل.

فالأيوبيون حكموا دولتهم من سنة ١١٩٦ إلى سنة ١٢٥٠م. ودراسة هذه الفترة دراسة عميقة مع كشف حقائق جديدة عنها لا يمكن أن يتم في سنوات قلائل. وإذا أصر الباحث على القيام بهذه الدراسة في فترة محدودة من الزمن ، فلن يخرج منها بنتيجة أكثر من تلخيص واقتباس ما هو موجود عن هذا الموضوع في المراجع السابقة عليه .

أما إذا خصّص وقته وجهده في نفس الفترة المحدودة من الزمن ، لبحث ناحية معينة بالذات من تاريخ الدولة الأيوبية ، مثل تاريخ صلاح الدين ، أو تاريخ الملك العادل ، أو تاريخ التجارة في عهد الدولة الأيوبية ، أو نظام الحكم في عهد تلك الدولة ، أو معركة حربية معينة ، فإنه يستطيع في هذه الحال أن يسبر غور الأرض المجهولة ، ويكشف عن حقائق تاريخية جديدة . وبديهي أن الوقت والجهد اللذين يتخصّصان لفترة أقصر يأتيان بنتائج علمية أعمق وأدق مما لو خصّصا لفترة أطول امتداداً . وإن وضع مؤلف علمي دقيق عن عصر الدولة الأيوبية بأكمله لا يمكن أن يتم إلا بعد دراسة جزئيات هذا العصر ، وبعد الكشف عن كل أو أغلب الحقائق التاريخية التي يُمكن الوصول إليها .

وما يُقال عن عصر الدولة الأيوبية ينطبق تمامًا على كل موضوع تاريخى آخر ، منذ أقدم العصور حتى الأزمنة الحديثة ، وفى كل أقطار المعمورة . والمؤلفات التي لأيراعي فيها ذلك لا تُعد كتبًا علمية ، ولكنها قد تُعد كتبًا ثقافية نافعة للقارئ العام .

وكذلك ينبغى أن يلاحظ الباحث عند التفكير في اختيار موضوع بحثه ميله – بغير تحيز – أو استعداده الحاص ، سواء أكان ذلك في الناحية السياسية أم الاقتصادية أم الدينية أم العسكرية أم الحضارية . . . وليس هناك ما يدعو الباحث إلى أن يقسر نفسه على ولوج ميدان لا يشعر في نفسه بالميل إليه. وعلى العكس فإن طرَ ق المجال الذي يميل إليه الباحث يجعله أقدر على العمل وأقوى على كشف الحقائق التاريخية .

ومن الضرورى للباحث أن يمر كذلك خلال المرحلة التالية ، قبل أن يستقر على اختيار موضوع معين ، وتُلخص هذه المرحلة فيما يلي : هل الموضوع الذي

فكر فيه الباحث يمتاج إلى أن يُبحث ؟ ألم يبحث من قبل بحثًا علمينًا ؟ أم هل بُحث بطريقة غير مستوفاة ؟ وألم تُدرس المادة الأصلية المعروفة عنه ولم تُنقد ولم يُستخلص مضمونها على الوجه الأكمل ؟ وهل وُجدت — أو هل يمكن أن يكشف عن أصول تاريخية جديدة تبرّر إعادة بحث هذا الموضوع من جديد ؟ والما توفرت بعض هذه الشروط ، فعنى ذلك أن الموضوع قابل للدرس والبحث . والمسألة الأخيرة التي ينبغي مراعاتها في هذا الصدد ، تتعلق باختيار موضوع البحث في نطاق ما يُصطلح على تسميته بالعصر الحديث أو بالتاريخ المعاصر . يلاحظ في هذه الناحية أن بعض علماء التاريخ يرون أن التاريخ الحديث يبدأ منذ القرن السادس عشر ، ويرى آخرون أنه يبدأ بعصر النهضة ، دون أن يجعلوه وحدة بذاتها منفصلة عن التاريخ الحديث . ويرى بعض أن ما يُصطلح على تسميته بالتاريخ المعاصر ، يبدأ منذ الثورة الفرنسية الكبرى في سنة ١٧٨٩ ، على حين يرى غيرهم أنه يبدأ منذ حرب السبعين . ومن المصطلح عليه كذلك أن التاريخ كوضوع للدراسة العلمية لا يجوز أن يتعدى فترة تبعد مدة خمسين سنة — على الأقل — بالنسبة للوقت الذي يتناوله فيه الباحث بالدرس والتأليف العلمي .

ويرجع هذا التحديد إلى محاولة إعطاء المؤرخ الفرصة لكى يبعد – بقدر المستطاع – عن التأثر الشخصى – من حيث الرغبة فى المنفعة أو الحشية من وقوع المضرّة، أو الانسياق وراء الدافع أو التيار العام، الذى من شأنه أن يعوقه، فى أحوال كثيرة، عن وزن المسائل وتقدير الظروف تقديرًا أقرب إلى الحق والعدل والواقع التاريخي.

ويرجع أيضًا هذا الاصطلاح على فترة الخمسين سنة – وبصفة أساسية – إلى أن دور الأرشيڤ التاريخية لا تفتح أبوابها للباحثين إلا بعد انقضاء تلك المدة ، وذلك مراعاة للمصالح السياسية أو العسكرية التي تحرص كل دولة على رعايتها بقدر المستطاع . وصحيح أن الحكومات قد تنشر بعض الأوراق الرسمية التي تمس مسائل أكثر قُربًا إلينا ، ولا شك في فائدتها للباحثين ، ولكن هذا لا يعني أن هذه الحكومات قد نشرت كل أو أهم ما عندها بشأن بعض المسائل المعينة ،

فهى لا تنشر إلا ما ترى أنه يحقق مصلحتها ، وتُخنى ما عدا ذلك . وحتى الوثائق الرسمية التى تبيح الحكومات نشرها فور الانتهاء من موضوعها ، لا تُعطى صورة حقيقية لخفاياها ، وليما يُحتمل أن يكمن وراء سطورها ، لأن الحكومات كلا تنشر المحاضر الرسمية الحاصة بها ، أو لا تنشر مسودات تلك المحاضر ، كما لا تنشر مسودات الوثائق الرسمية ذاتها ، وفي العادة يُدوّن عليها ملاحظات أو تعليقات ، أو تُغير فيها جمل وتعبيرات ، أو ينالها حذف أو إضافة جمل أو كلمات . وهذه المسودات تظل محجوبة عن الباحثين حتى تنقضي فترة الحمسين كلمات . وهذه المسودات تقلم الزمن تظهر أوراق أو مذكرات أخرى غير رسمية تلقي أضواء على موضوع الدراسة . وناهيك بالوثائق السرية (top secret) التي يكتبها رجال الدولة والمسؤولون والتي تتناول المسائل الحطيرة وهذه ربما تظل محجوبة عن الدارسين فترة أطول ، قد تبلغ القرنين من الزمان !

وفضلا عن ذلك فإن مرور فترة الحمسين سنة – على الأقل – بين الزمن الذى يعيش فيه الباحث وبين زمن الموضوع الذى يتناوله – يتحقق الفرصة الزمنية التي يهدأ فيها مرجل الحوادث التاريخية ، ويتبلور مضمونها ، وبذلك تصبح أدنى إلى الفهم والدرس والاستيعاب . ويكون دارس التاريخ في هذه الناحية أشبه بحمن ينظر إلى صورة أو تمثال ، فلا تتضح له معالمهما ، ولا يمكنه أن يتذوق ما فيهما من فن أو جمال ، إلا إذا باعد بينه وبينهما بمسافة معينة ، بحيث إنه إذا ازداد منهما اقتراباً ، نقصت قدرته على استجلائهما ، بل ربما عجز عن رؤيتهما تماماً .

ويذهب بعض المؤرخين إلى أن المثل الأعلى اكتابة التاريخ كتابة علمية ، يقف عند القرن السابع عشر . وذلك لأن أحوال أورو پا والعالم كانت قد بلغت عندئذ حداً من البناء والتشكل والاستقرار ، بحيث تصلح عصوره مادة للدراسة العلمية الرصينة . وعندهم أن القرن الثامن عشر قد شهد أحداثاً وتطورات جديدة شملت شتى مرافق الحياة ، من اختراع وصناعة ، واتساع سياسى من نوع جديد ، ومن أفكار ثورية سياسية واقتصادية واجتماعية جديدة ، ومن أساليب مبتكرة في الفنون والآداب والعلوم ، مما لا تزال تؤثر في مصائر العالم حتى الوقت الحاضر على

نحو كفيل بأن يؤثر على الباحث ، بحيث يتعرض لتيارات جارفة ، من شأنها أن تقلل من مقدرته على دراسة التاريخ دراسة علمية موضوعية خالصة من التحيز والهوى بقدر المستطاع .

ولا يعنى هذا بداهة أن يمتنع الدارسون كافة عن تناول الأحوال القريبة أو الجارية بالبحث والدرس، إذ لا بد من أن يكتب أهل العصر عن عصرهم كل ما يمكنهم أن يكتبوه. فهم يستطيعون أن يدو نوا آراءهم وملاحظاتهم ومذكراتهم ومراسلاتهم ومعرفتهم بالشؤون الجارية، ميماً لا يتاح للاحقين عليهم أن يقوموا بتسجيله، ولكن لا يمكن أن يعد ما يكتبونه دراسة علمية تاريخية، بل يعد مادرس والبحث لاستخلاص التاريخ منها في المستقبل.

وإن دراسة الشؤون الجارية في أمة من الأمم، لمتد خل في نطاق العلوم السياسية أو القانونية أو الاقتصادية أو الاجتماعية أو الإحصائية أو الأنرو پولوجية أو الصحيفية أو الإعلامية . . . وهذه كلها دراسات حيوية وجوهرية ، إذ تطلع المعاصرين على مشاكل المجتمع الذي يعيشون فيه ، وترجههم إلى تلمس الحلول المناسبة الكفيلة بتحقيق مصالحهم ، وترسم الحطط للتقدم والنمو الذي يطمحون إلى بلوغه ، وإغفال هذه الدراسات يعد قصوراً عن إدراك حاجات المجتمع . ولكن هذه الدراسات ليست داخلة في اختصاص التاريخ بالمعنى العلمي الدقيق .

ويلاحظ أن بعض المشتغلين بالدراسة التاريخية بمفهومها العلمى ، يكتبون أحياناً فى الشؤون الجارية ، ولكنهم يعترفون فى الوقت نفسه بأن ما يكتبونه فيها لا يُعد من التاريخ ، بل يكون من باب التأمل أو الملاحظة أو إبداء الرأى فى مسألة من مسائل الساعة ، وليس هذا هو موضوع هذا الكتاب .

وكيف يمكن للباحث المبتدئ أن يتثبت من توفر بعض الشروط التي تقتضى منه الإقدام على البحث في الموضوع الذي يتطلع إلى دراسته ؟ الطريقة العاجلة هي أن يبادر إلى استشارة أحد المختصين في مجال البحث التاريخي المعين في البلد الذي يعيش فيه ، أو في بلد آخر بطريق المراسلة .

وإذا تعذَّر عليه الوصول إلى ذلك الإخصائي ، أو حينًا يريد أن يمحُّص ال

\_ ما يكون قد أشار عليه أحد المختصين ببحثه ﴿ يستطيع أن يمضى بنفسه في استقصاء الموضوع الذي يعنيه . فلكي يعرف الباحث المراجع العامة والحاصة التي تتعلق بذلك الموضوع ، وهل اعتمدت على كل الأصول المعروفة ، يلزمه الاسترشاد بَفَن كتب المراجع (الببليوغرافيا). والتأكد من أن الأصول التاريخية الموجودة قد استُخدمت بطريقة علمية صحيحة ، يدخل في باب نقد الأصول والمصادر . ومسألة البحث عن إمكان العثور على مادة أصلية جديدة عن الموضوع ، تُعرف عن طريق البحث والتحرّي في دور الكتب ودور الأرشيڤ التاريخية . وسوف نعرف أشياء عن هذه النواحي في الفصول التالية. وإذا لم يتحقق بعض هذه الشروط في موضوع البحث ، فلا معنى مطلقاً للاستمرار في محاولة دراسته دون جدوى. ولا بد إذًا من العدول عنه إلى موضوع آخر يمكن الإتيان في بحثه بجديد . وينبغي ألا يكون غرض الباحث مجرد الحصول على درجات جامعية لتحقيق أغراض معينة . فمن الممكن لشخص ما ، أن يتوفَّر على دراسة موضوع معين في زمن محدد ، ويخرج بكتابة بحث لا بأس به ، وينال به درجة علمية . ولكن لا يعني هذا أنه قد بلغ نهاية الشوط أو أنه أصبح مؤرخاً ، لأن الدرجة العلمية لا تزيد عن كونها ثمرة تجربة أولية ، ولا تُعدُّ سوى بداءة الطريق. والباحث المخلص لا يكف عن متابعة دراساته التاريخية بحصوله على الدرجة العلمية. وإذا جعل الدارسون هدفهم الأساسي هو الحصول على الدرجات العلمية وما يرتبط بها من المنافع ، فلن يكون لهم من العلم إلا طلاء ومظهر خارجي . والعلماء جميعًا - ومن بينهم علماء التاريخ - لا يُصبحون علماء إلا إذا أشربت نفوسهم روح العلم الخالص ، وبحثوا العلم للعلم عن لذة ذاتية ورغبة أصيلة \* . ومن البديهي أن ثمرة جهود هؤلاء لن تقتصر على ذواتهم فحسب ، بل ستؤول في النهاية إلى عشيرتهم وقومهم وبلادهم ، وربما إلى البشرية بأسرها .

وما الأعمال والبحوث التاريخية العلمية التي ينبغي أن يقوم بها الباحثون في مصر ؟ صحيح أننا أمة ذات تاريخ طويل مجيد ، وأن بلادنا تضم آثارًا وأصولا تاريخية تنبئ عن غزارة تراثنا القديم والوسيط ، ولكننا لا زلنا فقراء ومتأخرين

فى ميدان البحث التاريخى بالمعنى العلمى الحديث. ولقد سبقنا الغرب بمراحل هائلة فى كل أدواره ، مثل نشر الفهارس ، ووضع كتب المراجع (الببليوغرافيات) المتنوعة ، وجمع الأصول التاريخية ، ونشر بعضها ، ووضع المؤلفات التى لا حصر لها فى مختلف أنواع التاريخ ، فى كل عصوره ، فى تاريخ العالم بعامة ، وفى تاريخ العالم بعامة ، وفى تاريخ الدول والشعوب بخاصة ، سواء أكانت المراجع التى تتناول التاريخ العام أم المراجع التى تبحث عصوراً معينة ، ونواحى خاصة فى تاريخ الملوك والحكام ، والأفراد البارزين ، والشعوب ، ووقائع الحروب ، وثمار الحضارات . . . فأين نحن من هذا كله !

صحيح أن أسلافنا في الحضارة قد خلفوا لنا مؤلفات قيمة في التاريخ ، تلقى أضواءً على ماضينا ، ولكن لم يكن لها أن تسير على الأسلوب المعروف في كتب التاريخ المؤلفة في الزمن الحديث ، على الرغم من دقة معلومات بعضهم وحرص بعض مؤلفيها على التثبت والتحرّى ، والسعى إلى إدراك مضمون الأحداث ، وهي في جملتها أسس جوهرية في وضع مؤلفات علمية حديثة عن نواح من تاريخنا في كل العصور . وصحيح أن بعض العلماء الأجانب قد وضعوا مؤلفات حديثة في تاريخنا بعضها دقيق محايد ، وبعضها الآخر يخضع للغرض ويسعى إلى تحقيق المنفعة . وصحيح أن بعض هؤلاء العلماء قد ُعنى بنشر شيء من الوثائق الحاصة· بتاريخ مصر في عهد أسرة محمد على ، وصحيح كذلك أن بعض الباحثين المصريين قد وضعوا بحوثيًا في نواح من التاريخ المصرى أو العربي أو الأوروبي منذ أقدم العصور حتى العصر الحديث . وهي إن تكن جهوداً فردية أو عملا لبعض الهيئات الجديرة بالتقدير ، إلا أنها لا تزال قليلة ، وتتفاوت قيمتها من الناحية العلمية في بعض الأحيان ، لأن بعض الباحثين قد أعوزتهم الفرصة للاطلاع على المصادر التاريخية في مظانها الأولى ، والتي لم تكن في متناول أيديهم ، إذ ْ أنها منتشرة في دور الأرشيڤ ودور الكتب في الحارج ، أو لأن بعضهم ينهج نهج السرعة في دراسته ، إما لأن هذه هي طبيعته ، وإما لأنه مضطر إلى ذلك بحكم ظروفه الاقتصادية ، وبذلك يخالف أساس البحث العلمي .

فينبغى على المعنيين بالدراسات التاريخية ، من الباحثين أو من الهيئات

الحاصة ، السعى إلى إنجاز أعمال تمهيدية واسعة النطاق وأساسية جداً لكى تسير الدراسات التاريخية سيرًا علمينًا منتظمًا . وأول هذه الأعمال القيام بطبع الفهارس الحاصة بدور الكتب ودور المحفوظات في مصر ، بالطرق العلمية الحديثة ، أي بتبويبها وتقسيمها ووضع الفهارس لها ، مما هو غير متوافر تمامًا في الموجود منها ، فضلاً عن غير الموجود أصلا . ثم وضع فهارس للمخطوطات والمطبوعات الحاصة بتاريخ مصر ، أو الأقطار العربية ، ثم نشر الأصول التاريخية نشرًا علمينًا حديثًا ، لكي يضاف ذلك إلى ما سبق في هذه السبيل .

وتوجد مثلا آلاف من الوثائق التي لا تزال في حكم المجهولة ، عن نواح هامة في تواريخ مصر منذ بدء العهد العباني حتى عهد محمد على في دار المحفوظات المصرية ، ويقابلها آلاف الوثائق عن هذه القرون ذاتها ، محفوظة في دور الأرشيڤ في القسطنطينية (استانبول)، وفي صقلية وناپلي وروما وپيزا وفلورنسا وجنوا والبندقية ، وفي ڤينا و پاريس ولندن وموسكو و واشنجطون . . ومنها الأوراق الرسمية النهائية الممهورة بالإمضاءات والأختام ، ومنها مسوداتها بما تحتوى عليه من الملاحظات أو التعديلات ، وتلقى معلوماتها بالأضواء على نواح كثيرة من تاريخ مصر والشرق الأدنى . والأغلبية الساحقة من هذه الوثائق لم تمسسها يد إنسان تتحصر هذه الوثائق لم تمسسها يد باحث مصرى أو عربى بعد . فمن الضرورى أن أو رو پا – ثم تأنشر أجزاء منها نشراً علمينًا حديثاً . وتستلزم هذه الأعمال جهود أورو پا – ثم تأنشر أجزاء منها نشراً علمينًا حديثاً . وتستلزم هذه الأعمال جهود أفراد عديدين ، وتستغرق سنوات طويلة . وأظن أن ما عمله الغرب لنشر مجموعات أفراد عديدين ، وتستغرق سنوات طويلة . وأظن أن ما عمله الغرب لنشر مجموعات ضخمة من الوثائق التاريخية (۱) ، ومجموعة الوثائق التي نشرها الدكتور أسد وسم عن تاريخ سورية (۲) ، وم نشره بعض العاماء الأجانب من الوثائق المستخرجة من تاريخ سورية (۲) ، وم نشره بعض العاماء الأجانب من الوثائق المستخرجة من تاريخ سورية (۲) ، وم نشره بعض العاماء الأجانب من الوثائق المستخرجة من تاريخ سورية (۲) ، وم نشره بعض العاماء الأجانب من الوثائق المستخرجة من

<sup>(</sup>١) من مجموعات الوثائق الحاصة بالتاريخ الأوروبي نجد مثلا :

Calender of State Papers, 300 vols. London.

Collection des Documents Relatifs à L'Histoire de France, 300 vols. Paris, 1835..

Sanuto, M.: I Diarii, 58 voll. Venezia, 1879..

<sup>(</sup> ٢ ) من الوثائق التي نشرها أسد رستم نجد « الأصول العربية لتاريخ سورية في عهد محمد على باشا » = - ( ٢ ) من الوثائق التي نشرها أسد رستم نجد « الأصول العربية لتاريخ سورية في عهد محمد على باشا »

دور الأرشيف فى مصر وفى أوروپا والولايات المتحدة الأمريكية ، والمتعلقة بنواح من تاريخ مصر فى القرن التاسع عشر – أظن أن هذا كله جدير بأن يدفع القادرين منا إلى العمل على السير قُدُمًا فى هذا المضار الجوهرى .

وتواجهنا في تاريخ بلادنا مراحل كثيرة جديرة بالدرس والبحث على مدى الزمن . وأذكر منها على سبيل المثال نواحي مختلفة في تاريخ الدولة الأيوبية ، ونظم الحكم في عهد المماليك ، وتاريخ التجارة العالمية في مصر ، والبحرين الأحمر والأبيض المتوسط في أثناء العصور الوسطى ، وتاريخ القبائل العربية في مصر ، وتاريخ المدن المصرية ، وتاريخ الأزهر والمساجد ، وتاريخ الأديرة والكنائس ، والفتح العثماني لمصر ، وتاريخ مصر المالي والإداري في العهد العثماني ، وتاريخ على بك الكبير ، والنظام الإداري في عهد محمد على ، وتاريخ الطريق البرى ، وتاريخ مصطفى الحركة العرابية ، وتاريخ الاحتلال البريطاني لمصر في سنة ١٨٨٧ ، وتاريخ مصطفى كامل والحركة الوطنية ، وتاريخ المسرح المصري . . .

ولقد نشأت فى الغرب فى النصف الأول من القرن التاسع عشر ، الجمعيات التاريخية التى تضم المشتغلين بالدراسات التاريخية ، وتؤيد جهودهم فى سبيل البحث العلمى الخالص . فأنشأ شتاين السياسى البروسى جمعية دراسات التاريخ الألمانى ، وأنشأ جيزو ، حيما كان وزيرًا للمعارف فى فرنسا ، جمعية تاريخ فرنسا ، وكذلك قامت جمعيات تاريخية فى بلجيكا وأسپانيا . . وأخذت تعمل فى نشر مجموعات ضخمة من الأصول التاريخية . وأخيرًا نشأت فى مصر « الجمعية المصرية للدراسات التاريخية » فى الأربعينيات من هذا القرن ، وأخذت تعمل فى حدود إمكانها على تشجيع الدراسات التاريخية .

<sup>=</sup> وأسد رسم ( ١٨٩٤ - ١٩٩٥) درس في الحامعة الأمريكية في بير وت وفي جامعة پرنستون – على ما أذكر – وعلم في الحامعة الأولى ثم في الحامعة اللبنانية وأشرف على المتحف الحربي في بير وت. وهو من رواد الدراسة المنهجية في علم التاريخ في العالم العربي . ومن منشوراته « مصطلح التأريخ » و « الروم » و « الروم » و « تاريخ اليونان من فيليدوس المقدوفي إلى الفتح الروماني » . ونشر بالاشتراك مع فؤاد إفرام البستاني « كتاب تاريخ الأمير فخر الدين المعني » للشيخ أحمد بن محمد الحالدي الصفدي . وكان له الفضل – مع الأستاذ محمد شفيق غربال – في بقائي في إيطاليا في سنة ١٩٣٥ ، حينا ضقت ذرعاً بسوه تقدير الحامعة المصرية للدكتوراء الإيطالية ، حتى أوشكت على تغيير مكان بعثي من روما إلى لندن ، وذلك باسماعي لنجري خطابه الرقيق إلى ، فبقيت ، وكان من ثمار ذلك أني ترجمت الكوميديا الإلهية إلى اللغة العربية . وظللت وثيق الصلة به منذ سنة ١٩٣٠ في مصر ولبنان وسورية .

ومن أوجه النشاط في دراسة التاريخ في عالم الغرب ، ما نجده من التوسع في إصدار المجلات التاريخية الحاصة بالتاريخ بعامة أو بفروع التاريخ بخاصة \*. ويصدر عن الجمعية المصرية للدراسات التاريخية مجلة سنوية خاصة منذ سنة ١٩٤٨ ، ولعله يكون من الميسور زيادة الصادر منها في كل سنة .

والدراسات التاريخية ، كغيرها من ساثر فروع العلم والمعرفة ، فى حاجة إلى المال والتأييد والتيسير عليها من جانب المسؤولين والقادرين ، لكى تتمكن من القيام بواجبها العلمى . ولا بد فى الدراسات العلمية من الجهد المتواصل والإخلاص فى العمل ، والبُعد عن الزخارف وأبهة المناصب . ونحن فى أشد الحاجة إلى إيجاد بيئة علمية صحيحة تعمل للعلم والمعرفة وتضع تقاليد تاريخية وطيدة ، وتقوم ببعض الواجب نحو العلم والوطن والتاريخ .

American Historical Review. New York, 1879 ... English Historical Review. London, 1886 ... La Revue des Questions Historiques. Paris, 1886 ... Rivista Storica Italiana. Torino, 1884 ...

<sup>\*</sup> من المحلات التاريخية في ألغرب نجد مثلا :

## الفصل الثالث جمع الأصول والمراجع

تمهيد – كتب المراجع (الببليوغرافيات) – الوثائق – البحث عن الوثائق – أمثلة: البحث عن الوثائق في أرشيڤ پيزا بين البرثائق في دار المحفوظات المصرية – في أرشيڤ فلورنسا التاريخي – في أرشيڤ فينا التاريخي – في كنيسة فرسان سان استيفانو في پيزا – في أرشيڤ البندقية – في أرشيڤ فينا التاريخي – في أرشيڤ لندن التاريخي – في أرشيڤ لندن التاريخي – كيابة المخلوب من المحسور – آثار الإنسان ومخلفاته.

الخطوة التالية فيما نحن بصدده هي أن يتوفيَّر الباحث على جمع المادة التاريخية للموضوع الذي وقع عليه اختياره ، من المراجع العامة والخاصة ، أو من المصادر والأصول المطبوعة والمخطوطة ، مع حصر الآثار والمخلفات التي تتعلق به .

والمراجع العامة والحاصة تنفيد في إعطاء الباحث فكرة عامة عن العصر الذي يكون موضوع البحث جزءًا منه ، كما تقدم له بعض المراجع التي تعنيه . ومن الضروري أن يبدأ الباحث في هذه المرحلة بالإفادة بما كتبه السابقون ، والاستعانة بالمراجع التي اعتمدوا عليها . وعدم العناية بذلك يعد مضيعة للوقت وإخلالا بشروط البحث العلمي . وينبغي على كل جيل من المؤرخين أن يعرف ما كتبه السابقون ، والمراجع التي أفادوا بها ، وعليه أن يبدأ حيث انتهوا ، وأن يعمل مؤرخ اليوم لكي يمهد لمؤرخ الغد ، وهكذا على التوالى .

وعلى الباحث أن يتتبع المسألة أو الفكرة الواحدة فى بعض الكتب الجيدة والرديئة على السواء، مع التعرف على الكتب التى اعتمد عليها أولئك وهؤلاء، لكى يدرك كيف نمست هذه الفكرة وتطورت ، وكيف عالجها الكتاب الختلفون. وهذه القراءة المقارنة تساعد الباحث على معرفة أوجه القوة وأوجه الضعف ، وتعينه على الوصول إلى تحديد المسائل الجديرة بالدرس والإيضاح.

فالباحث الذى يرغب فى الكتابة عن ناحية من تاريخ مصر فى القرن الثامن عشر ــ مثلا ــ ينبغى عليه أن يدرس أولا بعض المراجع العامة عن تاريخ مصر منذ أقدم العصور حتى عصر دراسته ، لكى يفهم أساس تطور هذه البلاد عبر

التاريخ . ثم يتجه إلى المراجع التي تبحث في تاريخ مصر في أثناء القرن الثامن عشر ، ثم يطالع ما كتبه الرحالون الذين زاروا مصر ، ويدرس ما دوّنوه عنها ، قبل التغلغل في الأصول والوثائق التاريخية في مصر والخارج ، وذلك لكي يزداد بالتدريج اقتراباً من الناحية التي يرغب في الكتابة عنها .

وكيف يمكن الباحث أن يعرف كل أو جل المراجع العامة والخاصة والأصول المطبوعة \_ أولاً \_ عن موضوع دراسته ؟ الإحاطة بذلك ليست أمرًا سهلا . و يمكن الباحث في أول الأمر أن يستعين بالاطلاع على المقالات الواردة في دوائر المعارف فيعرف بعض المراجع والأصول المطبوعة التي تخصه .

ثم عليه أن يرجع بعدئذ إلى كتب المراجع (الببليوغرافيات) التي تتناول موضوع دراسته. ولقد أصدر الغربيون أنواعاً مختلفة من كتب المراجع ، فهنها الببليوغرافيات العامة، ومنها الحاصة بقطر أو عصر أو بشخصية معينة. وبعضها يكتفي بذكر المراجع والمصادر وأماكن وسني طبعها وعدد صفحاتها ، بيما يُعطى بعضها الآخر مذكرات وصفية موجزة عن المراجع والأصول المطبوعة \* . ولكن

International Bibliography of Historical Sciences edited by the International Committee of Historical Sciences. Washington, 1926 ...

ويصدر هذا المجلد مرة كل سنة ابتداء من سنة ١٩٢٦ ويشترك في وضعه طائفة من العلماء والباحثين . وله لحان فرعية في أقطار أوروپا وأمريكا . وهو ينشر قوائم مختارة من المراجع والأصول التاريخية التي صدرت في عام مكتفياً بذكر مكان الطبع وتاريخه وعدد صفحات الكتاب . والمؤلفات التي يوردها تشمل جميع نواحي التاريخ ، فتتناول طرق البحث في علم التاريخ ، والعلوم المساعدة ، ودور الأرشيث ، والمؤلفات العامة عن التاريخ الاقتصادي ، وعن تاريخ الحضارة ، وعصر ما قبل التاريخ ، وشعوب الشرق القديم ، وتاريخ اليونان والرومان ، وتاريخ الكنيسة القديم ، وتاريخ بيرنطة ، وتاريخ العصور الوسطى في الغرب ، ونواح مختلفة من التاريخ الحديث ، مثل التاريخ الديني والثقافي والاجتماعي ، وتاريخ العلاقات السياسية ، وتواريخ آسيا وأفريقيا وأمريكا . . .

Bibliographie Critique des Principaux Travaux parus sur l'Histoire de 1600 a 1914 en 1932 et 1933. Paris, 1935.

نشرت هذا المجلد جمعية التاريخ الحديث في پاريس . وهو يعطى قوائم عن نواح من التاريخ العام والحاص مع وصف موجز كما تتناوله المؤلفات الواردة من الموضوعات .

ومن كتب الببليوغرافيات عن قطر معين نجد عن سورية مثلا :

Rohricht, R.: Bibliotheca Geographica Palaestinae. Berlin, 1890. Masson, R.: Bibliographie Française de la Syrie. Marseille, 1919.

<sup>\*</sup> بعض أمثلة عن كتب الببليوغرافيات:

هذا لا يكنى ، إذ أن كتب المراجع لا تكون وافية فى كل الأحوال ، وهى كثيرة الغالب لا تذكر شيئًا عن المقالات المنشورة فى المجلات التاريخية ، وهى كثيرة ومتنوعة . فمن الضرورى إذًا مراجعة فهارس هذه المجلات للإلمام بما يكون قد كتب فيها عن موضوع الدراسة المعين . وكذلك ينبغى على الباحث أن يراجع فهارس دور الكتب المطبوعة وغير المطبوعة التى تتاح له فرصة التردد عليها فى بلده أو فى الحارج . وعليه أن يجمع من كل هذه النواحى أسماء المراجع والأصول التى تعنيه ، لكى يدرس ما يجده منها كلما استطاع إلى ذلك سبيلا . ويحسن أن يستعين بعمل فهرس أبجدى لمراجعه وأصوله التاريخية على جزازات من الكرتون (الفيش) ، أو فى صفحات من الورق ، ويدون بها ملاحظاته .

Hilmy, 1b. Prince: The Literature of Egypt and the Sudan, 2 vols. London, 1886-1888.

Maunier, R.: Bibliographie Economique, Juridique et Sociale de l'Egypte Moderne (1798-1916). Le Caire, 1918.

وفي الشخصيات نجد عن دانتي أليجيري مثلا:

Cosmo, U.: Guida a Dante. Torino, 1947.

ويعرض بإيجاز نواحى من حياة دانتي ومؤلفاته ، ويأتى في كل ناحية بقائمة من المصادر والمراجع التي تختص بها .

Koch, Th. W.: Catologue of the Dante Collection presented by W. Fiske to Cornell University, 2 vols. New York, 1898-1900.

Fowler, M.: Additions (to Cornell's Dante Collection, 1898-1920). Ithaca, N.Y., 1921.

يحتوى الفهرس الأول على ٢٠٦ صفحة والثانى على ١٥٢ صفحة ويبلغ مجموع الكتب الدانتية التي وردت بهما حوالى ٨٣٧٥ بنداً وتشمل المؤلفات التي وضعها دانتي بالإيطالية واللاتينية ، وترجماتها ترجمة كاملة أو جزئية إلى اللغات الغربية والشرقية الشائعة وغير الشائعة ، ثم المؤلفات الصادرة عن دانتي ومؤلفاته ، مع وصف موجز لكل بند منها ، وذلك من القرن الرابع عشر حتى سنة ١٩٢٠. وبلغت محتويات هذه المكتبة النادرة في جامعة كورنيل في إيثاكا بولاية نيويورك حينا زرتها في خريف سنة ١٩٦٧ ، حوالى أحد عشر ألف مجلد ! وهي أكبر مكتبة دانتية في العالم . ويقوم الآن الأستاذ ١ . ل . پلجريني بإعداد قائمه تكميليه لهذه المجموعة ، عما ورد إليها منذ ١٩٣٠ حتى ١٩٦٥ .

Toynbee, P.: Britain's Tribute to Dante in Literature and Art. London, 1921.

يحتوى على قائمة بالمخطوطات والمطبوعات والترجات لمؤلفات دانتي والمعؤلفات عنه ، فضلا عن قائمة بما يتصل به من الصور والتماثيل وأعمال الحفر والمعارض ، من حوالي سنة ١٣٨٠ حتى سنة ١٩١٣ – ويبين ذلك جهود الإنجليز في خدمة التراث الدانتي .

Dante: An Excerpt from the General Catalogue of the Printed Books in the British Museum. London, 1952.

<sup>=</sup> ونجد عن مصر:

ويتجه الباحث بعدئذ إلى البحث عن الوثائق والأصول التاريخية اللازمة للدراسته ، بما تشمله من المعاهدات أو المراسلات السياسية أو التعليات أو الأوامر أو المذكرات أو القوانين . . . والتي كانت تتُحفظ عادة عند الملوك أو الأمراء أو عند بعض رجال الدين ، أو عند بعض الزعماء أو رجال السياسة أو رجال الحرب أو عند عامة الأفراد ، أو عند تجار الوثائق .

وليس من الضرورى أن توجد وثائق وافية عن كل حوادث التاريخ ، إذ " تنظمس آثار كثير منها وتزول دلالاته ، بتعرّضها في ظروف مختلفة للتلف أو الضياع ، مثل ظروف الثورات أو الحرائق أو الرغبة في التخلص منها وإتلافها عن عمد ، حينما تكون في حوزة من لايفهم قيمتها التاريخية ، أو من يهمه منع تداول معلوماتها بين الناس . وبذلك يضيع الكثير منها بالنسبة للتاريخ ، وكأن الأفكار والحوادث التي كانت تحملها في طياتها وثناياها لم تكن في الوجود .

وعلى ذلك فكثيرًا ما يجد المؤرخ فجوات فى مجرى التاريخ ، لا يمكنه أن يملأها، وستبقى حلقات كثيرة من التاريخ مجهولة إلى الأبد . وليس هناك ما يمكن أن يُعوض عن ضياع تلك الوثائق . وحيث لا توجد الوثائق ينعدم وجود التاريخ \*.

والبحث عن الوثائق (heuristic) من العمليات الأساسية في كتابة التاريخ . وإن كشف كمية من الوثائق الهامة عن موضوع معين ، هو الذي يُعدد إمكان الاستمرار في بعثه أو العدول عنه إلى موضوع آخر . والباحث الذي يكتب التاريخ دون أن يحصل على مجموعة من الوثائق الأساسية الجديدة ، أو التي لم يكن قد سبق استخدامها استخداماً علمياً مكتملا ، تنقص قيمة بحثه العلمية أو تتضاءل أو تنعدم ، مهما بذل من مجهود .

ولقد لاقى الباحثون والمؤرخون القدامى صعوبات جمنَّة فى سبيل الوصول إلى الوثائق التاريخية . وإذا كانت الحوادث التى قصدوا الكتابة عنها قريبة نسبينًا من العهد الذى عاشوا فيه ، فإنهم كانوا يرجعون إلى روايات بعض الأشخاص الذين شهدوا الحوادث ، ويقارنون بينها ، وينقدونها ، ويستخلصون منها ما يمكن الوصول

Langlois, Ch. V. et Seignobos, Ch.: Introduction aux Etudes Historiques. \*
Paris, 1898.

Engl. Trans. by G.G. Berry. London, 1912 p. 17.

إليه من الحقائق التاريخية . على أن هذه الطريقة لا تكون سليمة دائمًا لتعرض الروايات الشفوية من الروايات الشفوية من شأنه أن يوقف ، في الغالب ، ما يكون قد دخل عليها من التغيير عند الحد الذي سُجِلَّتُ فيه .

فالوثائق ضرورية جداً العهد القريب نسبياً من المؤرخ . فضلاً عن الأزمنة البعيدة عنه . وفي أغلب الأحيان تنتقل الوثائق من حوزة الأفراد إلى الأماكن العامة ، وتتُحفظ في دور الأرشيق ودور الكتب وفي المتاحف والأديرة والكنائس . ولقد وتضعت الفهارس للكثير من الوثائق المحفوظة في الأماكن العامة . إلا أنها في أحوال كثيرة تكون غير وافية ، ويكتني أغلبها بوضع أرقام مجادات الوثائق مع بيان الشهور والسنوات التي تتناولها ، دون أن تصف مضمون محتوياتها . وهي بين قديم وحديث ومخطوط ومطبوع . كما أنه توجد وثائق كثيرة لم تنظم ولم توضع لها الفهارس الأولية بعد ، في مصر أو في الحارج . وتتُعد هذه الوثائق بالنسبة للباحثين في حكم المجهولة ، ولا يمكن الإفادة بها قبل تقسيمها وترتيبها ترتيباً أولياً على الأقل .

إلا أن التقدم مستمر في هذا الميدان . فلقد و ضعت . ولا تزال توضع . فهارس وصفية لبعض نواح من الوثائق في دور الأرشيق بالغرب . واهتمت الحكومات والهيئات العلمية في الغرب بإرسال بعوث خاصة من العلماء والباحثين إلى الحارج ، لكى تبحث في دور الأرشيق الأجنبية عن الوثائق التي تهم بلادها . وعندما فتح حمثلاً حأرشيق القاتيكان للباحثين . أنشأ كثير من الدول معاهد خاصة في روما ، لكى يعمل أعضاؤها في البحث عن الوثائق التي تعنيهم . والقيام بنسخها ، ووضع الفهارس لما يهمهم منها ، في أرشيق الفاتيكان . فهكذا فعلت إنجلترا وفرنسا وألمانيا والمجيكا والدانمرك . . فهل ندرك نحن قيمة مثل هذا العمل ، ونحذو حذو الأمم الحديثة ، الكبيرة أو الصغيرة ، في سبيل الحرص على جمع الوثائق التاريخية التي تهم تاريخ بلادنا ، في كل أو بعض أنحاء العالم ؟ وهل يتوفر لنا الرجال والمال والإمكانيات والزمن الذي يتحقق فيه مثل هذا الهدف العلمي الحليل ؟ هذا هو الأمل المرتجى تحقيقه ، إن لم يكن اليوم فغداً .

وكيف يستطيع الباحث المبتدئ أن يشق طريقه في هذا البحر العجاج ؟ لا ريب أن طريق البحث وعر شاق ، ولا بد في سلوكه من الصبر والجلد . ويمكن للباحث أن يرجع إلى فهارس الوثائق التي يظن أنها تحوى شيئاً يعنيه . ومن حسن الحظ أن تكون بعض الوثائق اللازمة له قد حصرت ونطمت ووضعت لها الفهارس التي تسهل عليه العمل .

ولكن ستبقى أمامه دائماً مناطق مجهولة لا بد له من الإقدام على كشفها بنفسه ، إذ أن البحث عن الوثائق نوع من المغامرة لمحاولة الكشف عن المجهول . وقد تتعارض فى بعض الأحيان المصلحة بين الباحث وبين أمين الأرشيڤ ، الذى قد يدعى أنه لا يعرف شيئاً عما يطلبه الباحث ، لأنه قد يكون هو نفسه مهتماً بدراسة هذه الوثائق ذاتها ، فيمنعها عنه . وقد تكون مجموعة من الوثائق التى تعنى الباحث فى حوزة باحث آخر عاكف على دراستها لفترة من الزمن ، وربما يحتجزها لنفسه حتى ينتهى من بحثه فيها . إلا أنه بشىء من اللباقة والكياسة ، قد يستطيع الباحث أن ينال مساعدة أمين الأرشيڤ ومساعدة ذلك الباحث الآخر الذى تعنيه هذه الوثائق ذاتها ، ويحصل منهما على ما هو فى حاجة إليه (١) . والباحث عن الوثائق يشبه المنقب عن الآثار الذى قد يظل زمناً طويلا ينقب فى مناطق مختلفة ، يعتر فى النهاية على ما يُرضيه ويرضى العلم .

ولنأخذ بعض الأمثلة العملية عن جمع الوثائق والأصول التاريخية .

فالباحث في دار المحفوظات المصرية عن تاريخ النظام الإدارى في مصر في أثناء العهد العنماني من سنة ١٥١٧ إلى سنة ١٧٩٨ ، سيجد مادة قد وُضعت عنها بعض السجلات الأولية ، فيستعين بها في فحص بعض « دفاتر كشيده عصر (٢) » وسيجد أنها تحتوى مثلاً على صور الفرمانات السلطانية الصادرة إلى باشوات القاهرة لحكم هذه البلاد . ويفحص أيضاً بعض دفاتر القيد الخاصة بالفرمانات والأوامر الباشوية الصادرة من الباشا التركى في القاهرة إلى حكام

Crump: op. cit. p. 89.

<sup>(</sup>۱) (۱) أى دفاتر قيد ديوان مصر . ويتصل هذا ببعض ما قمت به من بحث حيا كتبت بالاشتراك مع محمد محمد توفيق فصلا عن «تاريخ مصر في العهد العباني (١٥١٧ – ١٧٩٨) » في سنة ١٩٤٢، والمشار إليه آنفاً وفي قائمة المراجع .

الأقاليم. ويدرس دفاتر الميزانية التي تبين وجوه الإيرادات من الضرائب المختلفة وأوجه صرفها، في مرتبات الموظفين والعسكر، وفي أعمال الرى، وفي إعانة الذرارى والمستحقين، وفي تموين الحرمين وإمدادهما بالمؤن والهدايا. ويمكن لهذا الباحث أن يدرس دفاتر التزامات الأراضي والجمارك بالنسبة للملتزمين، في نظير ما يؤدونه عليها من الأموال إلى حكومة القاهرة المحلية، وهكذا.

وسيجد الباحث في هذه الدفاتر والأوارق كثيرًا من المعلومات الطريفة عما يبحث عنه وسيدرك مثلا اختصاصات كل من الباشا العناني وأعوانه من الموظفين ، واختصاصات هيئة المماليك المصريين ، واختصاصات الحامية العنانية والأوجاقات السبعة (١) وسيفهم مدى التداخل في اختصاصات هذه العناصر ، وتشابكها ، واشتراكها في حكم العاصمة ، وفي إدارة الأقاليم ، وفي توطيد الأمن ، وفي العناية بالزراعة والتجارة ، وفي جباية الأموال ، وفي اشتراكها في حروب السلطان العناني في أورو پا . وسيدرك الباحث مدى ذلك التوازن العجيب الذي أوجده العنانيون في مصر ، وفي غيرها من الولايات العنانية ، للحيلولة دون استقلال عنصر واحد فيها بحكم البلاد ، لضمان بقائها تحت الحكم العناني .

والباحث فى دار المحفوظات المصرية كذلك عن تاريخ محمد على ، قائد الجند الألبانى بعد رحيل الحملة الفرنسية عن مصر ، وقبيل توليه حكم البلاد بتأييد من رجالات البلاد ومن شعب القاهرة ، يمكنه أن يدرس بعض الدفاتر الحاصة بمرتبات العساكر الألبانيين ابتداء من سنة ١٢١٧ هـ وسيجد الباحث فى هذه الدفاتر اسم «محمد على أغا سرجشمهء عساكر أرنؤود (٢)»، وسيجمع بعض المعلومات عن مرتباته وعن تكاليف عساكره . ثم يفحص ما يخص محمد على أغا فى «دفاتر كشيدهء مصر» ، كما يبحث فى بعض الأوراق التركية التى لم يتم وضع سجلات لها ، وهى عبارة عن بعض أوامر باشوية ، أو تذاكر ديوانية خاصة بمرتبات الجنود ، وبذلك يستخرج بعض المادة العلمية التى توضح نواحى من تاريخ محمد على فى هذه الفترة من التاريخ .

<sup>(</sup>١) أوجاق فى التركية بمعنى الموقد واستعملت بمعنى فرقة العسكر . وكانت الحامية العنانية فى مصر مقسمة إلى سبع فرق .

<sup>(</sup>٢) يعني قائد الحند الألباني .

والباحث في تاريخ فخر الدين الثاني أمير لبنان - مثلاً - يلزمه السفر إلى البنان وسورية ، للرجوع إلى الأصول التاريخية الضرورية ، ولقابلة بعض العارفين بتاريخ البلاد وبدور الكتب بها . فيصل إلى بيروت للالتقاء بالدكتور أسد رستم فيجده قد انتقل إلى المصيف ، فيتبعه إلى ظهور الثوير ، ويتحدث إليه طويلا ويفيد بخبرته الدقيقة وعلمه الغزير . ويشرع في التردد على المكتبة الشرقية في كلية القديس يوسف ، ويواظب على البحث والدرس فيها ، فيعثر على الأصول والمراجع الأساسية ، وبعضها نادر الوجود . وعندما يجمع الباحث قدرًا معقولا من المعلومات اللازمة له ، ينتقل إلى زحلة للاجتماع بالأستاذ عيسي إسكندر المعلوف صاحب الخبرة الوثيقة بهذا الموضوع التاريخي ، وهناك يكسب قدرًا طيبًا من صاحب الخبرة الوثيقة بهذا الموضوع التاريخي ، وهناك يكسب قدرًا طيبًا من وعبد القادر المغربي (٢) ، فيتحدث إليهما ، فيستزيد منهما علمًا ومعرفة . ثم يلتقي وعبد القادر المغربي (٢) ، فيتحدث إليهما ، فيستزيد منهما علمًا ومعرفة . ثم يلتقي بالأستاذ محمد حسني الكسم (٣) ، فتنفتح أمامه سبل للبحث جديدة ، ويعثر على مجموعة أساسية من الوثائق الحطية التركية التي لم تدرس من قبل (٤).

و يحرص الباحث كذلك على زيارة بعض المواضع التاريخية مثل دير القمر وبيت الدين ، لمشاهدة شيء من آثار الأمير فخر الدين ، ولكى يعرف شيئًا من طبيعة الجبال والوديان والسهول ، ويتنسم هواءها ، ويختلط ببعض السكان من طوائف وبيئات وأسنان مختلفة ، لكى يفهم شيئًا عن البلاد وأهلها ، مما يجعله أقرب إلى موضوع دراسته .

<sup>(</sup>١) محمد بن عبد الرزاق كرد على (١٨٧٦ – ١٩٥٣) اشتغل بالعلم والصحافة والسياسة . وكان رئيساً للمجمع العلمي العربي في دمشق . وولى وزارة المعارف السورية . ومن آثاره المطبوعة « مجلة المقتبس » و « خطط الشام » و « الإسلام والحضارة » .

<sup>(</sup>٢) عبد القادر المغرب ( ١٨٦٧ – ١٩٥٦ ) من علماء اللغة العربية وكان عضواً في عدة مجامع علمية ووكيلا للمجمع العلمي العربي في دمشق . ومن آثاره المطبوعة « الاشتقاق والتعريب » و « عثرات اللسان » و « الأخلاق والواجبات » و « تفسير جزء تبارك » .

<sup>(</sup>٣) محمد حسى الكسم (١٨٨٣ – ١٩٥٦) من المشتغلين بالعلم . وكان أميناً للمكتبة الظاهرية ، فى دمشق ، ومن هواة الكتب . واشتغل بتجارة المحطوطات بين سوريا ولبنان وتركيا ومصر . وقد ظالنا على صلة المودة بالمراسلة والرؤية فى سوريا ومصر حتى سنة وفاته ، إذ كنت فى دمشق حينئذ .

<sup>(</sup> ٤ ) هذه هي مجموعة الوثاثق التي سبقت الإشارة إليها في ص٢٧ حاشية ١. والكلام في هذا الصدد خاص بما قمت به حيمًا كنت أعد رسالة بعنوان «فخر الدين بن معن » لنيل درجة الماجستير من كلية الآداب بجامعة ( القاهرة ) في صيف ١٩٣٣ تحت إشراف الأستاذ محمد شفيق غربال .

وكذلك يحرص الباحث على دراسة عدد من خرائط الشام بالمعنى الواسع – أى من حدود الأناضول إلى حدود مصر – سواء أكانت خرائط طبيعية أم اقتصادية أم سياسية ، حديثة أم قديمة . ثم يرسم لنفسه خريطة تفصيلية كبيرة الحجم والمقياس ، حتى يزداد معرفة بالمواضع المختلفة ، ولكى تكون له هادياً ودليلا فى أثناء تنقله ، ولكى يلم بمواقع البلاد التى لا تُتاح له فرصة زيارتها .

و يعرف الباحث وهو في لبنان أن الأب بولس قرألى (قره على ) اللبناني يدرس في إيطاليا موضوع الأمير فخر الدين المعنى ، فيكتب إليه سائلا إياه أن يمنحه شيئًا مما لديه من الوثائق أو المعلومات عن هذا الموضوع ، فيتكرم الرجل بأن يرسل إليه حوالى ١٥٠ صفحة من صور الوثائق الإيطالية ، المستخرجة من أرشيف فلورنسا التاريخي عن هذا الموضوع ، فيعكف على دراستها ، ويفيد بها أعظم الفائدة .

ثم يتجه الباحث إلى السفر إلى إيطاليا سفرة تمهيدية ، للاستزادة من دراسة اللغة الإيطالية . ولكى يأخذ فكرة عامة عن حضارتها العريقة ، إعداداً للمستقبل ويذرع إيطاليا طولا وعرضاً ، ويجتذبه إليها ما يشهده فيها من شي الفنون والعلوم التي سادت في العصور القديمة ، أو في العصور الوسطى ، أو في عصر النهضة ، أو في العصور الحديثة .

وتُتاح الفرصة للباحث لكى يسافر مرة أخرى بعد فترة قصيرة إلى إيطاليا ، لمتابعة دراسته التاريخية . وهناك يعكف على دراسة الأمير فخر الدين المعى من جديد ، لوجود وثائق وأصول تاريخية كثيرة عنه لم تُدرس من قبل ، فضلاً عن نواح تاريخية أخرى متصلة به ، مثل تاريخ المصادمات البحرية بين الأسطول العثماني وبين الأسطول التسكاني في القرن السابع عشر . ويقصد إلى أرشيڤ فلورنسا التاريخي ، ويجد بعض ما يفيده في الفهارس المطبوعة والمخطوطة ، التي يُطلعه عليها المختصون في ذلك الأرشيڤ ، ويستدل بها في فحص بعض المجلدات الحاصة بهذا الموضوع .

ولكنه لا يكتنى بما استخلصه من الفهارس المشار إليها ، فيدرس عشرات من المجلدات في سنوات محددة وفي نواح مختلفة . فيفحص مثلاً المجلدات التي تحتوى على مراسلات ممثلي فلورنسا في القسطنطينية ، ومذكرات التجار

الفلورنسيين في أراضى الدولة العثمانية ، وتقارير رجال سان استيفانو الواردة إلى حكومة فلورنسا . وكذلك يدرس المجلدات التى تضم صور المراسلات الصادرة من حكومة فلورنسا إلى ممثليها في الشرق الأدنى ، وإلى التجار الفلورنسيين ، وإلى رؤساء نظام سان استيفانو<sup>(۱)</sup> ، ويدرس الباحث كذلك عشرات من المجلدات الحاصة بالمراسلات الواردة من صقلية والبندقية وجنوا مثلا إلى حكومة فلورنسا إلى هذه المجلدات التى تحوى صور المراسلات الصادرة من حكومة فلورنسا إلى هذه الحكومات . وينتج عن هذا البحث جمع مادة أصلية فريدة لم يسبق دراستها أو نشرها ، بعضها يؤيد الوثائق السابقة عليها ، وبعضها الآخر يزيدها إيضاحاً وبعضها يصححها ، أو يضيف إليها ما لم يكن معروفاً من قبل (۲) .

ولا يقتصر الباحث على العمل فى أرشيف واحد ، بل يقتضيه البحث العلمى أن يتجه إلى العمل فى دور أرشيف أخرى فى أمكنة متعددة ، وتتناول ما يرغب فى دراسته . فينتقل إلى أرشيف پيزا التاريخى ، ولكنه مع الأسف يجد أن جزءًا هاميًّا من مجلدات الوثائق التى تدخل فى نطاق بحثه ، قد أكلتها النيران ، وإن لم يمنع هذا من عُثوره على بعض الوثائق المفيدة .

ويزور الباحث كنيسة سان استيفانو فى بيزا ، ويجد بها طائفة من المراسلات النادرة والكتب القديمة ، ويشهد بمتحفها مجموعة من الأعلام والأسلحة ومصابيح السفن التي كسبها فرسان سان استيفانو ، فى أثناء اشتباكهم بالسفن العثمانية فى البحر الأبيض المتوسط . وبذلك يزداد اقتراباً وفهماً لما يقوم بدراسته .

وكذلك يتجه الباحث إلى أرشيف البندقية التاريخي، الملحق ب « كنيسة

<sup>(</sup>١) كان كوزيمو الأولغراندوق تسكانا (١٥٣٧ – ١٥٧٤) قد أنشأ نظام سان استيفانو البحرى للدفاع عن سواحل تسكانا ولمهاجمة السفن العثانية في البحر الأبيض المتوسط .

<sup>(</sup>٢) هذا هو ما قمت به فى خريف ١٩٣٦ فى نطاق دراستى لإعدادرسالة بعنوان «فخر الدين الثانى أمير لبنان وعلاقاته بالغرب ، مع وثائق لم تنشر » لنيل الدكتوراه من كلية الآداب والفلسفة بجامعة روما تحت إشراف الأستاذين كارلو ألفونسو نلينو و إتورى روسى .

وكان إتورى روسى ( ١٨٩٤) — ١٩٥٥ ( Ettore Rossi. ١٩٥٥ — ١٨٩٤) عالمًا متضلعاً فى التركية والعربية . وأصبح مديراً لمعهد الشرق فى روما ، وصار أستاذاً للتركية فى جامعة روما . ومن آثاره المطبوعة « حصار وفتح رودس بحسب المصادر التركية » و « التاريخ البحرى لفرسان القديس يوحنا وأورشليم ورودس ومالطة » و « سيطرة الإسبان وفرسان مالطة على طرابلس » و « قائمة المخطوطات التركية فى الفاتيكان » . وصرت وثيق الصلة به منذ أن عرفته فى سنة ١٩٣٥ .

الفرارى ». وهناك يدرس عشرات من المجلدات على النحو المشار إليه ، والتى تحتوى على المراسلات المتبادلة بين حكومة البندقية وبعض الحكومات الإيطالية، وبالعكس، والمراسلات المتبادلة بين حكومة البندقية وممثليها وتجارها فى الشرق الأدنى وبالعكس، فى نطاق البحث ذاته ، وبذلك يكشف عن مادة تاريخية أصلية لم يسبق نشرها أو درسها من قبل.

ويتجه الباحث إلى الدرس في أماكن أخرى خارج إيطاليا . فيتجه \_ مثلاً \_ المنتفهما منه عما يعنيه . وقبل سفره إليه ، يكتب إلى مدير الأرشيق في فينا مستفهما منه عما يعنيه . فيرسل إليه المعلومات التي يعرفها قائلاً إن المادة الموجودة قليلة وعديمة الأهمية ، مع ذكر أرقام المجلدات التي تحوى هذه المادة القليلة . ولكن ليس معني ذلك أن تكون معلومات مدير الأرشيق صحيحة . ويرى الباحث أن علاقات السلم والحرب كانت قوية دائماً بين الدولة العمانية وإمبراطورية النمسا ، بحكم الحوار وبحكم المصالح المشركة أو المتعارضة بينهما ، وأنه من المرجح وصول أخبار الشرق الأدنى وبحاره ، إلى حكومة النمسا عن طريق ممثليها في القسطنطينية . وبذلك لا يقتنع برد مدير الأرشيق ، ويسافر إلى فينا . ويجد أن الفهارس المطبوعة والمخطوطة غير ذات جدوى . ولكن لا يمنعه ذلك من البحث ، فيعمل بعض الزمن . ويدرس مراسلات ممثلي النمسا في القسطنطينية ، البحث ، فيعمل بعل أن يكشف عن طائفة ممتعة من الوثائق الألمانية والإيطالية معينة ، وينتهي به الأمر إلى أن يكشف عن طائفة ممتعة من الوثائق الألمانية والإيطالية التي تدخل في نطاق بحثه ، فيحملها إلى مدير الأرشيڤ راجياً إياه أن يكدرج معينة ، وينتهي به الأمر إلى أن يكشف عن طائفة ممتعة من الوثائق الألمانية والإيطالية أرقام مجلداتها ومضمونها في فهارسه المخطوطة على الأقل ، فيفعل .

وينطبت الباحث نفس الطريقة فى پاريس. فيزور أرشيف وزارة الحارجية فى الكيه دورسيه ، ولكنه لا يجد سوى قدر قليل مما يعنيه. فيتجه إلى المكتبة الوطنية فى پاريس ، حيث يدرس المراسلات المتبادلة بين ممثلي فرنسا فى القسطنطينية والحكومة الفرنسية ، وبين ممثلي فرنسا فى فلورنسا والحكومة الفرنسية ، وبدلك يجد بعض الوثائق التى تحتوى على معلومات فريدة ، لم يسبق حصوله على مثيلها من قبل ، ولم يسبق نشرها ، وليس فى فهرس المكتبة ما يدل على وجودها. ومثال

ذلك ما وجده من المعلومات عما أثاره هرب الأمير فخر الدين إلى تسكانا ، بمعاونة نائب القنصل الفرنسي في صيدا في سنة ١٦١٣ . وقد أثار ذلك غضب السلطان العثماني ، وأوجد أزمة سياسية هددت بإنقاص الامتيازات الأجنبية بالنسبة للدول الأوروبية جميعاً ، بل وربما خامرت السلطان فكرة إعلان الحرب على فرنسا (١).

ويتبع الباحث المنهج نفسه فى لندن. وهناك يتردد على دار المحفوظات التاريخية فى اتشانسيرى لين، ويدرس المراسلات المتبادلة بين ممثلى إنجلترا فى القسطنطينية وحكومة إنجلترا، وكذلك المراسلات المتبادلة بين ممثلى إنجلترا فى فلورنسا والحكومة الإنجليزية فيجد مادة تاريخية نافعة لم يسبق نشرها، وليس هناك ما يدل عليها فى الفهارس الموجودة. ومن ذلك ما يؤيد أخبار تلك الأزمة التى خلقها فرار الأمير فخر الدين، وما ترتب عليها من غضب السلطان العماني والصدر الأعظم على الدول الأوروپية (٢).

وهذه كلها أمثلة عملية تعطى فكرة عامة عن طريقة البحث عن الوثائق والأصول التى تظل مجهولة للعلم حتى يتكشف عنها ، وإلى آخر لحظة يظل الباحث يتوقع كشف أصول جديدة تزيد أو توضح أو تغير ما لديه من الحقائق ، عما قد يضطره إلى تعديل معلوماته إذا لم يكن قد طبع بحثه بعد ، أو إلى تغييرها إذا ما أعاد طبع بحثه (٣) .

وينبغى على الباحث أن يرجع دائماً إلى التصميم العام الذى رسمه لموضوع دراسته ، لكى يعد ل ما يرى تعديله بحسب الطريق العملى الذى يسلكه ، وعليه أن يدون النقط الثابتة عنه ، والمسائل المستجدة التى يداخله الشك فى شأنها ، والنقط المجهولة لديه ، وكل ما يتوقع أن يكشف عنه . ويقرأ الباحث بالتدريج المراجع التى تخصه ، وستدُلقى المعلومات الواردة بها ، والمعلومات التى تتضمنها الوثائق والأصول

ترتيبها وتنظيمها نما لا يتيح له فرصة دراسها فعليه الانتظار حتى يتم ذلك أو فليكمل عمله باحث آخر من بعد.

Bibliothèque Nationale de Paris, ms. français, Constantinople 16147, f. 354- (1) 357, 384-384 b; 422 a : De Harlay à Puisieux, Pera 3 et 28 Avril et 7 juillet 1614.

Public Record Office, London: S.P. Turkey 7 (1612-1620): 69 a: Pindar (٢)

to Carlton, Pera 9-19 December 1613. 76: do to do, Pera 3 February 1614.

ث قد لا يستطيع الباحث الرجوع إلى وثائق أرشيف القسطنطينية في هذا الصدد لعدم الفراغ من (٣)

التاريخية ، الضوء بعضها على بعض . وعلى الباحث أن يأخذ من المراجع المعلومات التي تعنيه بلغتها الأصلية أحياناً ، وبالترجمة ، وبالتلخيص ، بحسب الأهمية التي يراها من موضع لآخر ، مع بيان أرقام المجلدات في دور الكتب ، والصفحات التي ينقل أو يترجم أو يقتبس عنها ، في هوامش أوراقه الجانبية ، حتى يُمكن الرجوع إليها في مظانسها إذا اقتضى الأمر ذلك ، ولكى تكون من الأدلة على إثبات صحة ما كشف عنه من الحقائق .

وعلى الباحث أن ينقل بنفسه جزءًا من الوثائق التي يجدها في دور الأرشيڤ ، حتى يكسب شيئًا من التجربة الذاتية ، بتعامله مع هذه الأوراق المكدسة ، فيفهم أشياء من خصائصها ، من حيث نوع الورق ، والحبر ، وأقلام الكتابة ، والأختام الممهورة بها الأوراق ، إن وجدت ، وسيزيده هذا قربئًا من العصر أو من الموضوع الذي يتناوله . ويمكنه في الوقت نفسه أن يُشرك معه بعض الإخصائيين في نسخ جزء من الوثائق التي تعنيه ، كما يصور جزءًا منها بطريقة (الفوتوستات) أو (الميكروفيلم) بحسب الضرورة ، واختصاراً للوقت . ومن المستحسن أن ينقل الباحث شيئًا من المعلومات التي لا تتصل مباشرة بموضوع بحثه ، ولكنها تفيده في إيضاح كثير من المسائل التي تدور حول موضوعه .

ومن الضرورى أن يفهم الباحث محتويات ما ينقله ، من الوثائق والأصول والمراجع ، ويستوعبها أولا بأول حتى لا تتراكم الأوراق أمامه ، ولذلك ينبغى عليه أن يلخص مضمونها في هوامش الصفحات ، لكي تكون واضحة سهلة التناول .

ومن المذكرات التي على الباحث أن يدونها أولا بأول ، تعليق أو نقد أو ملاحظة على وثيقة أو مصدر ، أو فكرة عن مسألة تفصيلية معينة ، أو إشارة إلى أصل تاريخي أو مرجع للرجوع إليهما في المستقبل \* . وكثيرًا ما تعرض للباحث في هذا الدور من العمل أو في الأدوار التالية ، آراء ومسائل متشابكة أو غامضة ، فعليه أن يسارع بتدوين ملاحظاته عليها حتى لا ينساها .

ويتصل بالوثائق – فى المعنى العام – الرسوم والصور ، التى هى ذات أهمية خاصة من الناحية التاريخية . والوصف الكتابى مفيد – بدون شك – فى بيان خلُق وعادات ناپليون – مثلا – ، ولكن رسم المصور إياه فى أوضاع مختلفة ، أو صنع

المثال تماثيل له ، يعطينا بالألوان والظلال الواضحة فى الصورة ، ويمنحنا بالتجسيم الواضح فى المرمر أو البرونز ، فكرة أدق تضاف إلى ما يمكن أن نعرفه عنه من أوصافه وخلقه وطباعه ، بطريق الكتابة . فالرسوم ، والصور ، والحفر البارز أو الغائر ، والماثيل ، تساعدنا فى فهم التاريخ ، وتسجل لنا أحياناً أشكالا ومناظر وأزياء تغييرت معالمها أو زالت من الوجود ، أو ربما لا تنجح الكتابة فى التعبير عنها كما ينبغى . ويضاف إلى ذلك الصور الفوتوغرافية التى شاع استخدامها فى الزمن الحديث ، وهى تسجل مشاهد عديدة عن البشر وعن آثار الحضارة والعمران ، أو الآثار التي تتحدثها ثورات الطبيعة ، أو ويلات الحروب ، فينبغى على الباحث أن يتعنى بحصر ودراسة ما يخصه من هذه الأدوات المهمة النافعة فى بحث التاريخ والكتابة عنه ، إن وجدت .

ويتصل بالوثائق أيضًا – في المعنى العام – آثار الإنسان وبقاياه – فمن ذلك بقايا جسم الإنسان نفسه ، وملابسه ، ومساكنه ، ومبانيه ، وأسلحته ، وأدواته التي كان يستخدمها في أثناء حياته ، ونقوشه على الأحجار . . . مما يدخل في نطاق علم الآثار . فينبغي على الباحث في التاريخ أن يشاهد ويدرس بنفسه آثار العصر الذي يدرس ناحية من تاريخه ، ويزور المباني القائمة التي كان رجال ذلك العصر يعيشون فيها ، والحدائق التي كانوا يدرو حون عن خواطرهم في أرجائها ، إن وجدت . وعليه أن يتعرق على طريقة معيشتهم وأزيائهم ، ومخلفاتهم الشخصية ، وأن يتلمس ما كانوا يؤثرونه من أدوات الموسيقي وألحانها ، إن كانوا قد فعلوا ذلك . ويمكن أن يرجع الباحث إلى بعض المتاحف العامة أو الحاصة ، أو المباني أو الأماكن التي كان رجال الماضي يشغلونها أو يشغلون أجزاء منها ، وتحولت الآن إلى أماكن عامة .

ولا ريب أنه من الضرورى للمؤرخ أن يعيش فترة أو فترات من الزمن خلال هذه الذكريات التي تأدّت من الماضي إلى الحاضر ، وأن تشيع في نفسه هذه الرؤى وتلك الحلجات التي أحاطت برجال العصر الذي يدرسه ، إذ يُصبح بذلك كله أقدر على استخلاص الحقائق التي تعنيه ، وأقرب إلى فهم روح الموضوع الذي يتناوله ويرغب في الكتابة عنه .

# الفصل الرابع نقد الأصول التاريخية \*

#### إثبات صحتها

تمهيد في أهمية النقد ومراحله – التزييف والانتحال – أمثلة : مجموعة سليم العربي – كتابات عن سردينيا – ملحق مذكرات بايي – مراسلات ماري أنطوانيت – مشكلة البراق .

عرفنا أن التاريخ يدرس بواسطة الأصول التاريخية كالوثائق بما تشمله — في المعنى الأعم — من آثار الإنسان ومخلفاته . ويمكن أن تدعرف أشياء عن حوادث التاريخ من طريقين : طريق مباشر بملاحظة الحوادث في أثناء وقوعها ، وطريق غير مباشر بدراسة الآثار التي خلقتها هذه الحوادث . فالمعلومات عن حادث زلزال مثلاً ، يمكن معرفتها عن طريق مباشر من بعض شهود العيان ، أو بطريق غير مباشر بملاحظة آثار التدمير التي خلفتها الهزة الأرضية ، أو بقراءة وصف كتابي سجله أحد الناس عنها بطريق المشاهدة أو بطريق الرواية والسماع ، وهذا هو ما ينطبق تماماً على حوادث التاريخ .

فالحوادث والأوصاف التي يسجلها الرحالة مثلا تمتاز في أحوال كثيرة بإعطائها دقائق وتفاصيل ، وبتصويرها لنواح من روح العصر ، وهو ما لا يتاح بسهولة للكاتب المتأخر . على أن وجود الكاتب في العصر الذي يسجل حوادثه لا يعني

رسم ، أسد : مصطلح التأريخ . بيروت ، ١٩٣٩ . ص ١٥ – ١٣٠ .

Fling, F.M.: The Writing of History, An Introduction to Historical Method.

New Haven, Yale University Press, 1926. pp. 48-102.

Oman, Ch.: On the Writing of History. London, 1939. pp. 33-75. Langlois Ch. and Seignobos, Ch.: Introduction to the Study of History,

trans. by G.B. Berry. London, 1912. pp. 63-190.

بدوی ، عبد الرحمن : النقد التاریخی . یتضمن ترجمة کتاب لانجلوا وسینیو بوس عن الفرنسیة بعنوان « المدخل إلى الدراسات التاریخیة » و کذلك یتضمن ترجمة « نقد النص » لپول ماس ، وترجمة نصوص لكانت ودیكارت و پول قالیری فی التاریخ . القاهرة ، ۱۹۹۳ .

<sup>\*</sup> بجد القارئ فصولا طيبة في نقد الأصول التاريخية في بعضِ المراجع مثل:

أنه يستطيع الإحاطة بجميع نواحيه ، بما يتيح له أن يكتب عنه الكتابة العلمية ، لعوامل الهوى والتحيز والحشية والرغبة في المنفعة ، ولعدم إمكان الإفصاح عن خفايا السياسة أو الشؤون العسكرية في وقتها ، حرصاً على مصلحة الدولة والشعب، كما أشرنا إلى ذلك في موضع سابق .

فحوادث التاريخ تُعرف إذاً بصفة أساسية عن طريق غير مباشر ، بدراسة آثار الإنسان المتنوعة التي تُحفظ من الضياع . فالمؤرخ لا يرى الحوادث نفسها ، ولكنه يرى ويدرس آثارها . فآثار الإنسان المتنوعة هي نقطة البدء ، والحقيقة التاريخية هي الهدف الذي يتوختي المؤرخ الوصول إليه . وبين نقطة البدء والهدف يوجد طريق طويل معقبد متشابك تعتوره المصاعب والعقبات والأخطاء ، التي تبعد بالباحث عن الهدف وعن بلوغ الحقيقة . ولكن المؤرخ لا يجد غير هذا الطريق للوصول إلى غرضه . ودراسة الأصول التاريخية وتحليلها بأساليب مختلفة ، هي من أهم المراحل في طريقة البحث ، وهي عبارة عن ميدان نقد الأصول التاريخية .

وربما تكون دراسة آثار الإنسان من أبنية وتماثيل ومصنوعات مادية ملموسة ، أسهل من دراسة كتاباته المسجلة عن حوادث الماضى ، لوجود علاقة واضحة بين الآثار الماثلة أمام المؤرخ ، وبين أسباب وجودها ، وارتباط ذلك بحوادث التاريخ . ولكن الكتابات التي يدوّنها الإنسان عن حوادث تاريخية معينة هي أثر عقلي سيكولوجي وليست شيئًا بارزًا ملموساً . وهي لا تزيد عن كونها مجرد رمز أو تعبير عن أثر تلك الحوادث في ذهن من دوّنها . وبذلك تنحصر قيمة الآثار الكتابية في أنها عمليات سيكولوجية معقدة وصعبة التفسير ، لأن الإنسان نفسه ، على وجه العموم ، كائن معقد مركب متضارب صعب الفهم . فلا ريب أن يكون الكثير من حوادثه وما يعبر عنها على غراره .

وللوصول من الأصل التاريخي المكتوب إلى الحوادث ، ينبغي أن نتعقب سلسلة العوامل التي أدت إلى كتابته . ولكي يصل المؤرخ إلى الحوادث الأصلية لا بد من أن يُحيي في خياله الظروف التي أحاطت بكاتب الأصل التاريخي ، منذ أن شهد الوقائع ، وجمع معلوماته عنها ، حتى دوّنها في الأصل المكتوب والماثل

أمام المؤرخ. وينبغى على المؤرخ أن يلاحظ قبل البدء فى نقد الأصل التاريخى الكتابى المخطوط هل هو فى نفس الحالة التى كان عليها من قبل؟ ألم يسبّل ويتآكل؟ ألم تُفقد بعض أجزائه أو تطمس بعض فقراته؟ وذلك لكى يرميّمه بقدر المستطاع، ويجعله أقوى على البقاء والحفط.

وهناك عدة مراحل للنقد فالنقد الظاهرى (external criticism) يتعلق بعدة أمور، مثل إثبات صحة الأصل التاريخي، ونوع الحط والورق، وتعيين شخصية المؤلف وزمان التدوين ومكانه . أماالنقد الباطني (internal criticism) فيبحث في الحالات العقلية التي مر خلالها كاتب الأصل التاريخي، ويحاول أن يتبين قصد الكاتب بما كتب، وهل كان يعتقد صحة ما كتبه ، وهل توفرت المبررات التي جعلته يعتقد صحة ذلك ؟

وأساس النقد الحذر والشك في معلومات الأصل التاريخي ، ثم دراسته وفهمه واستخلاص الحقائق من ثناياه . وما أكثر ما يتكلم الناس عن ضرورة النقد ، ولكن كثيرين منهم لا يطبقونه عملينًا ، لأنه ليس بالأمر السهل . وقد يكون الإنسان في حياته اليومية أميل إلى تصديق ما يصادف هوى في نفسه ، وأبعد عن تكذيب ما يصطدم بعواطفه ورغباته . وليس من المستطاع قبول أقوال الناس بنفس الثقة ، لاختلاف قيمهم وأغراضهم ونوازعهم . وأصحاب النفوس الزائفة يكذبون وينافقون ويغررون للوصول إلى أغراضهم ومطامعهم — أو ليس ذلك أدعى إلى الحداع والبعد عن الحقيقة السافرة ؟ فإذا كانت هذه هي الحال فيا يتعلق بالحاضر ، فما بالنا بحوادث الأمس ، والأمس البعيد ؟

ولقد استخدم كثير من المؤرخين في الزمن الماضي الأصول التاريخية دون نقد أو تمحيص ، إذ أنه أسهل على الإنسان أن يصدق بغير مناقشة ، ويوافق دون نقد . ولكنه من غير المستطاع للمؤرخ أن يصل إلى الحقيقة التاريخية ، إذا لم يعمل النقد في كل ما يقع تحت يده من أنواع الأصول التاريخية ، وهو ما قد يستغرق زمناً ليس بالقليل . وليس هناك ما يحمل الباحث على العجلة والتسرع أو العمل فوق طاقته . ولهذا فقد سبق القول بأن الباحث الذي يرغب في كتابة التاريخ كتابة علمية ، ينبغي عليه أن يقصر عمله على مسألة تاريخية محددة ، لكي يظفر

ببحث علمى مبتكر أصيل بالنسبة لعلم التاريخ: والباحث في التاريخ، كغيره من الباحثين في شتى فروع المعرفة، إذا عرف بإخلاص قيمة البحث العلمى الخالص، الذي يستوفى شروط البحث الصحيح، فلن يرضى بغيره بديلا في كل الأحوال والظروف.

وأول مرحلة من مراحل نقد الأصول التاريخية هي إثبات صحتها ، لأنه إذا كان الأصل أو المصدركله أو بعضه مزيفاً أو منتحلا فلا يمكن الإعتاد عليه على وجه العموم . صحيح أن تزييف الأصول والوثائق صار اليوم أصعب منه في الماضي ، ولكن دوافع التزييف والدس لا تزال قائمة ، كالأهواء والمطامع ، وحب الكسب ، والشهرة . والتزييف والانتحال يوجدان في كل أنواع الأصول والمصادر التاريخية .

فقد تُزينَّف الآثار المادية من أجل الكسب، في أحوال كثيرة. ومن الأمثلة على ذلك ما حدث من وجود مجموعة من الأواني والأدوات الفخارية في أورشليم في سنة ١٨٧٧. وقد دل على وجودها سليم العربي الذي كان يعمل في خدمة بعض المنقبين عن الآثار في فلسطين ، واشترى بعضها متحف برلين . ولكن البحث العلمي أثبت أن هذه الآثار مزيفة ، وربما كان سليم نفسه هو صانعها بقصد الكسب \* .

ومن الأمثلة على الكتابات المزيفة مجموعة من الحطابات والتواريخ والأشعار طبعت في إيطاليا بين سنتي ١٨٦٣ و ١٨٦٥ ، باعتبار أنها قد كتبت عن جزيرة سردينيا في الفترة بين القرنين الثامن والحامس عشر . ولقد أثار ظهور هذه المجموعة دهشة كبيرة في الأوساط العلمية ، لأنه كان مجهولا وجود كتابات من هذا النوع في سردينيا في ذلك العهد . وبعد نشر هذا الكتاب ، وتضعت أصوله الحطية في مكتبة كاليارى في سردينيا . وحدثت مناقشات طويلة بشأن هذه الكتابات . فعرضت الأصول الحطية على أكاديمية العلوم في برلين لدراستها . وفحص بعض العلماء الحطوط التي كتبت بها هذه الأصول ، وبحث آخرون الناحية اللغوية والأدبية ، وناقش غيرهم المعلومات التاريخية ، ووجدوا أن ما جاء بها لا يطابق ولا يشابه ما عرف عن خطوط سردينيا وأدبها وتاريخها في أثناء تلك القرون .

فقرر العلماء أن هذه الآثار الكتابية مزيفة (١).

ومن هذا النوع نجد أيضًا « ملحق مذكرات بايى» عمدة پاريس وأول رئيس للجمعية الوطنية في حوادث الثورة الفرنسية ، واسم هذا الملحق Supplément aux). ونُشر لأول مرة في سنة ١٨٠٤ على أنه من وضع أحد أعضاء الجمعية التأسيسية في پاريس دون تحديد اسم واضعه . وعندما أعيد طبع مذكرات بايي في سنة ١٨٢٢ ، اعتبر هذا الملحق جزءً ا من تأليف بايي نفسه .

ولكن الدكتور فلنج أستاذ التاريخ الأوروبي بجامعة نبراسكا في الولايات المتحدة الأمريكية ، استطاع أن يكشف بالاشتراك مع بعض تلاميذه في الجامعة ، عن حقيقة هذا الملحق المنسوب إلى بايي . ووجدوا بالمقارنة الدقيقة أن فقراته شديدة القرب في اللغة والأسلوب والمعلومات مما ورد في صحف «الپوان دى جور » و «الكورييه دى پروڤنس» و «الريڤوليسيون دى پارى» ، التي كانت تصدر في پاريس في سنة ١٧٨٩ (٢) ، مع تغيير ضمير الغائب إلى ضمير المتكلم في باريس في سنة ١٧٨٩ (٢) ، مع مذكرات بايي الأصلية . ولو أن جامع هذا بعض الأحيان ، لكي يتفق ذلك مع مذكرات بايي الأصلية . ولو أن جامع هذا الملحق قد أشاز إلى المواضع التي استقى منها مادته ، لكان ذلك عملا نافعاً لمن لا يستطيع الوصول إلى أعداد تلك الصحف النادرة ، ولوفاً على بايي أن يُنسب الميدة الذى لم يكتبه . ويتُعد هذا مثالا للانتحال ، وتحذيراً للباحثين بعدم قبول المصادر التاريخية بثقة عمياء (٣) .

والملكة مارى أنطوانيت من الشخصيات التاريخية التى دُستَت عليها رسائل لم تكتبها . ولقد نُشرت مجموعات من رسائلها تحتوى على الصحيح والمزيف منها . ولحأ المزيفون إلى الاقتباس من رسائلها الصحيحة وتقليدها من حيث الحط والأسلوب ، وهذا مما يجعل عمل المؤرخ صعباً للتمييز بين الصحيح وبين المزيتف من تلك الرسائل . ولقد نُشرت مجموعة من هذه الرسائل في پاريس في سنة ١٨٥٨ ،

Fling: op. cit. p. 52. (1)

Le Point du jour; Courrier de Provence; Les Révolutions de Paris. ( Y )

Fling: op. cit. pp 52-56.

وتحتوى على رسالة لم يسبق نشرها ، بتاريخ ٢٠ يونيو سنة ١٧٨٩ ، تبين أن مارى أنطوانيت اعتقدت أن أسلم سياسة ينبغى أن يتبعها لويس السادس عشر هي الانضام إلى الشعب . فهل كانت هذه الرسالة صحيحة أم مزيفة ؟

لم يكن من الميسور العثور على الأصل المخطوط لهذه الرسالة . وبالدراسة المقارنة وُجد أن مارى أنطوانيت كانت ذات ميول ضد الشعب الفرنسي . وهذا مما حدا بالباحثين إلى الشك في صحة هذه الرسالة ، واستبعاد صدورها عن مارى أنطوانيت . إلا أنه من الجائز أن مارى أنطوانيت كان لها هذا الرأى المخالف لما عرف عنها بعامة ، إنقاذاً لموقف الملكية في فرنسا في تلك الطروف العصيبة . وهكذا لا يصل المؤرخ أحياناً إلى رأى قاطع في صحة بعض الأصول التاريخية التي تقع تحت يده (١)، وما عليه سوى أن يجتهد بقدر المستطاع ، ثم ينفصح عن نتيجة اجتهاده .

وأخيرًا نعرض فى هذا الصدد لمثال درسه الدكتور أسد رستم الأستاذ الأسبق للتاريخ الحديث فى جامعة بيروت الأمريكية ، والأستاذ الأسبق بالجامعة اللبنانية الوطنية فى بيروت ، وذلك أنه عندما أثيرت مشكلة البئراق بين المسلمين واليهود ، وقدمت اللجنة الدولية لدراستها وإظهار الحقيقة فى شأنها ، ظهرت وثيقة فى مصلحة المسلمين . ولكن بعض المعارضين جاهروا بشكهم فى صحة هذه الوثيقة . فعئرضت على الدكتور أسد رستم لفحصها من الوجهة الفنية التاريخية .

ووجد الدكتور أسد رستم أن هذه الوثيقة عبارة عن رسالة صادرة من محمد شريف باشا حكمدار بر الشام (٢) ، في عهد الإدارة المصرية ، إلى السيد أحمد أغا درز دار (٣) متسلم القدس (٤) ، بتاريخ ٢٤ ربيع أول سنة ١٣٥٦ ه. (٢٧ أيار سنة ١٨٤٠) ، يُخبره فيها بصدور إرادة شريفة خديوية من محمد على باشا ، بمنع اليهود من تبليط البراق ، مع إعطائهم حق الزيارة

Fling: op. cit. pp. 57-59.

<sup>(ُ</sup> ٢ ) أي حاكم الشام من قبل والى مصر .

<sup>(</sup>٣) دزدار من أصل فارسى استعمل في التركية بمعنى قائد قلعة . ولعل أحمد أغا دزدار يرجع إلى أسرة حكمت القلاع .

<sup>﴿ ﴾ )</sup> متسلم أى ملتزم الأموال والمشرف على الأمن وقواعد الضبط والربط .

#### على «الوجه القديم » \*

وفحص الدكتور أسد رستم هذه الوثيقة بوسائل النقد الظاهرى ، وبوسائل النقد الباطنى – التى سندرسها فى فصل تال – فوجد أن الوثيقة مكتوبة على ورق صكوكى قديم ، ويدل تركيبه الكيميائى وأليافه ودمغته المائية على أنه من نوع أوراق الحكومة المصرية فى مصر والشام فى ذلك العهد . وظهر أن المداد الذى دُوّنت به هو مداد استانبولى ، وأثبت التحليل الكيميائى والفحص بالمجهر أنه مزيج من الكاربون التجارى والصمغ والماء ، وأثبت المجهر أيضاً ، من أثر القلم على الورق ، أنها كتبت بقلم قصبى ، مما كان شائع الاستعمال فى ذلك العصر ، وكان الحط هو الحط السائد فى دواوين مصر والشام فى ذلك الزمن .

ووجد الدكتور أسد رستم أن فاتحة الرسالة : «افتخار الأماجد الكرام ذوى الاحترام . . . . » ، وخاتمتها : «لكى بوصوله تبادروا لإجراء العمل بمقتضاها . . . » تتفقان مع أسلوب الكتابة الديوانية في عهد محمد على . ووجد أيضًا أن هذه الرسالة تهمل التحية وتنتقل فجأة من العنوان إلى الغرض المقصود ، وفي هذا دليل آخر على صحتها ، لأن الحكام والولاة في الشام قبل إبراهيم باشا ومحمد شريف باشا وبعدهما كانوا شديدى التمسك بذكر التحية في مراسلاتهم الرسمية إلى متسلمي المدن وموظفي الحكومة . وكذلك وجد أن عدم مراعاة اللغة العربية واستخدام ألفاظ أعجمية ، مما كان شائعًا بعامة في مصر والشام في النصف الأول من القرن التاسع عشر ، يقدم له دليلا آخر يؤيد رأيه في صحة هذه الوثيقة .

ثم تذرّع الدكتور أسد رستم بأدلة أخرى . فتأكد من محفوظات (عابدين) أن محمد شريف باشا كان حاكما عاميًا على الشام من أوائل سنة ١٢٤٨ ه . إلى أواخر سنة ١٣٥٦ ه . وعرف من سجلات المحكمة الشرعية بالقدس أن أحمد أغا درز داركان قائميًا بأعمال المتسلّمية في القدس في ربيع الأول سنة ١٢٥٦ ه . وتثبّت أيضًا من أن محمد شريف باشا كان صاحب السيطرة على جميع حكام المقاطعات في الشأم ، ومن بينهم متسلّم القدس أحمد أغا دزدار ، ومن أنه كان

<sup>\*</sup> نص هذه الوثيقة موجود في كتاب الدكتور أسد رسم عن مصطلح التأريخ ( المصدر المذكور) ص ١٧ - ١٨ .

يتلقى الأوامر من محمد على باشا وإبراهيم باشا ، لكى يبلغها إلى الجهات المختصة .

ووجد الدكتور أسد رستم أيضًا أن محتويات هذه الوثيقة تتفق مع المعلومات المعروفة عن علاقة اليهود بالبراق ، وموقف المسلمين منهم ، من ناحية إباحة زيارته لليهود ، وتساهل حكومة محمد على ، الذي جعلهم يتطلعون للحصول على الإذن بتبليط البراق . ووافق ذلك اعتقاد فريق من اليهود في ذلك الوقت – على غير حقيقة – بمجيء المسيح المنتظر ، بناء على تفسيرهم لما ورد في الإصحاح الثامن من سفر النبي دانيال ، وما ورد في غيره ، وما ارتبط بذلك من اعتقاد اليهود في ضرورة تعمير المدينة المقدسة وتجديد بناء الهيكل القديم (١) .

وانتهى بحث الدكتور أسد رستم بإثبات صحة هذه الوثيقة من الوجهة الفنية التاريخية ، من ناحية الورق والحبر وقلم الكتابة ، وعادات المراسلة والأسلوب واللغة ، ومن ناحية شخصيي المرسل والمرسل إليه ، وتاريخ ومكان الكتابة ، ومن ناحية اتفاق مضمونها مع الظروف التاريخية . وبذلك دحض الادعاء القائل بأن الإدارة المصرية في ذلك العهد قد أذنت لليهود بتبليط البُراق وتعمير القدس (٢) .

وهذه كلها أمثلة عملية محددة تبين أهمية نقد الأصول التاريخية ، والطريقة التي ينبغي أن تتبع في إثبات صحتها وأصالتها وخلوها من الدس والتزوير والانتحال . وبذلك تتضح الصعوبات التي يجب على المؤرخ أن يواجهها ويتغلب على ما يمكنه التغلب عليها . وبغير ذلك لا يستطيع المؤرخ أن يكتب التاريخ ، لأنه إذا بني أبحاثه على أصول مزورة منتحلة ، خرج بنتائج بعيدة عن الحقيقة ، ومخالفة للواقع التاريخي .

<sup>(</sup>١) رسم ، أسد : مصطلح التأريخ (المصدر المذكور) ص ٢٤ – ٢٥.

الكتاب المقدس: دانيال: ٨: ١٣.

<sup>(</sup>٢) رستم ، أسد : مصطلح التأريخ ( المصدر المذكور ) ص ١٦ – ٢٧ .

#### الفصل الحامس

### نقد الأصول

### تعيين شخصية المؤلف وتحديد زمان التدوين ومكانه \* أ

الأهمية في معرفة شخص كاتب الأصل أو المؤلف – أمثلة : رسالة ابن معن في سنة ١٥٨٥ – مؤلف أخبار رحلة الأمير فخر الدين المعنى إلى إيطاليا من سنة ١٦١٣ إلى سنة ١٦١٨ – شيء عن المصادمات البحرية بين العثمانيين والتسكان في القرنين السادس عشر والسابع عشر – كاميل ديمولان في پاريس في 1٤٠٤ – سفير البندقية في پاريس في أواخر يونيو سنة ١٧٨٩ – سفير البندقية في پاريس في أواخر يونيو سنة ١٧٨٩ – سفير البندقية في پاريس في أواخر المعربية في سورية في زمن إبراهيم باشا – جمع المعلومات عن شخصية المؤلف – معرفة زمن التدوين – تحديد مكان التدوين .

حيما يثبت للباحث في التاريخ أن الأصل أو المصدر التاريخي صحيح وغير مزيف ، فليس معنى ذلك أن المعلومات الواردة به ذات قيمة تاريخية كبيرة . ولابلا من نقد الأصل التاريخي من نواح أخرى . وتحمل بعض الأصول اسم مؤلفها ، وزمان تدوينها ومكانه . وبعض الأصول التي تكون متسمة بطابع الصحة وعدم التزييف ، تُغفل أحياناً ناحية أو أكثر من هذه النواحي ، فينقص ذلك من قيمتها التاريخية . فكيف يقدر الباحث قيمة الأصل التاريخي وهو يجهل اسم مؤلفه وشخصيته وعلاقته بالحوادث التي كتب عنها ؟ فهل شهدها بنفسه أم سمعها ونقلها عن الغير ؟ ومتى دوّنها ؟ هل دونها في أثناء وقوع الحوادث أم بعدها بزمن قصير أم طويل ؟ وفي أي مكان تم ذلك التدوين ؟ أفي مكان وقوع الحوادث أم في مكان بعيد عنه ؟ من الضروري معرفة كل أو أغلب هذه النواحي ، بقدر المستطاع . فكيف السبيل إلى ذلك ؟

إن معرفة كاتب الأصل التاريخي وشخصيته مسألة هامة ، لأن قيمة المعلومات التي يوردها ترتبط كل الارتباط بشخصية الكاتب ومدى فهمه للحوادث ، وبكل الظروف التي تحيط به على وجه العموم . فالمعلومات التي يدونها الأمير أو الحاكم

<sup>\*</sup> هذا هو المقصود بلفظ ( localization ) .

أو الوزير أو السياسي أو صاحب المهنة أو الجندى أو الأستاذ أو الفلاح ، تختلف وتتفاوت قيمها بحسب حالة كل مهم . وكاتب الأصل التاريخي سواء أكان شاعد عيان أم اعتمد على غيره من شهود العيان أو الرواة ، يعد الواسطة التي يصل المؤرخ عن طريقها إلى الوقائع التاريخية . فإذا كان الكاتب ثقة عدلا بعيداً عن الأهواء بقدر المستطاع ، كانت معلوماته أقرب إلى الصحة بصفة عامة ، والعكس صحيح .

وعلى ذلك تتضح أهمية البحث لمعرفة أكبر قسط ممكن من المعلومات عن كاتب الأصل أو الوثيقة التاريخية . وفي هذه الناحية وغيرها من نواحي نقد الأصول التاريخية ، يصبح عمل المؤرخ شبيها بعمل القاضي ، وإن اختلفت الظروف . فالقاضي يمتاز بأن شهود الحوادث أحياء أمامه \_ في الغالب \_ وينطقون بالحق أو بالكذب ، ولكن هذا المثول لا يتوفر للمؤرخ ، الذي عليه أن ينتقل من الحاضر إلى الماضي بالعقل والنقد والحيال .

وأحياناً تضيع عبثاً جهود المؤرخ لمعرفة اسم كاتب الأصل التاريخي وشخصيته، فيظل مجهولا، وإن كان هذا لا يمنع من الإفادة به، إذ وبما يكون هذا الكاتب المجهول هو المصدر الوحيد لما قد مه من المعلومات. ومن ذلك مثلا أن كاتباً مجهولا — ربما كان إغريقياً — وضع في حوالي سنة ٢٠ م. ما يسمى به «الطواف بالبحر الإريتري » — ويقصد به البحر الأحمر والحليج الفارسي والمحيط الهندي — وصف فيه المواني التي مر بها، من البحر الأحمر إلى الحليج الفارسي فالهند فساحل شرقي أفريقيا. وقد قد م لنا ذلك الكاتب معلومات طريفة عما شهده في تلك الأنجاء \*

ونجد مثالاً آخر لما يمكن أن يفيده الباحث في التاريخ بما يدوّنه كاتب مجهول ، ما سجله رجل مجهول الاسم من المذكرات عن رحلة قاسكو دا جاما البرتغالي في أواخر القرن الحامس عشر حول رأس الرجاء الصالح واتجاهه إلى ساحل

Periplus of the Erythraean Sea, trans. by W.H. Schoff. London, 1912.

Pearce, F.B.: Zanzibar, The Island Metropolis of Eastern Africa. London,

<sup>1920,</sup> pp. 22-34.

شرقى أفريقيا . وقد دوّن ذلك الكاتب المجهول – فيما دوّنه – مشاهداته فى مواضع متعددة مثل موزمبيق ومومباسا وماليندى وذكر زنجبار باسم جامجيبر ، المستمد من لهجة تلك المنطقة . ولو لم يسجل لنا هذا الكاتب المجهول معلوماته لظلت أخبار رحلة قاسكو دا جاما مجهولة (١) . وكم من فضل لايمُعرف صاحبه !

وفى بعض الأحيان لا يستطيع المؤرخ إلا أن يجمع القليل من المعلومات عن كاتب الأصل التاريخي ، فما عليه عندئذ إلا أن يقرّ بذلك ، ويدرس المعلومات الواردة فى نطاق العصر أو الناحية التي تتصل بها ، ويمكنه أن يقيّمها على نحوٍ ما، ويفيد منها بقدر المستطاع .

وينبغى أن نلاحظ أن وضع اسم شخص ما على أصل تاريخى لايعنى حتماً أنه هو كاتبه كله أو بعضه . وفى أحوال كثيرة يمكن للمؤرخ أن يتعرف على كاتب الأصل التاريخى المخطوط بدراسة نوع الورق والخط والحبر ، واللغة والأسلوب ، والمصطلحات الحاصة بالعهد التاريخى المعين ، وبدراسة المعلومات التاريخية الواردة به .

وإنه ليختلط الأمر أحياناً على الباحث في التاريخ ، فيخطئ في نسبة الأصل التاريخي إلى كاتبه الحقيق . ومن الأمثلة على ذلك رسالة اختلف بشأنها باحثان كبيران هما الأب بولس قرألي والأستاذ عيسي إسكندر المعلوف . فالأب بولس قرألي يقول في مجموعة الوثائق التي نشرها عن فخر الدين الثاني أمير لبنان وبلاط تسكانا \_ يقول : إنه عند حضور على باشا أمير البحر التركي إلى المياه السورية ، لكي يفض النزاع بين الأمير فخر الدين ويوسف سيفا صاحب طرابلس ، في يوليو سنة ١٦٦٩ ، أرسل الأمير فخر الدين رسالة إلى الباشا التركي يعتذر فيها عن عدم الحضور إليه بنفسه (٢) .

Pearce: op. cit. pp. 56-61.

A Journal of the First Voyage of Vasco da Gama, 1497-1499. Trans. by E.G. ( ) Ravenstein. Hakluyt Society, London?

Carali, P.: Fakhr Ad Dine II. Principe del Libano e la Corte di Toscana (7) (1605-1635). Roma, 1936. p. 99.

وعاوني الأب بولس قرألى (توفى ١٩٤٥ ؟ ) ببعض الوثائق الهامة لإعداد رسالتي للماجستير . وعرفته شخصياً في روما في سنة ١٩٣٥ . ومن آثاره المطبوعة «المحلة البطريركية» و « فخر الدين الممني =

ويقول الأب بولس قرألى إنه نقل هذه الرسالة عن الأستاذ عيسى إسكندر المعلوف ، الذى يعتبر فى كتابه عن الأمير فخر الدين ، وكما عبر عن ذلك فى حديث شفوى معى فى زحلة فى صيف ١٩٣٣ ، أنها صادرة عن الأمير إلى الباشا التركى الذى كان يحاربه – ويقصد إبراهيم باشا دمشق . ولكنه يتشكك فى تاريخ صدورها ، ولا يمكنه أن يحدده (١) . وأورد الأستاذ عيسى إسكندر المعلوف نص هذه الرسالة (٢) وقال بدوره إنه قد نقلها وترجمها عن كتاب ريكو عن « تاريخ الإمبراطورية العثمانية (٣) » .

ويظهر أن الواقع في شأن هذه الرسالة ، هو غير ما يذهب إليه كل من الأب بولس قرألى والأستاذ عيسي إسكندر المعلوف . وذلك لأنه قد أمكنني العثور على النص الذي أخذ عنه نوليس وريكو هذه الرسالة ، وذلك في كتاب مينادوي الرحالة الإيطالي المعاصر الذي زار سورية ولبنان في أثناء حملة إبراهيم باشا دمشق لتأديب الدروز في سنة ١٥٨٥ . والرسالة الواردة في كتاب نوليس وريكو هي بنصها الرسالة التي أوردها مينادوي في كتابه عن «تاريخ الحرب بين الترك والفرس » ، ويقول : إن ابن معن قد أرسلها إلى إبراهيم باشا في يوليو ١٥٨٥ (٤) . ولا يحدد مينادوي ولا نوليس وريكو متن \* هو المقصود بابن معن .

وأظن أنه من المستبعد أن يكون المقصود بابن معن هنا هو الأمير فخر الدين

<sup>=</sup> الثانى : إدارته وسياسته – السنة العاشرة من المجلة البطريركية شباط – أيار ١٩٣٥» و «رحلة فخر الدين المعنى الثانى إن إيطاليا » بالإيطالية و « الأمر بشر الشهابي الثاني » و « السؤريون في مصم » .

<sup>(</sup>۱) للعلوف ، عيسى إسكندر : تاريخ الأمير فخر الدين المعنى الثانى . جونية ، لبنان ، ١٩٣٤ . ص ه ٣٨٠ .

وعيسى إسكندر المعلوف ( ١٨٦٩ – ١٩٥٦ ) كون ففسه دراسيا حتى أصبح عالماً أديباً موسوعياً . مارس التدريس وأبدى نشاطاً فى الصحافة وصار عضواً فى مجامع علمية كثيرة وجمع مكتبة عظيمة . ومن آثاره المطبوعة « مجلة الآثار » و « دوانى القطوف فى تاريخ بنى المعلوف » . ومن مؤلفاته المخطوطة « الأخبار المدونة والمروية فى أنساب الأسر الشرقية » فى ١٤ جزءاً . وقد أفدت من علمه منذ سنة ١٩٣٣ .

<sup>(</sup>٢) المعلوف ، عيسي إسكندر : (المصدر المذكوب) ، ص ١٣٨٥ – ٣٨٧ .

Knolles, R. and Ricaut, P.: The Turkish History from the Original of that ( $\gamma$ )
Nation to the Growth of the Ottoman Empire, with a Continuation to
this Present Year (1687). 3 vols. London, 1687-1700. vol. I p. 693.

Minadoi, G.: Historia della Guerra fra Turchi e Persiani. Venetia, 1594. ( ; ) pp. 279-281.

المعنى الثانى المولود فى سنة ١٥٧٢ ، والذى كان فى زمن حملة إبراهيم باشا غلاماً فى سن الثالثة عشرة . وبذلك نرى أن المقصود بابن معن هنا هو \_ على الأرجح \_ قرقماز بن معن والد فخر الدين وليس الأمير فخر الدين المعنى الثانى . وقد حاول إبراهيم باشا أن يحمل قرقماز على القدوم إليه ، ولكنه لم يفعل خشية البطش والغدر به . وبذلك يمكننا أن نستخلص الحقيقة فى شأن كاتب هذه الرسالة . ونعرف أنها كتبت فى يوليو سنة ١٥٨٥ ، آخذين فى ذلك بما أورده مينادوى المؤلف المعاصر ، والذى يحتوى كتابه على أقدم نص مترجم معروف لهذه الرسالة ، مع ملاحظة أن كتاب مينادوى قد طبع فى البندقية فى سنة ١٥٩٤ . وقد نشرتُ أغلب هذه الرسالة فى صورتها الإنجليزية ، وفى صورتها الإيطالية ، فى مجلة كلية الآداب بجامعة (القاهرة) فى سنة ١٩٤٢ .

ومن الأمثلة على الشك في نسبة الأصل التاريخي إلى كاتبه ، أخبار رحلة الأمير فخر الدين إلى إيطاليا (من سنة ١٦١٣ إلى سنة ١٦١٨). فعندما نشر الدكتور أسد رستم — بالاشتراك مع الأستاذ فؤاد إفرام البستاني المدير الحالي للجامعة اللبنانية في بيروت — كتاب أحمد الحالدي الصفدي عن تاريخ الأمير فخر الدين المعنى (٢) ، اعتبر أخبار هذه الرحلة من كتابة مؤلف مجهول ، وأنها ليست من تأليف الحالدي الصفدي وأنها مدسوسة عليه (٣) .

<sup>(</sup>۱) عنمان ، حسن : فخر الدين الثانى أمير لبنان وبلاط تسكانا ( ١٦٠٥ – ١٦٣٥) للأب بولس قرألى ، عرض ونقد مع وثائق لم تنشر . مجلة كلية الآداب بجامعة ( القاهرة ) ، المجلد ٦ ، القاهرة ، مايو ١٩٤٢ . ص ١٣٤ – ١٩٥٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) الصفدى ، أحمد الحالدى : تاريخ الأمير فخر الدين المعنى . نشره الدكتور أسد رسم والأستاذ فؤاد إفرام البستانى . بيروت ، ١٩٣٦ .

والحالدى الصفدى ( توفى حوالى ١٦٢٥ ) نشأ فى صفد وطلب العلم فى الأزهر ثم رجع إلى صفد وبها درس وأقى وناب فى القضاء ومن تآليفه « شرح على ألفيه ابن مالك » .

<sup>(</sup>٣) نشر ّالأستاذ محمد شفيق غربال مشاهدات فخر الدين في إيطاليا باعتبار أنهامن وضع أحمد الخالدي الصفدي بعنوان «أمير سوري في إيطاليا» ، بمجلة كلية الآداب بجامعة (القاهرة) المجلد ٢ العدد ١ . القاهرة ، مايو ١٩٣٤ . ص ٢٧ – ١١١ .

والأستاذ غربال ( ١٨٩٤ – ١٩٦١) من خريجي مدرسة المعلمين العليا ودرس في جامعتي ليشر پول ولندن وعلم في المعلمين العليا وفي كلية الآداب بجامعة القاهرة وصار عميداً للكلية ، ونقل – في غير مصلحة العلم بالحامعة انقل إلى وزارة المعارف العمومية وأصبح وكيلا لها. ويعد من رواد الدراسة المهجية في التاريخ الحديث . ومارس نشاطاً متنوعاً في الجمعية المصرية للدراسات التاريخية وفي معهد الدراسات العربية العالية وفي مجمع المعنق العربية وفي منظمة اليونسكو . وكان عميق الفكر مرهف الحس واسع الثقافة . ومن آثاره المطبوعة على المعارفة العربية وفي منظمة اليونسكو . وكان عميق الفكر مرهف الحس واسع الثقافة . ومن آثاره المطبوعة

ويسوق الدكتور أسد رستم بعض الأدلة لإثبات وجهة نظره . فيقول : إن لغة أخبار هذه الرحلة ، لا تتفق من حيث اللغة والأسلوب مع لغة من التاريخ الذي وضعه أحمد الحالدي الصفدي عن تاريخ الأمير فخر الدين المعنى . فبيما يرى هذا العالم الأزهري يقول « حمداً لمن جعل نظام العالم فضلا منه صلة إلى تصحيح معاش ابن آدم » ، يقرأ في أخبار هذه الرحلة : « ايش معك – من اين جاي – ايش هذه المسلمين – إلى الدار التي برات المدينة » . ويرى أن تواريخ هذه الرحلة مسيحية بيما تواريخ كتاب الحالدي هجرية . ويجد أن نسخة (ك) لا تحتوى الاعلى أخبار وجيزة لهذه الرحلة ، ولا تتفق مع سائر الكتاب . ويقول الدكتور أسد رستم : إن أخبار هذه الرحلة ربما ترجع إلى أحد الحوازنة الذين عُرف عنهم شيء من الاهمام بتاريخ الأمير فخر الدين ، وكما ذكر الرحالة الفرنسي دي لاروك أن أبا نوفل الحازن قد ألف في تاريخ الأمير فخر الدين (۱) .

وصحيح أنى لم أطلع على النسخ الحمس التى درسها الدكتور أسد رستم وقارن بينها عندما أقدم على نشر تاريخ الحالدى . ولكننى اطلعت فقط على النسخة الفوتوغرافية من هذا التاريخ الموجودة بدار الكتب المصرية بالقاهرة (٢)، والمنقولة عن

<sup>= «</sup>بدء المسألة المصرية وبهوض محمد على» بالإنجليزية و «مصر عند مفترق الطرق» و «محمد على الكبير» و « الجمهورية التركية » استكمالا لمادة الترك في الترجمة العوبية لدائرة المعارف الإسلامية ، والإشراف على نشر « الموسوعة العربية الميسرة » . وكان له الفضل في إرسالي في البعثة الحاممية في سنة ١٩٣٤ . ولا بأس بأن أقول – للذكرى والتاريخ – إن مشر وع تلك البعثة كان قد تعثر لشغل المكان الحالي بقريب لعميد الكلية وقتئذ الدكتور منصور فهمى . وتم تنفيذ البعثة على أيدى الدكتور حسين همت – خالي – ومحمد شعير بك – مدير الجيزة وصديق الأسرة – ومحمد حسن العثماوي بك – السكرتير العام لوزارة المعارف . وكان للأستاذ غربال الفضل – مع الدكتور أسد رسم – قلى حثى على البقاء في إيطاليا في سنة ١٩٣٥ . وكان الأستاذ غربال أقرب أساتذي إلى ، وقيل إني كنت أوب أو من أقرب – تلاهيذه إليه . وكان يعارض دراستي لدانتي . ولكن حيها أرسلت إليه ترجمة الحجيم كتب إلى في ٢ نوفير ه ١٩٥ يقول : «كنت سعيداً بأن أتلتي ترجمتك لدانتي – كنت سعيداً من أجلك – كنت سعيداً من أجلك بن القيت على ما يظهر الكثير من أجل دانتي – وإن إتمام العمل الذي يصحب الإنسان عمراً نوع من فك الرقبة – فهنيئاً لك نعمة الحرية . وبتي – بعد أن تم ما تبق من دانتي – أن تدخل ( في اعتبارك ) ما اكتسبت من نظرته لإنسان . وعلى كل حال فلكل يوم شأنه . ولنجعل اليوم يوم ارتباح لشأن تم والمغد الميت المنوب » .

<sup>(</sup>١) الصفدي ، أحمد الحالدي : (المصدر المذكور) . المقدمة ص يد .

<sup>(</sup>٢) دار الكتب المصرية بالقاهرة تحت رقم ٩٩١٦ تاريخ مخطوط. وكان لأحمد رامي أستاذي في مدرسة القربية الأميرية في ١٩٣٣.

نسخة المكتبة العامة فى مونيخ ، وهى النسخة التى يرمز لها الدكتور أسد رستم بالحرف (م) (١).

وعلى الرغم من ذلك فإنهي أقد م بعض الملاحظات على الأدلة التي قد مها الدكتور أسد رستم، مستمدة من نفس الكتاب الذي نشره، ومن مخطوطة القاهرة.

١ – نلاحظ من ناحية اللغة أن لغة الجزء الذي يعترف الدكتور أسد رستم بنسبه إلى الحالدي، ليست كلها في المستوى اللغوى للصفحات الأولى التي يقتبس منها النص السابق الذكر . وكثيراً ما نجد في هذا الجزء ألفاظاً وأساليب عامية لا تناسب لغة العالم الأزهري . ومن الأمثلة على ذلك : « وكان الشيخ عمرو سبق أهله وجاء حتى يعلم الأمير فخر الدين ويركبه من قلعة بانياس فوصل بحال الليل إلى باب القلعة ودق الباب على البواب حتى يروح يعلم الأمير (٢)» ، و « قال الحاج كيوان ان كان ما بتروح انت أنا بروح واقسم على الأمير أن يرسل يجيب له جواره (٣) » ، و « رمى البندق من بر الأن » و « لولا انفضاض العساكر لكان مراده يتخفا بناس قلايل (٥) » ، و « لكن نفذ الأمر فما بقي يمكن الدفاع لأن الوقت كان غير مساعد (١) » .

ونلاحظ من الناحية اللغوية أيضاً أن الحالدى يذكر فى أحد المواضع من تاريخه ، وصول رسالة من الأمير فخر الدين فى إيطاليا إلى أهله وذويه فى لبنان . ولغة هذه الرسالة تشبه اللغة السائدة فى الجزء الحاص برحلة الأمير فخر الدين . فترد فى هذه الرسالة الجمل الآتية : « وصلوا إلى جزيرة كنديا التى تحت حكم البنادقة وصار عليهم فرتونة عظيمة » ، و « فطلع الامير فخر الدين فى مدينة الكرنا (٧) ولاقاه وزير غران دوكا بمن معه واستقبلوه بالإعزاز والإكرام وأنزلوه فى دار وعينوا له جميع لوازمه بالتمام » ، و « بعد أربعة أيام وصل الغليونان بالحريم

<sup>(</sup>١) المكتبة العامة في مونيخ تحت رقم ٤٢٧ مخطوطات عربية .

<sup>(</sup>٢) الصفدي ، أحمد الخالدي : (المصدر المذكور) . ص ١٨.

<sup>(</sup>٣) الصفدي ، أحمد الحالدي : ( المصدر المذكور ) . ص ٨ . والمقصود جواريه .

<sup>( ؛ )</sup> الصفدي ، أحمد الحالدي : ( المصدر المذكور ) . ص ٢١ .

<sup>(ُ</sup>ه) الصفدى ، أحمد الحالدى : (المصدر المذكور) . ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٦) الصفدي ، أحمد الخالدي : (المصدر المذكور). ص ٤٩.

<sup>(</sup>٧) الكورنا هي ليڤورنو ميناء تسكانا .

والحاج كيوان وقد كان الأمير فخر الدين آيس منهم وقطع الرجا عنهم »، و « توجه بنفسه وفي خدمته و زير الدوكا إلى مدينة الفرنسا (١) تحت اغران دوكا(٢) » .

وترد فى أخبار الرحلة الجمل الآتية: «فارسلوا اعلموا الدوكا بذلك فعين وزيره الكبير المسمى لورنسوا أنه يأخذ الأمير إلى عنده » ، و «حضرة الأمير بقا فى هم وأفكار من جهة المركبين الذين افترقوا عنه الذين فيهم اعياله والحاج كيوان فمن حكمة الله تعالى وصلوا الى اسكلة الغورنا(٣) بالسلامة (٤)».

فإذا أنكر الدكتور أسد رستم نسبة هذه الرحلة إلى الحالدى ، فلماذا لا ينكر أيضاً نسبة هذه الرسالة المذكورة آ نفاً إليه ، وأسلوبها مشابه للأسلوب الذى تتضمنه أخبار رحلة الأمير فخر الدين ؟ وصحيح أنه يتضح فى أخبار هذه الرحلة الأسلوب العامى أكثر مما يتضح فى سائر الكتاب . وربما يرجع ذلك إلى أنه فضل تسجيل كلمات الأمير حينها كان يقص عليه هذه الأخبار ، وكما يذكر الحالدى ذلك إذ يقول : « وذكر حضرة الامير مفصلا وأما مدينة بليرموا مدينة عظيمة بصور لها اربع ابواب . . . (٥) » .

Y = ent الحوالية التوقيت ، يقول الدكتور أسد رستم: إن تواريخ كتاب الحالدى هجرية وإن تواريخ الرحلة المجهولة المؤلف تواريخ مسيحية . وهذا غير صحيح تماماً . فلقد ورد فى موضع واحد من الرحلة التاريخ المسيحى ( السريانى ) حيث نجد « وارما المرسة يوم قاسم كون وهو يوم خمسة وعشرين من شهر تشرين أول ومدة سفرهم من اسكلة صيدا إلى اسكلة الغورنا ثلاثة وخمسون يوماً (Y) ومع ذلك فإن الرحلة تذكر التاريخ الهجرى فى أكثر من موضع فنجد « وعادوا الى البر وكان ذلك في السنة المذكورة سنة اربعة وعشرين والف (Y) » ، و « بقي يصلى الأمير جماعة في السنة المذكورة سنة اربعة وعشرين والف (Y) » ، و « بقي يصلى الأمير جماعة

<sup>(</sup>١) الفرنسا هي فلورنسا مركز حركة النهضة في إيطاليا .

<sup>(</sup>٢) الصفدى ، أحمد الخالدى : (المصدر المذكور) ص ٣٢.

<sup>(</sup>٣) الغورنا هي ليڤورنو كذلك .

<sup>( ؛ )</sup> رَحلَة الأمير فخر الدين إلى أو ربة الذي نشره الدكتور أسد رسم والأستاذ فؤاد إفرام البستانى – على أنها مجهولة المؤلف – كلحق لتاريخ الأمير فخر الدين الممنى المشار إليه . وكما و ردت فى النسخة ( م ) والنسخة ( م ب ) بين المخطوطات التي وقعت تحت أيديهما . ص ٢١٠ .

<sup>(</sup> ٥ ) الرحلة : ( المصدر المذكور ) . ص ٢٣١ .

<sup>(</sup>٦) الرحلة : ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٧) الرحلة : ص ٢٢٨ .

فى رمضان (١١)» ، و « نزلوا المركب فى أواسط شهر رمضان سنة سبع وعشرين بعد الألف (٢)» .

 $^{9}$  – ويميل الدكتور أسد رستم إلى اعتبار هذه الرحلة من وضع أحد الخوازنة الذين عملوا في خدمة الأمير فخر الدين . ولكن هناك بعض العبارات التي تجعلنا نشك في هذا الرأى مثل : « لان في بلاد النصارى امارة عدة  $^{(9)}$ » ، و « وكذلك لم ديوره  $^{(1)}$  فيها رجال يقال لهم كبوشيين ما يلبسوا قميصاً ولا لباساً إلا الصوف على الزلط و يحلقوا وسط رءوسهم ودايره و يخلوا لهم إكليل وذلك لأجل الشوك الذي حطوه اليهود على راس المسيح يوم صلبه على زعمهم  $^{(9)}$ » ، و « في بلادهم يزرعوا الكتان وكذلك في جميع بلاد النصارى  $^{(7)}$ » . ولا ينتظر من مسيحي أن يكتب هذا الكلام ، الذي يبدو فيه تناول تفصيلات تدل على دهشة المشاهد ، ولا يعتقد المسيحيون أن المسيح قد نجا من الصلب ، لأن صلبه وعذابه للتكفير عن خطايا البشر ، هو من أسس العقيدة المسيحية . ومن المستبعد إذاً — بل من غير المعقول — أن يكتب مثل هذا الكلام أحد الحوازنة المسيحيين الموارنة الكاثوليك . ولا ينتظر أن تصدر مثل هذه الأقوال إلا من شخص مسلم .

ع صحيح أن الرحالة الفرنسى دى لاروك ذكر أن أبا نوفل الحازن قد ألق كتاباً فى تاريخ الأمير فخر الدين (٧) ، ولكنه لم يحدد اسم المؤلف ولا اسم الكتاب ، ومن غير المعقول أن يكون هو كاتب هذه الرحلة ، لأنه من المسيحيين الموارنة .

ه ــ لقد فصل الدكتور أسد رستم فى الكتاب الذى نشره بالاشتراك مع الأستاذ فؤاد إفرام البستانى ، ما كتبه الحالدى عن أخبار سورية ولبنان ( ص ٢ - ٢٠٧) ، عن الجزء الذى يحتوى على أخبار رحلة الأمير فخر الدين إلى أوروپا ( ص ٢٠٨ – ٢٤١) ، باعتبار أنه لا توجد علاقة ما بين مؤلنى كل من هذين القسمين .

<sup>(</sup>١) الرحلة : ص ٢٣٥ .

<sup>(</sup>٢) الرحلة : ص ٢٣٨ .

<sup>(ُ</sup> ٣) الرَّحلة : ص ٢١٦ .

<sup>(</sup> ٤ ) ديوره أي أديرة .

<sup>(</sup> ه ) الرحلة : ص ٢١٩ .

<sup>(</sup>٦) الرحلة: ص ٢٢١.

De la Roque, R.: Voyage en Syrie, Paris, 1772. V. II. pp. 132-133. (٧)

ولكننا إذا أجرينا المقابلة بين هذين القسمين وجدنا الارتباط وثيقاً بينهما في أكثر من موضع . ومثال ذلك أن أخبار الرحلة تبدأ بما يلى : « وكنا قد ذكرنا قبل هذه نزول حضرة الأمير فخر الدين في البحر في الثلاث غلايين (١) » . وهذه إشارة إلى كلام سابق ورد فيا كتبه الحالدي عن الأمير حيث يقول : « وسافر من اسكلة صيدا الامير فخر الدين في الثلاث غلايين (٢) » . وورد أيضاً في أخبار الرحلة « ودار المركب صوب اسكلة عكا وطلع إلى البر كما سيأتي ذكره في موضعه انشا الله تعالى (٣) » . وهذا الموضع المقبل لا يأتي في الرحلة ذاتها بل يأتي في الرحلة ذاتها بل يأتي في الرسل قدامه اناساً متعينين ليكشفوا له اخبار البلاد . . . فلما تحقق الأمير فخر الدين ذلك نزل من الغليون الذي جاء فيه وطلع الى البر (٤) » .

7 – يذكر الدكتور أسد رستم أن أخبار هذه الرحلة وردت في متن النسختين (م) و (ج ب) ، وهما من النسخ الأساسية التي اعتمد عليها في نشر الكتاب المشار إليه . ولقد وردت أخبار الرحلة في النسخة (م) – أي نسخة مكتبة مونيخ التي اعتمدت في دراستي على صورة منها موجودة بدار الكتب المصرية بالقاهرة – وردت متفرقة ومتداخلة في أخبار حوادث سورية ولبنان ، أي في تاريخ الأمير فخر الدين المعنى . وأرقام صفحات هذه الرحلة المخطوطة هي من ٣٥ إلى ٢٦ ومن ١٢٠ إلى ١٣٠ . وتأتي أخبار سورية ولبنان قبل وبعد الصفحات الحاصة بالرحلة . وتنتقل هذه النسخة (م) من أخبار رحلة الأمير فخر الدين إلى حوادث سورية ولبنان ، وبالعكس ، من أخبار رحلة الأمير فخر الدين إلى حوادث سورية ولبنان ، وبالعكس ،

٧ - يقول الدكتور أسد رستم إن النسخة (ك) - نسخة الشيخ كسر وان الخازن وهي من النسخ الرئيسة التي اعتمد عليها - لا تحتوى إلا على أخبار وجيزة لهذه الرحلة . ويستفاد من دراسة الدكتور أسد رستم أن النسحة (ك) ترجع إلى أواخر

<sup>(</sup>١) الرحلة : ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٢) الصفدى : ص ١٩ .

<sup>(</sup>٣) الرحلة : ص ٢٣٩ .

<sup>(</sup>٤) الصفادى : ص ٦٩ .

القرن الثامن عشر أو أوائل القرن التاسع عشر ، وأن النسخة (م) — أى نسخة مونيخ أو القاهرة — قد تكون أحدث قليلا . وحتى لو ثبت أن النسخة (ك) أقدم من النسخة (م) فإن هذا لا يعد دليلا قاطعاً على أن النسخة (ك) هى أصح أو أقرب النسخ إلى المخطوط الأصلى بحط الحالدى ، الذى هو ضائع مجهول . وربما تكون النسخة (م) أقرب إلى ذلك الأصل المجهول . وليس لدى أحد الدليل القاطع على مدى الصلة بين النسختين (ك و م) والأصل الأول الضائع .

وعلى ذلك فإننى أميل إلى اعتبار أخبار الرحلة التى قام بها الأمير فخر الدين المعنى إلى أوروپا، من تأليف أحمد الحالدى الصفدى ، وجزءاً من تاريخه عن الأمير ، اللهم إلا أن تكون هناك أدلة أخرى لدى الدكتور أسد رستم أو لدى غيره من الباحثين ، لإلقاء مزيد من الضوء على هذه المسألة .

ويبين هذا كله مدى الصعوبات التي تعترض الباحث في التاريخ عند السعى إلى إثبات شخصية كاتبأصُّل تاريخيًّ ما ، وتوضح اختلاف الباحثين في استنتاجهم وما يتعرضون له من دواعي الشك ، ومن العمل على الحروج من الإنكار أو الشك إلى اليقين أو إلى ما يقرب منه بقدر المستطاع ، بالاستعانة بكلًّ من وسائل النقد الظاهري والباطني – وسوف يخصص جزء لهذا النوع الأخير في موضع مقبل . ولابد دائماً للباحث في التاريخ من الصبر والتأني والحذر .

ومن الأمثلة كذلك في هذا الصدد - دون بذل عناء كبير في تحرّى الحقيقة - أن الباحث في التاريخ قد يعثر في أرشيڤ فلورنسا التاريخي على مجموعة من الكتابات المخطوطة عن المصادمات البحرية بين العثانيين والتسكان في القرنين السادس عشر والسابع عشر ، جمعها أحد المهتمين بإبراز بطولة التسكان ، إذ يذكر انتصاراتهم دون هزائمهم ، ويضع اسمه على هذه الكتابات ، ألا وهو بستيانو بالبياني ، ولكنه لا يذكر المصادر التي أخذ عنها \* . ولم يكن من رجال الحرب حتى يقد ر الباحث قيمة معلوماته . ولكن المزيد من البحث في أرشيڤ فلورنسا ذاته أوضح له أن بالبياني قد اقتبس هذه المعلومات من عدة تقريرات

Archivio di Stato di Firenze: Strozzani I. 145. Imprese delle Galere (1554- \* 1610). Bastiano Belbiani. pp. 1-45 b.

وضعها بعض رجال الحملات البحرية التسكانية ، بقيادة بعض القواد مثل الفارس فرنتشسكو دل مونتى والأميرال إنجرامى ، فى الشرق الأدنى وفى شمال أفريقيا فى سنة ١٦٠٧ (١) . و بذلك تتحدد قيمة هذه المعلومات من الناحيتين البحرية والسياسية .

ومن الأمثلة على التثبت من شخصية كاتب الأصل التاريخي ، أن الباحث في التاريخ قد يجد خطاباً بالإيطالية مدوناً في پاريس بتاريخ ٢٩ يونيو سنة ١٧٨٩ ، موجهاً إلى حكومة على رأسها مجلس شيوخ ، ولكن بغير تحديد اسم الحكومة أو اسم الكاتب . وتدل دراسة هذا الحطاب على أن كاتبه هو أحد السفراء الإيطاليين في فرنسا . فمن هو ذلك السفير؟ وإلى أية حكومة أرسل خطابه ؟ يدل البحث الأولى على أن الحكومة الإيطالية الوحيدة التي كان على رأسها مجلس شيوخ في سنة ١٧٨٩ هي جمهورية البندقية . فالحطاب إذاً قد كتبه سفير البندقية في فرنسا إلى حكومته . فمن هو ذلك السفير ؟ البحث في سجلات أرشيف البندقية يدل على أن سفير البندقية في ياريس في ذلك الوقت كان هو أنتونيو كاپلول؟) .

وربما يحتوى الأصل التاريخي على معلومات عن حوادث رآها شاهد العيان بنفسه ، أو على معلومات سمع بها ونقلها عن الغير ، فينبغى أن يحد د الباحث بقدر المستطاع أجزاء الأصل التي دو نها الكاتب بناء على ما شهده بنفسه ، و تعد أصلا من الطبقة الأولى ، كما يحد د أجزاء الأصل التي اعتمد الكاتب في تسجيلها على الغير ، وتعد أصلا من الطبقة الثانية ، مع تحديد مصدر هذا النوع الأخير من المعلومات ، إذا أمكن ذلك .

ومن الأمثلة التي توضح ذلك ما ذكره كاميل ديمولان في بعض ما كتبه عن المشادة التي حدثت في پاريس بين مندوب لويس السادس عشر وبين ميرابو ، حينما اجتمع مجلس طبقات الأمة في ٢٣ يونيو سنة ١٧٨٩. ويعرف الباحث من التاريخ أن ذلك الاجتماع لم يكن حضوره مباحاً للجمهور ، ولم يكن كاميل ديمولان عضواً فيه ، و بذلك لم يحضر اجتماعه ولم يسمع بنفسه ما قاله ميرابو لمندوب الملك . فكلامه عن هذه المشادة أخذه عن طريق السماع ، ولذلك يعد أصلا من

Archivio di Stato di Firenze: Mediceo. 2077. pp. 747-749 b.; 751-758 b. (1)

Fling: op. cit. pp. 65-66.

الطبقة الثانية . أما وصف كاميل ديمولان لما شهده خارج مكان الاجتماع من قدوم الملك أو احتشاد الجماهير ، فيعد أصلا من الطبقة الأولى (١) .

وفى بعض الأحيان يجد الباحث كتاباً طبيع فى پاريس فى سنة ١٨٩٠ مثلا ، ومن المحتمل أن يكون صاحب الاسم الموضوع عليه قد نقله بنصه عن مؤلف سابق وضعه فى سنة ١٨٥٠ ، دون أن يعترف بوجوده . وصحيح أن السطو على كتابة الغير ، المطبوعة وغير المطبوعة أو النقل منها بغير حساب، قد نقص فى الزمن الحديث ، ويمنعه القانون أحياناً ، إلا أنه لا يزال شائعاً فى بعض الأقطار وفى بعض البيئات، وكثيراً ما يجد الباحث فى التاريخ أن بعض الوثائق والأصول ليست سوى نقل جزئى أو كلى لوثائق وأصول سابقة ، سواء أقصد الناقل السرقة وادعاء المعلومات لنفسه أم جمعها لأنها تهمه وتفيده (٢) ، ثم جاء من بعده متن وجدها منسوبة إليه . فعلى الباحث فى التاريخ أن يتعقب الكاتب الأصلى بقدر المستطاع .

وقد يكون الأصل التاريخي من عمل أكثر من مؤلف واحد . فالكثير من الأصول تدخل عليها إضافات وزيادات وتعليقات في مواضع مختلفة ، ثم تطبع ويُبعد الأصل وما أضيف إليه كأنه من وضع مؤلف واحد . فلابد من السعى إلى كشف الحقيقة . وإذا وُجد الأصل المخطوط كان من الميسور تمييز الأصل من الإضافات والزيادات التي طرأت عليه . أما إذا ضاع الأصل المخطوط ولم يبق أمام الباحث سوى المطبوع منه ، أصبحت المسألة أكثر صعوبة . فعلى الباحث أن يدرس اللغة ، لكي يرى أهي واحدة أم متغيرة ؟ وهل الأسلوب واحد أم متغير ؟ وهل تسود الكتاب فكرة واحدة وروح واحدة ؟ وهل توجد خلافات ومتناقضات أو فجوات في تسلسل الأفكار ؟ وإذا كان الكاتب الذي أضاف في موضع أو أكثر من النص الأصلى رجلا واضح الشخصية ، أمكن تمييزه والتعرف عليه ، وإلا بتي من النص الأصلى رجلا واضح الشخصية ، أمكن تمييزه والتعرف عليه ، وإلا بتي من النص الباحث في التاريخ (٣) .

وكنعرض لمثال حققه الدكتور أسد رستم فى هذا الصدد ، إذ° عثر على مخطوطة صغيرة تتناول أخبار الدولة المصرية العلوية فى سورية فى زمن إبراهيم باشا ، وكانت

Fling: op. cit. p. 79.

Langlois and Seignobos: op. cit. p. 94.

Langlois and Seignobos; op. cit. p. 93. (7)

غفلاً من الإمضاء . ووجد الدكتور أسد رستم أنها ليست تاريخاً واحداً بل ثلاثة تواريخ ، قسمها إلى ( ا و ب و ج ) . ولاحظ أن هذه الأقسام لا تعطى حوادث مسلسلة ، ولا يبدأ قسم منها حيث ينهى سابقه ، وتتكرر الحوادث في أقسامها الثلاثة . ولاحظ أيضاً أن ( ا و ج ) يستعملان التاريخ الهجرى أما ( ب ) فيستخدم التاريخ المسيحي . ووجد أن (ج) هو أكبر الأقسام وأن أخباره تتعلق بحوادث لبنان ، مع إعطاء تفصيلات شخصية ديرانية محلية عن دير القمر وبيت الدين . فرجتُّح الدكتور أسد رستم أن كاتب (ج) شخص لبناني ديراني ، أو أقام بدير القمر على الأقل. فقصد إلى المكتبة البطريركية في بكركي ، وفحص أوراق سنوات ١٨٣١ – ١٨٤١ ، وبعد دراسة طويلة عثر على رسائل مكتوبة بنفس الحط الموجود فى (ج) وبنفس اللغة واللهجة ، وعليها إمضاء القس أنطون الحلبي . فاتجه الدكتور أسد رستم إلى بطريرك الموارنة مارى إلياس الحويك ، وعرف منه أن القس أنطون الحلبي كان من المقربين إلى الأمير بشير الشهابي وأنه سكن بيت الدين ، وأنه كتب عن أحكام الأمير بشير ، وعن حروب إبراهيم باشا في سورية ، وأن أغلب ما كتبه قد أحرق في أثناء حوادث الصدام بين المسيحيين والدروز في سنة ١٨٤٥ . وبذلك عرف الدكتور أسد رستم أن القس أنطون الحلبي هو مؤلف الجزء (ج)من تلك المخطوطة ، وأنه كتبه في زمن وقوع الحوادث التي تناولها \* .

وكما سبق أن أشرنا ، من الضرورى أن يعرف الباحث كل ما يمكن معرفته عن شخصية كاتب الأصل التاريخي وصفاته ، لتقييم كتابته . وأحياناً يمكن للباحث أن يجمع المعلومات اللازمة عن شخصية الكاتب من بعض التراجم ، أو من الأصل التاريخي ذاته . فمثلا بعض الكتابة المؤرخة في ٢٤ يونيو سنة ١٧٨٩ عن بعض حوادث الثورة الفرنسية في پاريس وقرساى ، يعرف الباحث من لغتها وأسلوبها وطريقة عرضها ومعلوماتها أن كاتبها شخص مثقف ، وأنه شاب قوى الجسم يمكنه أن ينتقل من پاريس إلى قرساى في أثناء المطر المنهمر . ويدرك الباحث أنه شخص متحمس جرىء ثورى ، يتكلم بصراحة ، ويقر ر أن ممثلي الشعب لا يهابون الموت . ويعلم الباحث أيضاً أن الكاتب كان مهتماً بالحوادث التي شهدها ، وذلك لدقة

١٠٠٠ أسد : مصطلح التأريخ ( المصدر المذكور ) . ص ٣٤ – ٤٢ .

وصفها وُحسن التعبير عنها . ولا ريب أن هذه الأوصاف تنطبق على كاميل ديمولان الذي كتب عن تلك الحوادث(١).

والمسألة التالية في هذه الناحية من النقد التاريخي ، هي معرفة الزمن الذي دُوِّن فيه الأصل التاريخي . فقد يكون الأصل صحيحاً غير مزيف ، وقد يكون كاتبه من الأشخاص الذين يتحرّون الصدق والبعد عن الهوى ، ومع ذلك فقد ينقص من قيمته التاريخية بعد الزمن بين وقوع الحادث ورؤيته وبين تدوين أخباره . فالذاكرة تخون الإنسان ، وكلما بعد بالكاتب العهد عن زمن وقوع الحادث تعرّض لأن يفوته قليل أو كثير من التفاصيل الحاصة ، مهما كانت رغبته في قول الصدق قوية ، ومهما حاول استرجاع وقائع الماضي . فإذا لم يحدد الكاتب التاريخ الذي دوّن فيه ما كتبه ، فكيف يستطيع الباحث أن يحد د ذلك ولو على وجه التقريب ؟ يمكن للباحث في التاريخ أن يضع حد ين لبدء الأصل التاريخي ونهايته ، بناء على دراسة محتوياته ؛ أي أنه يعين التاريخ الذي لا يمكن أن تكون الحوادث قد وقعت بعده . ولتحديد ذلك على دراسة عوياته ، أي أنه يعين التاريخ الذي لا يمكن أن تكون ملما بثقافة تاريخية واسعة تتعلق بالعصر الذي يدرسه . ومن الواضح نبغي أن يكون ملما بثقافة تاريخية واسعة تتعلق بالعصر الذي يدرسه . ومن الواضح ذلك التدوين ، أبعد آخر حادث ورد به . ولكن لا يمعرف دائماً متى تم ذلك التدوين ، أبعد آخر حادث ورد به بزمن قصير أم طويل ، وهل يمكن تعيين تاريخ تدوينه على وجه التحديد ؟

وإذا فرضنا – جدلا – أن خطاب سفير البندقية في پاريس – المشار إليه آنفاً – لم يكن مؤرخاً، فمن الممكن التَّعرّف على تاريخ كتابته بدراسة محتوياته . فالحوادث التي ذكرها السفير أنتونيو كاپلو هي حوادث يونيو سنة ١٧٨٩، وآخر حادث ذكره هو اجتماع مجلس طبقات الأمة في ٢٧ يونيو سنة ١٧٨٩. وعلى ذلك فمن المرجح أن يكون السفير قد دون خطابه بعد ذلك الحادث مباشرة وقبل أن يقع حادث آخر مهم في نظره ، وكان من واجبه أن يكتب عنه . ومن المعروف أن مجلس طبقات الأمة قد اجتمع بعد ذلك في ٣٠ يونيو سنة ١٧٨٩ . و بذلك يكون السفير كاپلتو قد كتب خطابه إلى مجلس شيوخ البندقية في ٢٨ أو في ٢٩ يونيو سنة ١٧٨٩ (٢)

Fling: op. cit. pp. 67-69.

Fling: op. cit. pp. 72-73.

ثم يواجه الباحث في التاريخ مسألة تعيين المكان الذي دُوِّن فيه الأصل التاريخي ، وهي مكملة ومرتبطة بما سبق. وسواء أكان النص أمام الباحث أصلا تاريخيًا من الطبقة الأولى أم كان أصلا تاريخيًا من الطبقة الثانية ، فينبغي على الباحث أن يبذل وسعه لكي يعرف مكان تدوينه . فهل دوّن شاهد العيان أخبار الحوادث في مكان حدوثها أم في مكان بعيد عنه ؟ وهل أخذ معلوماته عن أشخاص شهدوا الحوادث بأنفسهم ، وبذلك تصبح هذه المعلومات مصدراً من الطبقة الثانية ؟ وأين كان ذلك ؟ وهل كان التدوين في مكان يجعل كاتب الأصل التاريخي قادراً على تصوير الوقائع تصويراً صحيحاً ، أم أن التدوين حدث في مكان بعيد ، واعتمد على الذاكرة والحيال في سرد الوقائع ؟

وقد يمكن التوصل إلى معرفة ذلك من المعلومات العامة عن الكاتب . فمثلا نجد بايي عمدة پاريس السالف الذكر قد كتب مذكراته في ربيع سنة ١٧٩٢ . والبحث في تاريخ حياة بايي يعرفنا أنه كان في ذلك الوقت مقيماً في نانت . وإذاً فقد كتب مذكراته في نانت وليس في پاريس مسرح الحوادث التي كتب عنها \* . ويتدخل القرب والبعد عن مكان الحوادث في تقدير المعلومات الواردة في الأصل التاريخي ، وإن لم يكن ذلك من الأدلة القاطعة على مدى الصدق فيها .

## الفصل السادس نقد الأصول تحرى نصوص الأصول وتحديد العلاقة بينها \*

أهمية تحرى النص – الحالة التي يوجد فيها الأصل الأول مخط المؤلف – إبقاء اللغة كما هي عند النشر – الحالة التي توجد بها نسخة واحدة مأخوذة عن أصل مجهول – مثال : أحد منشورات إبراهيم باشا في سورية – الحالة التي يضيع فيها الأصل الأول وتوجد عدة نسخ مأخوذة عنه وضر ورة تحديد العلاقة بيها – مثال : نشر تاريخ الأمير فخر الدين المعنى – أمثلة من الأصول المطبوعة : مذكرات بابي ومحاضر جلسات الجمعية الوطنية في باريس – اجهاع الجمعية الوطنية في ياريس – اجهاع الجمعية الوطنية في دريق المدادر على بعض – أهمية تحديد العلاقة بين المصادر ومثال عن جريدتي المونيتير والديبا – اتفاق روايات معاصرة على الحطأ .

نبحث الآن ناحية أخرى في نقد الأصول التاريخية . فمن الضرورى للباحث في التاريخ أن يتحرّى نصوص هذه الأصول، ويتثبّت من حرفية ألفاظها وعباراتها الخطوط منها والمطبوع – قبل أن يستخدم المعلومات الواردة بها . وعلى الباحث أن يبحث هل كُتبت الأصول الحطية بخط المؤلف أم أن أحداً كتبها له ، أم أنها نقلت من نسخة المؤلف الأصلية بخط يده ؟ وإذا كانت قد طبعت فهل طابقت مخطوطة المؤلف الأصلية ؟ أو لم يدخل عليها بعض التحريف اللفظى ، أو النقصان أو الزيادة سواء أكان ذلك عن قصد أم عن غير قصد ؟ وإنه لتتضح لنا أهمية تحرّى نصوص الأصول التاريخية وألفاظها ، حينا نجد أن مؤلف اليوم على الرغم من إمكانه أن يراجع تجارب المطبعة بنفسه ، فقد يفوته تصحيح بعض الأخطاء . على سبيل السهو ، أو لأنه ربما يقرأ بعقله أو علمه لا بعينه ، فيتصوّر اللفظ صحيح الكتابة ، وهو ليس كذلك . وأحياناً نجد عمال المطبعة يجعلون المؤلف يقول كلاماً لم يقصده أصلا . وإن تغيير حرف واحد أو مجرد وضع نقطة في كلمة ما ، يغير المعنى وقد يقله رأساً على عقب .

رسم ، أسد : مصطلح التأريخ ( المصدر المذكور ) ص ٤٤ – ٥٧ .

Langlois and Seignobos: op. cit. pp. 71-86.

Fling: op. cit. pp. 88-102.

<sup>\*</sup> يمكن للباحث الذي يرغب في دراسة هذه الناحية من النقد التاريخي أن يرجع إلى فصول في بعض المراجع مثل :

ومن غير شك قد ضاع الكثير من الأصول التاريخية . وفي بعض الأحيان لا يبقى إلا نسخ أو صور منقولة عنها ، فهل نقلت هذه النسخ عن الأصول الأولى مباشرة أم نقلت عن صور لها ؟ فينبغى أن يتثبت الباحث بقدر المستطاع من أن النص الموجود أمامه يطابق الأصل الأول الذي وضعه المؤلف. وإذا وُجدت أخطاء في النسخة المنقولة – وهو الغالب – فلابد من السعى إلى تصحيحها ، بالرجوع إلى الأصل الأول – إن كان ذلك ميسوراً . وإذا اعتمد الباحث على نص منقول عن أصل أول ، يحتوى على أخطاء في النقل فإنه يحمل المؤلف أموراً هو غير مسؤول عنها ، ولكن الناقل هو المسؤول . وكان كثير من الباحثين في التاريخ – ومن بينهم بعض مشاهير المؤرخين – لا يتحرون دائماً صحة نصوص الأصول التي يعتمدون عليها . وحتى وقت غير بعيد كانت تطبع الأصول التاريخية دون أن تراعى في ذلك طرق النشر العلمى ، للعجلة أو لتجنب المجهود ، غير أنه قد حدث تقدم كبير في هذا الحال المام منذ أواخر القرن الماضى .

ويمكن أن تقسم الأصول التاريخية المخطوطة من ناحية تحرّى النص وتحقيق اللفظ إلى ثلاث حالات. فالحالة الأولى أن يكون أمام الباحث الأصل الأول بخط المؤلف نفسه. ويمكن التحقق من ذلك بملاحظة نوع الورق والحبر. وبدراسة خط المؤلف ولغته ومعلوماته، وذلك من كتاباته الأخرى إن وُجدت. وبتطبيق ذلك على الأصل الموجود، يستطيع الباحث أن يفيد وهو مطمئن من هذه الناحية بالمعلومات التي يوردها هذا الأصل الأول، كما يمكنه أن ينشر هذا الأصل التاريخي لفائدة العلم. ولكن ينبغي عليه أن يراعي عند النشر في كل الحالات، إبقاء الأصل الأول كما هو بحروفه وألفاظه وأجروميته وأخطائه الحاصة به، بغير تصحيح أو تعديل في النص نفسه، تجنباً لما يمكن أن يغير من معني النص، وإن كان في استطاعته أن يجرى التصويب الذي يراه في الحاشية. وبقاء النص الأول كما هو يساعد الباحث على فهم تاريخ ذلك العصر المعين بالحال التي كان عليها في الواقع، يساعد الباحث على فهم تاريخ ذلك العصر وأساليبهم في التعبير، ويُلم بتطور اللغة، فيدرك عقلية رجال ذلك العصر وأساليبهم في التعبير، ويُلم بتطور اللغة، فيدرك عقلية رجال ذلك العصر وأساليبهم في التعبير، ويُلم بتطور اللغة،

ومن الأمثلة على ذلك ما أورده أحمد الحالدي الصفدي في كتابه عن «تاريخ

الأمير فخر الدين المعنى»، المشار إليه آنفاً ، من ألفاظ وأساليب عامية لبنانية محلية مختلطة بالتراكيب العربية مثل « قال الحاج كيوان انكان ما بتروح انت انا بروح واقسم على الامير ان يرسل يجيب له جواره (١)» ، كما أشرنا إلى هذا النص فى موضع سابق .

ومن الأمثلة على ذلك أيضاً ما ورد في الفرمانات السلطانية العثمانية المحفوظة في القاهرة ودمشق من التعبيرات الخاصة مثل « دستور مكرم مشير مفخم نظام العالم مدبر أمور الجمهور بالفكر الثاقب . . . (٢)» ومثل «قدوة الأمراء الكرام عمدة الكبراء الفخام المختص بمزيد عناية الملك العلام . . . (٣)» . أو ما ورد في الوثائق المحفوظة في دور الأرشيف الأوروبية ، والتي هي مدوّنة بألفاظ كتبت بطريقة خاصة بعصور سابقة ، مثل (habbia) و (hauuto) و (amicitia) في الوثائق الإيطالية (٤)، خاصة بعصور سابقة ، مثل (celuy) و (celuy) الواردة في الوثائق الفرنسية (٥)، مما يخالف ذلك ألفاظ هذه اللعات ومصطلحاتها وطريقة كتابتها في الوقت الحاضر . هي طريقة الكتابة في ذلك العصر .

والحالة الثانية في هذه الناحية من نقد الأصول هي التي تضيع فيها نسخة المؤلف الأولى ، ولا يبتى أمام الباحث سوى نسخة واحدة منقولة عنها . وإن دراسة هذه النسخة الوحيدة المنقولة عن الأصل المفقود لتستلزم الدقة والحذر للتثبت من صحة ألفاظها ونصوصها . ومهما كانت دقة الناسخ وأمانته فقد يتعرض للخطأ في النقل . وتوجد أسباب وأنواع للاختلافات التي من المحتمل حدوثها في أثناء النقل . فربما تسقط ألفاظ أو جمل عند النقل من باب السهو أو النسيان ، أو لعدم وضوح المعنى ، أو للخطأ في قراءة بعض الألفاظ ، أو للخطأ في السمع إذا ما أملي على الناسخ ما يكتب . كما أن بعض النساخ قد يغيرون ويعد لون الألفاظ التي ظنوا أنها الناسخ ما يكتب . كما أن بعض النساخ قد يغيرون ويعد لون الألفاظ التي ظنوا أنها

<sup>(</sup>١) الصفدى : (المصدر المذكور) ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) وثائق دار المحفوظات المصرية.

<sup>(</sup>٣) وثائق المكتبة الظاهرية في دمشق من القرن ١١ ه.

<sup>(</sup> ٤ ) وَثَاثُقُ أَرْشِيقُ فِلْوَرُلِسَا التَّارِيخِي فِي سَنَةً ٩٨ . .

<sup>(</sup>٥) وثائق المكتبة الوطنية في باريس الواردة من القسطنطينية في سنة ١٦١٤.

وردت خطأ أو محرّفة في الأصل الأول ، واعتقدوا أن من واجبهم تصحيحها .

والتغييرات التى تصيب الأصل التاريخي عند نسخه ، والصادرة عن عمد أو عن خطأ فى فهم النصوص ، قد يصعب كشفها وبالتالى لا يمكن تحقيقها ، وربما تسقط بعض الفقرات التى قد لا يمكن التعويض عنها . ولكن من المستطاع فى أحوال كثيرة معرفة الأخطاء التى تحدث عفواً أو سهواً ، وذلك بملاحظة الارتباك فى المعنى أو الحلط فى بعض الحروف والكلمات ، أو وضع أحرف أو كلمات مكان أخرى ، أو تكرار بعض المقاطع ، أو كتابة المقاطع فى بعض الكلمات مرة واحدة بدلا من مرتين ، أو الحطأ فى تقسيم بعض الكلمات أو بعض الجمل . وكل هذه الأنواع من الأخطاء والتغييرات فى النصوص الأولى، التى تحدث عفواً أو عن قصد ، قد قام بها الناسخون فى كل اللغات وفى جميع الأقطار وفى كل عصور التاريخ .

وعلى الباحث ، فى حالة ضياع نسخة المؤلف الأولى ، مع بقاء نسخة واحدة منقولة عنها ، أن يدرس هذه النسخة ، ويعرف كل خصائصها من ناحية الشكل واللفظ والمصطلحات والمعلومات التاريخية . ثم يدرس حياة المؤلف ومؤلفاته الأخرى إن وجدت ، وُيلم بأشهر الكتاب المعاصرين الذين تناولوا نفس الموضوع الذى كتب عنه . وتطبيق هذه المعلومات على النسخة الوحيدة المنقولة عن الأصل الأول المجهول ، يساعد فى أحوال كثيرة على تحري نصها والتثبت من صحة ألفاظها .

ولقد حقيق الدكتور أسد رستم مثالا يوضّح هذه الحالة . فهو قد وجد أن عدداً كبيراً من الأصول الأولى من مناشير إبراهيم باشا في سورية قد فنُقد ، وأنه لم يبق منها سوى نسخة وحيدة منقولة ومطبوعة ، مثل المنشور الذي أصدره إلى متسلّم دمشق في صفر سنة ١٧٤٨ ه . عن بعض حوادث اصطدامه بالعيانيين ، الذي ورد في كتاب «مذكرات تاريخية بقلم أحد كتاب الحكومة الدمشقيين » ، ونشره الأب قسطنطين الباشا . ولاحظ الدكتور أسد رستم أن بعض ألفاظه غير واضحة . فبحث طويلا حتى وصل إلى سجلات المحكمة الشرعية في طرابلس ، وعثر على منشور أصدره إبراهيم باشا إلى متسلم طرابلس ، ويحتوى على نفس المعلومات التاريخية ، فأمكنه أن يستنتج أن ناسخ منشور إبراهيم باشا إلى متسلّم دمشق قد أخطأ في فهم بعض أن يستنتج أن ناسخ منشور إبراهيم باشا إلى متسلّم دمشق قد أخطأ في فهم بعض

الألفاظ فقرأ استغاثوا « استفاقوا » وحيث أن « حنان » وأغثناهم « غنامهم » وهكذا \*

وعلى كل حال فإن النسخة المنقولة عن أصل أول مجهول قد تُقاوم كل جهود النقد لمحاولة الوصول إلى ذلك الأصل الأول . وصيح أن النقد كثيراً ما يحد د التغييرات والأخطاء في النص الوحيد المنقول ، ولكنه كثيراً ما يقف عند ذلك دون أن يتخطاه إلى معرفة الأصل الأول الضائع . على أن الباحث في التاريخ قد يبالغ في الشك في بعض النصوص التاريخية التي لم يتغير منها شيء على الإطلاق ، ويناقش النصوص أكثر مما ينبغي ، ويضع افتراضات مبالغ فيها . ويُعد عمل الباحث في هذه الناحية نوعاً من الاجتهاد قد يصل إلى حد المغامرة .

والحالة الثالثة هي التي يضيع فيها الأصل الأول. وتبقى عدة نسخ منقولة تتشابه وتختلط فيا بينها ، ولكن لاتُعرف الصلة بين بعضها وبعض ، ولا الصلة بينها وبين ذلك الأصل الأول الضائع . وكان على الباحثين السابقين أن يكافحوا للوصول إلى استخدام أول نسخة منقولة تصل إلى أيديهم ، والإفادة بمعلوماتها ، مهما كان نوعها ومهما كانت صلتها بالأصل الأول المجهول . ثم أخذالباحثون يتجهون إلى استخدام أقدم نسخة موجودة ، ولكن قدم تدوينها لا يعنى دائماً أنها أصح النسخ المنقولة عن الأصل الأول الضائع . إذ أن مخطوطاً من القرن الحامس عشر مثلا ، ينقل عن أصل قديم ضائع من القرن الحادي عشر ، قد يكون أكثر قيمة من ينقل عن أصل قديم ضائع من القرن الحادي عشر ، قد يكون أكثر قيمة من أخطاء وتغييرات في النص الأصلي الأول . ولا شك أن الباحثين المحدثين يمتازون عن سابقيهم في هذه الناحية . فهم يستطيعون أن يقارنوا بين النسخ المتعددة المنقولة عن الأصل الأول المجهول ، فضلا عن إمكان حصولهم على معلومات أفضل وأدق عن الصحيح بقدر المستطاع .

وفي هذه الحالة يعمد الباحث في التاريخ إلى محاولة السعى إلى تحديد النص

<sup>\*</sup> رسم ، أسد : مصطلح التأريخ (المصدر المذكور) ص ٥٠ - ٥٣ .

الأول ، أو أقرب ما يمكن إليه ، بالدراسة المقارنة ، على أساس التشابه والاختلاف بين النسخ المتعددة ، وعلى أساس التوصل إلى فهم لغة المؤلف وروحه ، والدراية بأحوال عصره ، كما سبقت الإشارة إلى ذلك . ولنفرض أن لدى الباحث عشرين نسخة لمخطوط واحد ، أصلها الأول مفقود ، وأن ثمانى عشرة نسخة منها تتشابه نصوصها ، ولنسمها مجموعة (۱) ، وأن نسختين منها تتشابهان ، ولنسمهما وحدة (ب) . فالأغلبية العددية هنا لا قيمة لها فى حد ذاتها ، ولا تدل كثرة العدد وحدها على أنها هى الصحيحة . إذ أنه من الجائز أن سبع عشرة نسخه من مجموعة (۱) عبارة عن قد نقلت عن النسخة الثامنة عشرة ، وفى هذه الحالة تكون المجموعة (۱) عبارة عن نسخة واحدة تكررت فى النسخ الباقية التى نقلت عنها . فينبغى على الباحث إذن أن يسعى إلى تحديد أى النصين أقرب إلى الأصل الأول الضائع ، أهو النص (۱) عسعى إلى تحديد أى النصين أقرب إلى الأصل الأول الضائع ، أهو النص (۱) ؟

و يلاحظ الباحث عند تحديد العلاقة بين النسخ المتعددة لمخطوط واحد ، قاعدة شبه عامة ، وهي أن النسخ المتشابهة التي تحتوى على نفس المعلومات ، واردة بنفس اللغة و بنفس الأخطاء ، إما أن تكون قد نقلت جميعاً عن أصل أقدم منها أخذ عن الأصل الأول الضائع ، وتحتوى على نفس المعلومات ونفس الأخطاء . ولا يمعقل من الناحية السيكولوجية أن عدداً من الناسخين ينقلون مستقلين أصلا تاريخياً معيناً ، ويوردون نفس المعلومات بنفس اللغة و بنفس الأخطاء ، بل لابد من أن يوجد بينهم فوارق متنوعة .

فعلى الباحثإذن أن يُنحِّى جانباً النسخ المنقولة عن أصل واحد محفوظ ، وأن يستبقى فقط ، بقدر المستطاع ، النسخ الرئيسة المستقلة التى نقلت عن الأصل الأول مباشرة ، أو التى نقلت عن أصل ثانوى معين ، منسوخ بدوره مباشرة عن ذلك الأصل الأول المجهول . وتقسم النسخ إلى جماعات وفصائل على أساس التقارب والاختلاف ، والقرب والبعد عن الأصل الأول ، بقدر ما يثبت ذلك . وإنه لمن الأفضل دائماً أن يكون لدى الباحث عدة نسخ أخذت مستقلة عن الأصل الأول الضائع ، حتى يكون الوصول إليه أيسر منالا . ونلاحظ أن كثرة النسخ الخطوطة قد تتعب الباحث أحياناً بدلامن أن تيسر له مجال العمل. وعند طبع الأصل

التاريخي ، في هذه الحالة ، ينبغي أن ترفق به في الهامش الاختلافات التي توجد في النسخ الرئيسة الأخرى ، لكي يكون النص مع احتمالات تفاوته ماثلاً بقدر المستطاع ، بين يدى الباحثين من بعد .

ومن الأمثلة على ذلك أن الدكتور أسد رستم حيما أقدم على نشر تاريخ الأمير فخر الدين المعنى لأحمد الحالدى الصفدى ، بالاشتراك مع الأستاذ فؤاد إفرام البستانى \_ كما سبق ذكره \_ لم يجد محطوطة المؤلف الأصلية ، ولكنه عثر على خمس نسخ منقولة عن أصل مفقود . فالنسخة الأولى هى نسخة الشيخ كسروان الحازن عافظ طرابلس الشام سابقاً ، وهى أقدم النسخ ، ويرجح الدكتور أسد رستم أنها ترجع إلى أواخر القرن الثامن عشر ، ورمز إليها بالحرف (ك) . ثم نسخة المكتبة الوطنية فى مونيخ \_ التى توجد منها صورة بدار الكتب المصرية بالقاهرة وعنها أخذ الدكتور أسد رستم نسخة ً \_ والتى سبقت الإشارة إليها \_ ورمز إليها بالحرف (م) . المنتدر المعلوف ، وهى عبارة عن نسخة معد الأمريكية . ثم نسخة الأستاذ عيسى إسكندر المعلوف ، وهى عبارة عن نسخة معد له من نسخة جامعة پرنستون بالاعماد على نسخة أخرى و بحدت عند مشايخ بنى الحميل فى المتن قصبة بكفيا فى لبنان ، ولم يعثر عليها الدكتور أسد رستم ، ورمز إليها بالحرفين (ج ب ) . والنسخة الأخيرة هي نسخة الأستاذ جورج ينى فى طرابلس الشام .

وأخذ الدكتور أسد رستم في دراسة هذه النسخ الحمس. فاستبعد نسخة الأستاذ جورج بني إذ وجدها منقولة تماماً عن نسخة الشيخ كسروان الحازن. وكذلك استبعد نسخة جامعة پرنستون ، لأن نسخة الأستاذ عيسي إسكندر المعلوف جمعت بينها وبين نسخة بني الحميل. ووجد أنه هناك علاقة واضحة بين النسخة (م) وبين نسخة (جب) لاشتراكهما في الأخطاء التي استعين في تصحيحها بالنسخة (ك). ووجد الدكتور أسد رستم أنه إما أن تكون نسخة (جب) منقولة عن نسخة (م)، وإما أنهما منقولتان عن أصل واحد مفقود. ووجد إذن في حوزته نسختين رئيستين هما نسخة (ك) ونسخة (م). وأخذ يقابل بينهما ، وانتي منهما أقرب النصين إلى لغة المؤلف وأسلوب عصره ، ووضع في الهامش ما ورد في النسخة الأخرى ، مع الإشارة في الوقت نفسه إلى الاختلافات التي وردت في النسخة

(ج ب ) \* . وقد قام الدكتور أسد رستم في ذلك بعمل علمي جليل – بالاشتراك مع الأستاذ فؤاد إفرام البستاني \_ وذلك على الرغم من الملاحظات التي سبق أن أبديتها بشأن مؤلف الجزء الحاص برحلة الأمير فخر الدين إلى أوروپا .

ومع ذلك كله فإن النص الذي يصل الباحث في التاريخ إلى تحقيقه ، عن طريق النسخ المنقولة ، يكون من غير شك أقل قيمة من الأصل الأول الضائع . وإنه ليتحمّ دائماً على الباحثين في التاريخ أن يقوموا بهذا النوع من العمل. وإنها لحدمة حقيقية للتاريخ ، أن تطبع الأصول المخطوطة ، أو الأصول التي طبعت طبعاً رديئاً ، طبقاً للقواعد العلمية الحديثة . وتحرص الأمم الراقية على تحرّى نصوص أصولها التاريخية، وتعمل على نشرها وإذاعتها بين الناس ، وتوجد بها الهيئات والأفراد الحراص على التفاني في خدمة العلم ، فيوفر ون المال ، وغيره من وسائل البحث العلمي ــ كالانتقال إلى خارج بلادهم \_ حتى يستطيع الباحثون في التاريخ أن يعملوا في صمت وسكون لخدمة العلم والتاريخ .

وهناك أمثلة أخرى تتعلق بالأصول المطبوعة ، وتنطبق عليها نفس القواعد التي طبقت على الأصول المخطوطة . ولنعرض لبعض الحالات التي درسها الأستاذ فلنج ، لأنها تزيد القارئ إيضاحاً في تتبع طريقة البحث في دراسة التاريخ . فمن ذلك مثلا ما لاحظه من التقارب والتشابه بين مذكرات بابي – عمدة پاريس المشار إليه – وبين محاضر الجمعية الوطنية في پاريس عن حوادث ٢٣ يونيو سنة ١٧٨٩ ، التي عرفنا عنها شيئاً في موضع سابق . فكلاهما يسجل معلوماته عن تلك الحوادث بنفس اللغة تقريباً . ومن المعلوم أن محاضر الجلسات قد دُونت في وقت انعقاد الجمعية الوطنية ، وأن مذكرات بابي قد دُونت بعد ذلك بسنوات قلائل ، أي في سنة ١٧٩٢ . فالعبارات المتشابهة في كل منهما ، وإشارات بابي نفسه تدل على أنه قد اعتمد على محاضر جلسات الجمعية الوطنية ، فضلا عن أنه كان هو نفسه شاهد عيان بوصفه أحد أعضاء الجمعية الوطنية . ويعطى هذا لمذكراته قيمة خاصة ، تجمع بين مزايا شاهد العيان وبين محاضر الجلسات على السواء .

<sup>\*</sup> الصفدى ، أحمد الحالدى : (المصدر المذكور) . المقدمة ي - يد .

رسم ، أسد : مصطلح التأريخ ( المصدر المذكور ) ص ٤٥ – ٥٧ .

ووجد الأستاذ فلنج حالة أخرى أصعب من السابقة ، وذلك فيما يتعلق بكل من جريدة « البوان دى جور (١) » ، ومحضر جلسة الجمعية الوطنية عن يوم ٢٠ يونيو سنة ١٧٨٩ ، ومذكرات بايي السالفة الذكر . ولقد دوَّن محضر الجلسة سكرتير الجمعية الوطنية وهو كاموس ، كما دوّن بارير عضو الجمعية الوطنية معلوماته في الجريدة المذكورة . ولاحظ الأستاذ فلنج أن محضر الجلسة قد طبع في ٢١ يونيو ، والجريدة صدرت في ٢٢ يونيو . ولابد أن بارير قد رجع إلى المحضر المطبوع ، وألجريدة صدرت في ٢١ يونيو ، فأورد بعض حوادث تفصيلية لاحظها هو فضلا عن أنه كان أحد شهود العيان ، فأورد بعض حوادث تفصيلية لاحظها هو الاجتماع في مذكراته ، ومعلوماته تشابه ما ورد في كل من المحضر والجريدة المذكورة ، وهو يذكر اعتماده عليهما .

وبذلك يكون الأستاذ فلنج قد وجد ثلاثة مصادر تورد معلومات متشابهة وبنفس اللغة تقريباً ، ودونها أشخاص شهدوا الحوادث بأنفسهم ، ووجد أن اثنين منها قد طبعا بعد الحوادث التي تناولاها بيوم أو يومين ، والثالث دُون بعد ذلك بسنوات قلائل ، وأن اثنين منها ، أى ما كتبه بايي وبارير ، وهما شاهدا عيان ، قد نقلا عن مصدر ثالث كتبه كاموس الذي كان شاهد عيان كذلك . وعلى هذا فإن الباحث في التاريخ قد يجد معلومات دونها شاهد عيان ، واعتمد عليها شاهدا عيان آخران . فلابد له من تحديد العلاقة بين المصادر التاريخية ، بقدر المستطاع ، وللأخذ بأقوال الروايات المتواترة (٢) .

وكثير من كتب التاريخ فقد قيمته لأنه اعتمد على مصادر لم تحدد العلاقة بينها . ومن الأمثلة على ذلك ما لاحظه الأستاذ فلنج أيضاً على جريدتى «المونيتير (٣)» و «الديبا(٤)» . فلقد استخدم المؤرخون السابقون معلومات هاتين الجريدتين ، بدون تحديد العلاقة بينهما . ومن المسائل التي بحثها الأستاذ فلنج فيهما ، مسألة إلغاء

Point du jour. (1)
Fling: op. cit. pp. 90-91. (1)

Moniteur. (7)

Les Débats. (٤)

الجمعية الوطنية لبقايا حقوق الإقطاع في ليلة ٤ أغسطس سنة ١٧٨٩. وفي كل منهما ترد المعلومات بنفس اللغة وبنفس الأسلوب. ولم يلفت التشابه الكبير بينهما نظر المؤرخين السابقين. وليس معنى ذلك التشابه الكبير أن المعلومات الواردة بهما صحيحة. وهذا التشابه جدير بأن يثير شكوك الباحث في التاريخ، لكى يبحث العلاقة بينهما ، للتثبت من صحة معلوماتهما. فهل إحدى هاتين الجريدتين أصل من أصول الطبقة الأولى ، وكتب في زمن وقوع الجوادث التي تناولتها عن تلك المسألة المعينة ؟

من المعروف عن تاريخ صحافة پاريس فى ذلك الوقت أن جريدة « المونيتير » لم تنشر فعلا إلا ابتداء من ٢٤ نوڤمبر سنة ١٧٨٩ ، أما أعدادها عن المدة من مايو حتى ٢٣ نوڤمبر من تلك السنة ، فقد جمعت وطبعت بعد ذلك بعدة سنوات . وعلى ذلك فلا يمكن أن تعد جريدة « المونيتير » أصلا تاريخياً من الطبقة الأولى بالنسبة للحوادث التى وقعت فى ليلة ٤ أغسطس سنة ١٧٨٩ . وكذلك فإنه على الرغم من أن أول عدد من جريدة « الديبا» المحفوظ فى دور الكتب الأوروپية يحمل تاريخ يونيو سنة ١٧٨٩ ، فإن الجريدة لم تصدر فعلا إلا فى الجزء الأخير من أغسطس سنة ١٧٨٩ ، أما الأعداد السابقة من هذه الجريدة فلم تمطبع إلا متأخراً فى سنة ١٧٩٩ ، وإذن فهاتان الجريدتان لم تكونا قد ظهرتا فعلا فى ليلة ٤ أغسطس سنة ١٧٨٩ ، ومعلوماتهما عن حوادث تلك الليلة قد جُمعت وُنشرت فى وقت متأخر ، معان جامعيهما وناشر مهما أشخاص معاصرون للحوادث . فكيف تم ذلك التدوين مع أن جامعيهما وناشر مهما أشخاص معاصرون للحوادث . فكيف تم ذلك التدوين المتأخر ، وما العلاقة بين معلومات كل من هاتين الجريدتين ؟

لاحظ الأستاذ فلنج أن ناشرى جريدة « المونيتير » حينما أخذوا يجمعون المادة اللازمة لأعداد الجريدة السابقة على صدورها فعلا ، كانت أعداد يونيو ويوليو وأغسطس من جريدة « الديبا » قد جُمعت وُنشرت فعلا . وبالمقارنة اتضح أنه على الرغم من التشابه بين معلومات الأعداد القديمة من هاتين الجريدتين ، فإن «المونيتير » تحتوى على عبارات لم ترد في « الديبا » . ومن البديمي أن ناشرى « الديبا » لابد أن يكونوا قد رجعوا إلى محضر الجلسة الذي سجل ما جرى في اجتماع الجمعية الوطنية ليلة ٤ أغسطس ، وإلى الجرائد الأخرى التي كانت تصدر في ذلك التاريخ مثل ليلة ٤ أغسطس ، وإلى الجرائد الأخرى التي كانت تصدر في ذلك التاريخ مثل

« الأسمبليه ناسيونال \* » و « الپوان دى جور » . وبالمقارنة وجد الأستاذ فلنج أن محتويات « الديبا » عن الحوادث التى وقعت فى ليلة ٤ أغسطس منقولة عن هذه الأصول باستثناء بعض الفقرات .

وما العلاقة بين « المونيتير » وبين « الديبا » وبين هذه الأصول ؟ إن المناقشات التي حدثت في الجمعية الوطنية في ليلة ٤ أغسطس ، الواردة في « الديبا » ، والتي استمدت من الأصول السابقة الذكر ، تُعد وفي معلومات وصل إليها ناشرو « المونيتير » ، ومن المحتمل أنهم لم يفرقوا بين أعداد « الديبا » التي صدرت فعلا في أوقاتها وبين الأعداد التي جُمعت وطبعت فيا بعد . والمعلومات الواردة في « الديبا » ترد بضمير الغائب ، بينا ترد هذه المعلومات نفسها في « المونيتير » بعد تحويل ضمير الغائب إلى ضمير المتكلم ، لإعطائها صبغة المناقشات البرلمانية . وبالإضافة إلى ذلك أثبت الأستاذ فلنج أن « المونيتير » أخذت قليلا من التفصيلات الحاصة التي لم تذكر في « الديبا » ، عن صحف أخرى مثل «الكورييه دى پروڤنس » .

وكيف أدرك الأستاذ فلنج أن « المونيتير » قد استقت أغلب معلوماتها عن « الديبا » ، وأنها لم ترجع مباشرة إلى المصادر والأصول التي أخذت عنها « الديبا » ف نفسها ؟ أدرك ذلك حينها لاحظ أن نفس التغييرات التي أحدثها ناشرو « الديبا » في الأصول التي أخذوا عنها – عند جمع الأعداد السابقة من جريدتهم – موجودة بنامها في « المونيتير » ، وحينها لاحظ كذلك أن ترتيب المقتطفات المأخوذة عن الأصول الأولى ، موجود في كل من « المونيتير » و « الديبا » على السواء .

وكما رأينا فى حالة الأصول المخطوطة – وهو ما ينطبق على الأصول المطبوعة – لا يمكن لشخصين يعملان مستقلا أحدهما عن الآخر ، أن يختارا نفس الفقرات ويضعاها بنفس الترتيب وبنفس اللغة وبنفس التغييرات . وعلى ذلك يمكن أن يُستنتج أن معلومات « المونيتير » فى هذه الناحية منقولة عن « الديبا » لاعن الأصول التى اعتمدت عليها « الديبا » نفسها ، باستثناء الفقرات التى استقتها « المونيتير » مباشرة من بعض الجرائد الأخرى مثل « الكورييه دى پروڤنس» . وإذن فقد وجد

Assemblée Nationale.

الأستاذ فلنج أن معلومات « المونيتير » أقل قيمة من معلومات « الديبا » وأن معلومات كل منهما أقل قيمة من الأصول الأولى التي رجعتا إليها(١) .

وكذلك استشهد الأستاذ فلنج بمثال عن اتفاق روايات معاصرة عن حادث معين لم يرجع رواته إلى أصول من الطبقة الأولى . فلقد اعتقد بعض المؤرخين أن رأسي الحارسين الملكيين اللذين قُتلافى قرساى فى صباح ٦ أكتوبر سنة ١٧٨٩ ، قد مُحملا على رمحين على مرأى من لويس السادس عشر ومارى أنطوانيت ، أمام العربة التي أقلتهما إلى پاريس فى مساء ذلك اليوم . ومصدر هذه الرواية أن ديكنوا أحد أعضاء الجمعية الوطنية كتب إلى بعض أصدقائه فى ٧ أكتوبر من تلك السنة قائلا: « فكروا فى تلك العربة تسبقها رأسا الحارسين! » . وأخذ بعض المؤرخين بحرفية هذه الرواية مع أنها غير صحيحة ؛ وقد ثبت تاريخيناً أن رأسي الحارسين كانا قد سبقا إلى پاريس قبل أن تبرح العربة الملكية قرساى . والمعاصرون الذين كتبوا عن هذا الحادث قد تأثروا بالإشاءات وبالجو العام الذي يسود في مثل تلك الظروف ، على الرغم من أن كلا منهم كان مستقلاً عن الآخر فيا دوّنه عنه (٢) .

وإن هذه الأمثلة المختلفة التي مرت بنا ، لتوضح صعوبة العمل على تحرّى نصوص الأصول التاريخية ، وتبين ضرورة التأنى في السعى إلى تحديد العلاقة بيها . وليس هناك من سبيل إلى كتابة التاريخ كتابة علمية دون التثبت من نصوص الأصول التاريخية ، وبغير الاعتماد على اتفاق الرواة والكتاب العدول ، المستقلين فيما رووا من الأخبار ودوّنوا من المعلومات .

Fling: op. cit. pp. 91-96.

Fling: op. cit. pp. 99-100.

## الفصل السابع النقد الباطني الإيجابي

الغرض من النقد الباطى – عملياته – النقد الباطى الإيجاب – تحليل النص التاريخى – تحديد المعنى الحرفى للألفاظ – تحديد المعنى الحقيق وغرض الكاتب – بعض الطرق لكشف المعانى الحفية – إشارة إلى بعض الأسس التي اتبعها علماء المسلمين في تفسير القرآن .

الغرض من النقد الباطني هو الوصول إلى الحقائق التاريخية خلال الوثائق والأصول التاريخية . فالأصل التاريخي يصل إلى الباحث في التاريخ نتيجة عدة عمليات ، لا يشرحها الكاتب في الغالب . فهو في أحوال كثيرة لا يوضّح كيف لاحظ الوقائع ، ولا كيف جمع معلوماته عنها ، ولا كيف صاغ العبارات التي تعبر عنها التعبير الصحيح ، ولا كيف دوّنها . وهذه كلها عمليات مستقلة كل واحدة منها عن الأخرى ، ومن الجائز أنه لم تراع الدقة التامة بشأن بعضها أو بشأنها جميعاً .

وعلى ذلك فمن الضرورى أن تحلل الوثيقة أو النص التاريخي ، لمعرفة العمليات التي لم تراع فيها الدقة اللازمة – بقدر الإمكان – حتى لا يأخذ الباحث بما ورد به من المعلومات قبل التثبت من صحتها . فالتحليل (analysis) ضرورى في نقد الأصول التاريخية . وما من نقد يمكن أن يجرى دون أن يبدأ بالتحليل . ومن أهم واجبات التحليل استرجاع أغلب العمليات التي قام بها المؤلف ، منذ الوقت الذي بدأ فيه بمشاهدة الحادث – إن كان قد فعل ذلك – حتى تحركت يده لتسطير الأصل التاريخي الماثل بين يدى الباحث في التاريخ . أو على العكس من ذلك ، ينبغي أن يسير الباحث ابتداء من الحادث المسجل في الأصل التاريخي ، حتى يصل إلى الوقت الذي شهد فيه المؤلف ذلك الحادث \_ إن كان قد فعل ذلك . ولا شك أن ذلك يستغرق الزمن ويقتضي الصبر .

ويلجأ أكثر الباحثين في التاريخ دقة ً إلى طريق مختصر ، ويُركزون عملياتهم في مجموعتين :

١ حتويات الأصل التاريخي بالنقد الباطني الإيجابي الضروري
 للتحقق من معنى الألفاظ ومن قصد المؤلف بما كتبه .

٢ - تحليل الظروف التي دُون فيها الأصل التاريخي، بالنقد الباطني السلبي - الذي سيأتي بعد - والضروري لإثبات صحة المعلومات المدونة.

وربما يتوقف بعض الباحثين في التاريخ عن تطبيق هذا النقد المزدوج نظراً لما يلاقونه فيه من المشقة والعناء . ولكن التاريخ العلمي لا يُكتب بغير هذه الوسيلة . وبقدر ما يحرص الباحث على تطبيق النقد بهذا المعنى ، تصبح كتابته أقرب إلى الصدق وأدخل في نطاق البحث العلمي .

وينبغىأن نلاحظأن من يقرأ نصاً تاريخيا ولايوجة عنايته الأساسية إلى محاولة فهم محتوياته ، من المؤكد أنه سيفسر بعض نواح منه بناء على تصوره ، مما قد لا ينطبق على الواقع التاريخي . فقد يجد عبارات أو كلمات توافق آراءه وتصوره للحوادث ، فيستخرج هذه العبارات دون وعي منه ، ويجعل منها نصاً خيالياً ومفتعلاً ، ويضعه في موضع النص التاريخي الحقيقي الذي لم يتمكن من الوصول إليه . وبعض الباحثين في التاريخ يقومون ببحثهم وهم تسيطر عليهم فكرة معينة عن حادث ما أو عن اتجاه خاص في الناحية السياسية أو الاقتصادية أو الدينية . . . ويدرسون تحت تأثيره الأصول التاريخية التي تقع تحت أيديهم ، وبذلك ربما فهمون هذه الأصول فهماً خاطئاً أو لا يفهمونها على الإطلاق .

وفى مثل هذه الحالة يرفض ذهن الباحث قبول الأفكار والآراء المعارضة ، وتكون النتيجة ألا يأخذ الباحث بما يورده النص التاريخي من الحقائق ، وبذلك يتكينف النص التاريخي ويتشكنل بحسب الفكرة المسيطرة على ذهن الباحث . وقد يظن الباحث أنه يفسر النص تفسيراً حديثاً مبتكراً ، ولكن الحقيقة أنه أيخضع النص لفكرته الحاصة على حساب الحقيقة التاريخية ، ويأخذ الحادث التاريخي اللون والتفسير والمدلول الملائم الذي يريده له عقل الباحث .

ومن شأن هذا كله أنه يبعد بالباحث عن الوصول إلى الحقيقة التاريخية التى ينشدها . فينبغى على المؤرخ أن يبدأ عمله فى هذه المرحلة من البحث ، بتحليل دقيق للأصول التاريخية التى تقع تحت يده ، وأن يكون غرضه الأساسى استخراج

الحقائق منها – بقدر المستطاع – وليس إضافة ما لا وجود له على تلك الأصول (1). فينبغى أن تكرس الأصول التاريخية على اعتبار أنها تحتوى فقط على آراء الأشخاص الذين دو وها. وعلى الباحث أن يجعل النص يفسر نفسه بنفسه – بقدر الإمكان – قبل السعى إلى استخراج الحقائق التاريخية منه . ونخرج من ذلك بقاعدة عامة في منهج البحث التاريخي ، ألا وهي أن دراسة الأصل التاريخي ينبغي أن تبدأ بتحليل محتوياته للوصول إلى المعنى الحقيقي الذي قصده كاتب ذلك الأصل . وهذا التحليل عملية أولية أساسية قائمة بذاتها . وينبغي أن يستعين الباحث في هذا التحليل باستخدام صفحات ممتدة من الورق بالحجم المعروف بالفولزكاب (٢)، حتى تتوفر أمامه مساحة كافية للكتابة بخط واضح ، وينبغي أن يكتب على وجه واحد لتيسير العمل ، و بالحبر حتى لا تمحى الكتابة ، وحرصاً على سلامة بصره . ويسهل علي سائمة بصره . توفيراً للوقت ، وتوفيراً لمكان يكتب به خلاصة ما بداخل الصفحة الواحدة ، حتى توفيراً للوقت ، وتوفيراً لمكان يكتب به خلاصة ما بداخل الصفحة الواحدة ، حتى يسهل عليه استيعاب ما بها من المعلومات أولا فأولا ، أو لكتابة ما يعن له من الملاحظات . وهناك متن يفضل كتابة اقتباسه أو ترجمته أو تحليله للأصول التاريخية أو كتابة مذكراته ، على ما يعرف بالحزازات (الفيش) ، التي سبقت الإشارة إليها .

والتحليل يشمل إيضاح المعنى العام للوثيقة أو الأصل التاريخى ، ومجمل محتوياته ، ثم تفصيلاته ، ثم وجهة نظر الكاتب ، ورأى الباحث وملاحظته وتعليقه . وينبغى ألا تُستخرج فقرة معينة أو تفسر دون فهم الأصل فى مجموعه ، حتى لا يخطىء الباحث فى استنتاجه . وتحليل أصل تاريخى ما ، معناه السعى إلى فهم الحوادث والآراء والأفكار الواردة به ، والتمييز بين كل منها على حدة .

فالنقد الباطني الإيجابي (hermeneutic) عبارة عن تحليل الأصل التاريخي بقصد تفسيره وإدراك معناه . ويمرّ ذلك في دورين :

أولاً : تفسير ظاهر النص وتحديد المعنى الحرفي له .

ثانياً : إدراك المعنى الحقيقي للنص ومعرفة غرض المؤلف مما كتبه .

Langlois and Seignobos: op. cit. p. 144.

<sup>(</sup> ٢ ) الورقة الفولزكاپ ( foolscap ) مأخوذة من قلنسوة المهرج على المسرح الهزلى إذ تصنع من فرخ الورق الكامل من الحجم المعروف بهذا الاسم و يكون طرفها الأعلى مدبباً .

وتحد يد المعنى الحرفى لنص تاريخى معين عبارة عن عملية لغوية . ولابد لفهم كل نص تاريخى من معرفة اللغة التى كُنتب بها . ولا تكفى المعرفة العامة لهذه اللغة ، بل من الضرورى فهم دقائقها ، فضلا عن الإلمام بلغة العصر التاريخى الذى يوجع إليه ذلك النص ، مع الاستعانة بعلم الفيلولوجيا إذا اقتضى الأمر ذلك .

ومما سبق يمكننا أن نجمل بعض القواعد التي ينبغي على الباحث السير بمقتضاها لكي يحدد المعنى الحرفي لألفاظ النص التاريخي :

ا ــ تتغير اللغة الواحدة من عصر إلى آخر ، لأنها كائن حى دائم النمو والتطور . ويمكن الاستعانة فى تحديد معنى بعض الألفاظ الحاصة بالسعى إلى فهم الحمل والتراكيب التي وردت بها تلك الألفاظ .

تختلف معانى الكلمات من مكان لآخر ، فينبغى معرفة اللغة أو
 اللهجة المحلية التي وُجدت في منطقة معينة ، والتي دُوِّن بها الأصل التاريخي .

٣ ــ لكل كاتب طريقته الحاصة في التعبير ، فينبغي الإلمام بلغة الكاتب وأسلوبه . ويمكن الاستعانة في ذلك بمؤلفاته الأخرى أو بمؤلفات العصر والبيئة التي عاش فيها ، أو ببعض المعاجم الحاصة إن وجدت .

٤ - ينبغى ألا تُنفسَّر كلمة "أو جملة "ما بذاتها فحسب، بل ينبغى أن تفسر في ذاتها وفي نطاق السياق العام للنص التاريخي . فلابد من دراسة المعنى في جزئيات النص لفهم معناه العام ، كما أنه لابد من دراسة معناه العام لفهم جزئياته .

وإذا اتبعت هذه القواعد بدقة كان الوقوع فى خطأ فهم النص التاريخى أقل ما يمكن . وبطبيعة الحال لا يعنى ذلك أن كل الألفاظ قد تغيرت معانيها دائماً من عصر إلى عصر ومن كاتب إلى آخر ، إذ أن التغيير لا يصيب إلا جزءاً من الألفاظ والتراكيب اللغوية . وعلى الباحث فى التاريخ أن يتتبع الأساليب والمصطلحات التي تأخذ معنى معيناً ، ولا تتغير ولا تتبع تطور اللغة الطبيعى ، فتخالف بذلك اللغة العصرية الشائعة ، كما يدرس الألفاظ التي تدل على معان قابلة للتغيير بطبيعتها ، مثل الألفاظ الحاصة بطبقات المجتمع ونظم الحكم والعادات ، التي تتغير بعماً لما تقتضيه ظروف الحياة . فلابد من التدقيق في معرفة معنى كل منها في العصر الذي كتبت فيه وفي النص الذي وردت به . وبدون ذلك كثيراً ما يتعرض الباحث

للخطأ في فهم النصوص واستخلاص الحقائق التاريخية منها .

وعندما ينهى الباحث من تحديد المعنى الحرفى للألفاظ والتراكيب التى تحنمل الشك فى معانيها ، عليه أن يصل إلى معرفة غرض الكاتب والمعنى الحقيقى لما كتبه . فن الجائز أنه كتب بعض الأساليب والتراكيب غير الواضحة ، وفى هذه الحالة لا يؤدى ظاهر النص إلى المعنى المقصود . وتعترض المؤرخ حالات كثيرة من هذا النوع ، تحتوى على تشبيه أو مجاز أو استعارة أو كناية أو رمز أو هزل ومداعبة أو تلميح وتعريض ، أو التعبير عن المقصود بطريقة سلبية . فني هذه الحالة لا يكنى فهم ظاهر النص والمعنى الحرفى للألفاظ ، بل لابد من محاولة الوصول إلى المعنى الحقيق الباطني الذي قصد إليه كاتب النص التاريخي .

وقد تبدو المسألة معضلة فى بعض الأحيان . ولا توجد قاعدة معينة نستطيع الوصول عن طريقها إلى المعنى الحقيقى فى مثل هذه الحالات الغامضة . وفى بعض الكتابات التى يداعب فيها الكاتب جمهور القراء ، والتى أصبحت نوعاً من الأدب فى أواخر القرن التاسع عشر فى أوروپا ، نجد أن من أهم أغراض الكاتب ألا يقد م دليلا ما ، يمكن أن يفصح عن المعنى الحقيقى الذى يقصده . وبالضرورة إذا كان أهم أغراض الكاتب أن يكون واضحاً مفهوماً لدى القارئ ، فلا توجد فى كتابته عبارات وأساليب غامضة . وفى الغالب لا يصادف الباحث صعوبات من هذا الذوع فى الوثائق الرسمية أو فى كتب التاريخ بعامة ، وفى أغلب هذه الكتابات يجيء معنى النص مطابقاً لمعنى ألفاظه تماماً .

فعلى الباحث فى التاريخ أن يكون مستعد اللكشف عن المعانى الغامضة وأن يقرأ ما بين السطور ، خصوصاً إذا كان للمؤلف أغراض أخرى أهم من أن يكون واضحاً مفهوماً ، أو إذا كان قراؤه ذوى عقلية وثقافة خاصة ، تجعلهم قادرين على فهم كتاباته ومجازاته . وهذا ينطبق على الكتب الدينية أو على بعض الكتابات الأدبية أو الرسائل الخاصة .

وعلى ذلك فإن فهم المعانى الحقيقية للعبارات الغامضة فى الأصول التاريخية هو من أهم واجبات النقد التفسيرى الإيجابى . وتوجد بعض طرق للكشف عن هذه المعانى الحفية أو المستورة خلف المعنى الحرفى للألفاظ ، وهي تتوقف على بعض

الظروف الخاصة . وهناك قاعدة عامة مفيدة في هذه الناحية . وهي أنه إذا كان المعنى الحرفي لبعض النصوص غامضاً أو غير مناسب للموضوع أو متعارضاً مع آراء المؤلف ، أو مع الحقائق التاريخية المعروفة لديه ، فإن ذلك يدل على احتمال وجود معنى خفي يقصد إليه المؤلف . ولكي يكشف عنه الباحث ، ينبغي عليه أن يتتبع نفس الطريقة التي درس بها لغة مؤلف بعينه ، فيقارن بين الفقرات التي يشتبه في احتوائها على معان غامضة ، ويرى إذا كان من الميسور إدراك المعنى الحقيقي في بعضها ، وربما يؤدي فهمه لمضمون إحداها أو بعضها إلى فهمها جميعاً . وبما أنه لا توجد قاعدة محددة للكشف عن هذه المعانى ، فلا يستطيع الباحث في التاريخ أن يدسمي وصوله إلى إدراك كل المعانى الخبيئة الواردة في هذا النوع من الأصول التاريخية .

ولكن ليس معنى ذلك أن يُسرف الباحث في التشكك في معانى الألفاظ الحقيقية ، وفي تصور الكنايات والمجازات في كل الفقرات أو حيث لا توجد . وربما يحاول الباحث أحياناً أن يزعم لنفسه قدرة معينة على فهم النصوص التاريخية وعلى استنباط الحقائق منها ، ويُحصِّل النصوص ما لا يمكن أن تحمله ألفاظها من المعانى ، وتكون النتائج التي يستخلصها مجرد محاولة لإرضاء الغرور في نفسه ، الذي هو من طبائع البشر .

وعندما يصل الباحث إلى المعنى الحقيقى للنص التاريخى ، فإن عملية التحليل أو التفسير الإيجابى تكون قد انتهت . والنتيجة التى يخرج بها الباحث من ذلك هى أنه أصبح عارفاً بمعلومات كاتب الأصل التاريخى ، وبالصور التى كوّنها فى ذهنه عن المسائل أو الحوادث التى كتب عنها .

وقد أشار الدكتور أسد رستم بحق من إلى وجوب الاعتراف بفضل علماء التفسير المسلمين في هذا المجال . فهم قد تذرّعوا بعدة وسائل في تفسير نصوص القرن الكريم ، واتبعوا في ذلك أسساً علمية صحيحة . ووجدوا أن من أصح طرق التفسير أن يفسر القرآن بالقرآن . فما أجمل في مكان فقد فسسر في مكان آخر ، وما اختصر في موضع فقد بسط في آخر . ولا ريب أن هذه وسيلة حسنة في أحوال كثيرة ، ويُفسر القرآن الكريم كذلك بالسنة التي وردت في مناسبات مختلفة لكي توضّح

ما غمض على المسلمين فى أمور دنياهم ودينهم . وكان النبى الكريم أقدر الناس على ذلك ، فهو صاحب الدعوة الإسلامية ، وهو الذى جاهد لنشر الإسلام ، وهو الذى وضع أسس الدولة العربية الإسلامية الجديدة .

وكذلك تساعد أقوال الصحابة على فهم نصوص القرآن الكريم . فالصحابة قد لازموا النبي واتصلوا به اتصالا وثيقاً ، وفهموا دعوته ، وعاشوا وجاهدوا معه ، ولازموه في السلم والحرب ، وعاونوه في إرساء قواعد الدولة العربية الإسلامية ، فأتاح لهم ذلك كله الفرصة لتفهم نصوص القرآن الكريم . وتساعد أقوال التابعين أيضاً على فهم القرآن ، إذ كانوا شديدي الصلة بالصحابة ، قريبي العهد إلى عصر الإسلام الأول المجيد ، مما جعل لآرائهم قيمة وأهمية في تفسير القرآن \* .

هذه هي مجمل الوسائل العلمية التي اتبعها علماء التفسير ، وهي توضح نصيبهم في تقد م العلم والمعرفة . والإلمام بها يفيد الباحث في التاريخ ، ويساعده على تطبيق هذه القواعد فيما يقع تحت يده من الوثائق والأصول التاريخية .

<sup>\*</sup> رسم ، أسد : مصطلح التأريخ (المصدر المذكور) ص ٧١ - ٥٥ . ابن تيمية ، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام أبو العباس تق الدين : مقدمة في أصول التفسير من كلام شيخ الإسلام تني الدين بن تيمية ، عنى بتحقيقها جميل أفندى الشطى . دمشق ، ١٩٣٦ . ص ٢٤ - ٣٧ . ونشأ ابن تيمية ( ١٢٦٣ – ١٣٢٨) في دمشق وتعمق في الفقه والحديث وعلم الكلام . وعرف بالتقوى والزهد والشجاعة والحرأة ولقب بمحيى السنة ، ولتي التنكيل من الحكام في مصر والشام ومات مسجوناً في دمشق . ومن آثاره المطبوعة « مجموعة الرسائل والمسائل » و « الرد على المنطقيين » و « الفرقان بين أولياء الشيطان » .

## الفصل الثامن النقد الباطني السلبي

تمهيد في أهميته – بعض القواعد – طرق التثبت من صدق المؤلف وعدالته ومن عدم انخداعه و وقوعه في الحطأ – المصادر الثانوية – ووقوعه في الحطأ – المصادر الثانوية – الأساطير – بعض الحالات التي يصعب الكذب أو الحطأ بشأنها – التثبت من الروايات عند علماء المسلمين – بعض آراء الغزالي وابن الصلاح – بعض آراء ابن خلدون .

إن ما عرفناه عن التحليل والنقد الباطني التفسيري الإيجابي ، يصل بالباحث في التاريخ إلى أن يدرك الآراء التي دوّبها كاتب الأصل التاريخي ، ويعرف تصوره للوقائع التاريخية . ولكن ذلك وحده لا يعطي الباحث المعلومات المباشرة والضرورية عن الوقائع التاريخية ذاتها . وحتى إذا كان كاتب الأصل التاريخي قد شهد الحوادث بنفسه ، فإن كتابته تدل فقط على مدى فهمه لتلك الحوادث ، وطريقة تعبيره عنها ، ولا توضح في أغلب الأحوال كيف شهدها ، ولاتظهر كيف حدثت تلك الوقائع فعلا . وكذلك فإن ما يبدونه كاتب الأصل التاريخي لا يأتي حدثت تلك الوقائع فعلا . وكذلك فإن ما يبدونه كاتب الكذب ، ومن الجائز أن ما اعتقده لا يكون دائماً هو ما حدث فعلا ، لأنه من المكن ارتكابه للخطأ ، أو انخداعه في تكوين اعتقاده أو في جمع معلوماته . وفي أحوال كثيرة يميل الباحث في التاريخ إلى تصديق كل المعلومات الواردة في أصل تاريخي ما ، ولكن هذا معناه أن كل مدوّني الأصول التاريخية لم يكذبوا على الإطلاق ، ولم يُخدعوا أبداً ، ولم تخف عنهم خافية، ولم يرتكبوا الخطأ في جمع معلوماتهم ، وهذا شيء غير صحيح .

وإن تعارض المعلومات الواردة فى الأصول التاريخية عن موضوع معين ، يجعل من الواجب على الباحث فى التاريخ أن يُمحص هذه المعلومات لكى يحاول الوصول إلى الحقيقة التاريخية أو إلى ما يقرب منها . ويلزم الباحث الشك فيا لديه من الأقوال المتعارضة ، ودراستها ، والاعتراف بإمكان وجود الكذب والخطأ فيها ، بصورة

أو بأخرى . فالنقد الباطني السلبي عملية ضرورية لتصفية الحقائق واستبعاد الزائف منها ، بقدر المستطاع . ونظراً لصعوبة النقد الباطني السلبي فإن بعض الباحثين لم يعنوا به عنايتهم بالنقد الباطني التفسيري الإيجابي ، واكتفوا بأن يعرفوا هل كان كاتب الأصل التاريخي معاصراً للحوادث التي كتب عنها ، وهل كان شاهد عيان صادقاً في رواية ما اعتقد أو ما تصور حدوثه ؟

وعلى كل حال فإن هذا القدر من النقد أفضل من لا شيء ، وقد أفاد من غير شك في دراسة التاريخ وكتابته . ولكن ينبغي تطبيق النقد الباطني السلبي بطريقة أدق وأعمق . فعلى الباحث في التاريخ أن يجعل قدراً كبيراً من الشك كنقطة البدء في بحثه . وكل المعلومات التي لم تثبت صحتها ينبغي أن ينظر إليها بروح من الشك ، حتى يمكن الوصول إلى الأدلة التي تثبت صحتها . ولا يملك الباحث حق الشك ، حتى يمكن الوصول إلى الأدلة التي تثبت صحتها . ولا يملك الباحث حق اعتبار هذه المعلومات صحيحة دون أن تتوفر لديه الأدله الكافية التي تثبت له ذلك .

والاتجاه العام الذي يحدث في أحوال كثيرة ، هو أن الباحث في التاريخ ينقد الأصل التاريخي كوحدة عامة ، ويقسم الأصول التاريخية قسمين ، أصول موثوق بصحتها ، والأصول التي تعد صحيحة كوحدة عامة تنقبل كل معلوماتها على أنها حقائق مسلم بصبحتها ، ولا يخامر الباحث الشك في جزء منها ، والعكس بالنسبة للأصول التي يتقرر أنها ليست أهلا للثقة بها . وأحياناً قد يقنع الباحث بإثبات صحة الأصل التاريخي وبالتأكد من أنه غير مزيف ، ولكن ذلك لا يعني حثماً صحة كل ما أورده من المعلومات . فينبغي على الباحث أن يقاوم هذا الا تجاه الطبيعي عند دراسة الأصول التاريخية ونقدها ، إذ أنها تحتوى بالضرورة على معلومات متعددة متنوعة ، قد يكون بعضها صحيحاً ، وقد يكون بعضها الآخر غير صحيح عن عمد أو عن غير عمد . وعلى ذلك فلا تكني دراسة معلومات الأصل غير صحيح عن عمد أو عن غير عمد . وعلى ذلك فلا تكني دراسة معلومات الأصل ألتاريخي كوحدة عامة ، ولا الاقتصار على التأكد من أنه غير مزيف ، بل ينبغي أن تشدرس كل رواية أو حادث أو تفصيل به على حدة . وليس النقد الباطني السلي بالأمر المستطاع بغير هذا التثبت الدقيق .

ويمكننا إذن أن نستخلص مما سبق أن النقد الباطني السلبي يؤدى إلى قاعدتين : ١ – الإثبات العلمي لأية حقيقة تاريخية ، لا يمكن أن يتم عن طريق شهود

العيان فقط ، بل ينبغى أن تتوافر لدى الباحث فى التاريخ الأدلة التى تثبت صحة تلك الحقيقة . وفى بعض الأحوال تُعدُّ أقوال مؤلف بعينه أقوالا صحيحة ، ولكن لا يمكن أن يُتخذ ذلك كقاعدة عامة .

٧ - لا يجوز أن يُنفد الأصل التاريخي في هذه المرحلة كوحدة عامة ، بل ينبغي أن تُنقد جزئياته وتفصيلاته وحوادثه المفردة واحدة بعد أخرى. فنجد مثلا أن جملة واحدة قد تحتوى على عدة حوادث مرتبطة بعضها ببعض ، كما في حالة عقد بيع ، الذي يقتضي من الباحث أن يبحث الزمان والمكان ، والبائع والشارى ، وموضوع البيع والشراء ، والثمن ، وشروط البيع . . . فهذا المثال الصغير يبين أن النقد الباطني السلبي يتطلب عدة عمليات ، ويستلزم جهداً وصبراً ، ولكنه يصبح عملا مألوفاً بالتمرين والتدريب العملي .

ويمكن أن تتعرض مسألة النقد الباطني السلبي على النحو الآتي : قد يظن الباحث في التاريخ إمكان الحكم على مؤلف الأصل التاريخي ، الذي لا يتعرف في الغالب شيء عن طريقة تدوينه لما كتب ، وتمييز صدقه من كذبه ، بمجرد النظرة العاجلة ،اعتهاداً على ما يسمى بطابع الصدق . ولكنه كثيراً ما يضل طريق البحث العلمي إذا اقتصر على ذلك ، إذ أن طابع الصدق مظهر لا يتعتد به ولا يتعول عليه دائماً . فقد يكون كلام خطبب أو ممثل أو شخص اعتاد الكذب عتوياً على طابع الصدق — وما أكثر ذلك في الحياة اليومية لبعض الناس — ومع ذلك فلا يكون ذلك الكلام صحيحاً بالمرة . فلهجة الصدق لا تدل وحدها على الصدق ، بل قد تدل أحياناً على المهارة في الحداع والتضليل ، وكثرة التفاصيل لا تدل حتماً على صحة الوقائع التي تتساق من أجل التضليل لتحقيق هدف أو غاية معينة .

وترتبط قيمة كل أصل تاريخي بالظروف التي تمت خلالها سلسلة العمليات العقلية التي انتهت إلى تدوينه ووصوله إلى الباحث في التاريخ . ولا واجب للنقد الباطني السلبي غير نقد هذه الظروف وتمحيصها . ولا شك أنه من غير الممكن استعادة كل الظروف والعمليات التي تم خلالها تدوين الأصل التاريخي ، ولكن يمكن استعادة جزء منها على الأقل ، ويمكن إلى حد كبير معوفة هل قام بها المؤلف

بطريقة سليمة أم لا.

وإن التعرّف على شخصية المؤلف \_ وهو ما أشرنا إليه من قبل \_ ليدلنا على بعض الظروف التي كُتب خلالها الأصل التاريخي . ومعرفة عواطف المؤلف وعاداته وأهوائه وبيئته ومستواه ، يساعدنا في الكشف عن عوامل الكذب أو الحطأ أو الانخداع أو الصدق أو الصواب ، حيها نتتبع ما يمكن تتبعه من العمليات العقلية والظروف التي ارتبطت بكتابة الأصل التاريخي .

ويورد الأستاذ شارل لانجلوا مجموعتين من الأسئلة ، يحسن بالباحث أن يجيب عنها بقدر المستطاع ، ويدرس فى ضوئها الأصل التاريخى كوحدة عامة ، كما يدرس تفصيل كل حادث فيه على حدة \* . وهاتان المجموعتان من الأسئلة متعلقتان بمجموعتين من العمليات العقلية اللتين أدتا إلى كتابة الأصل التاريخى . وعلى ذلك يمكن التفرقة بين ناحيتين من النقد الباطنى السلى :

أولا : التثبت من صدق المؤلف وعدالته ، وهل كذب أم لم يكذب .

وثانياً: التثبت من صدق المعلومات التي أوردها ومبلغ دقتها ، وهل أخطأ المؤلف وهل خُدع بشأنها أم لم يخطئ ولم يُخدع .

وأسئلة المجموعة الأولى تساعد على معرفة أسباب الشك فى صدق أقوال المؤلف ، وفى الغالب تصل إلى معرفة هل وُجد المؤلف فى ظروف حملته على الكذب ، وما هى هذه الظروف ، سواء أكان منها بعض ما يتعلق بسياق الأصل التاريخي فى جملته أم فى تفاصيله .

## وهاك هذه المجموعة الأولى من الأسثلة :

١ — قد يكذب المؤلف طمعاً فى أن ينال فائدة شخصية ، فيعمد بالكذب إلى خداع القارئ لكى يسوقه إلى استنتاج خاص ، أو لكى يحمله على القيام بعمل معين ، فيعطى عن عمد معلومات كاذبة مختلقة ، أو يقد م معلومات معروضة بأسلوب خاص ، ويخالف الحقيقة مخالفة جزئية أو مخالفة تامة . وأشد الكذب أثراً فى النفس ما احتوى على عنصر كبير من الحقيقة ، واحتوى أيضاً على تبديل وتغيير

وعرض بأسلوب خاص . ونحن نصادف أمثلة على ذلك فى الحياة اليومية لبعض الناس ، ولكننا ننسى ذلك عند دراسة الأصول التاريخية . وعلى ذلك فينبغى على الباحث فى التاريخ أن يسائل نفسه ماذا يمكن أن يكون غرض المؤلف من تدوين الأصل التاريخي كوحدة عامة ، وماذا يمكن أن يكون هدفه من تدوين جزئياته المعينة ، وما مصلحته الشخصية — إن كانت له مصلحة ؟

٧ - هل و بحد كاتب الأصل التاريخي في مركز اضطره إلى الكذب و الحقيقة ؟ وهل و بحدت ظروف فوق طاقته اضطرته إلى ذلك ؟ توجد حالات كثيرة من هذا النوع في الأوراق والوثائق الرسمية التي قد تحاول أن تتمشى مع القواعد النظرية أو العرف المتبع ، ولكنها تخالف الظروف الواقعة بدرجات متفاوتة . فقد يضطر كاتب الوثيقة التاريخية إلى نقرير أن الظروف كانت طبيعية في يوم معين بغض النظر عن الواقع التاريخي ، وبذلك يسجل معلومات كاذبة . وقد تضطر بعض الظروف السياسية أو الحربية أو الوطنية إلى عدم ذكر الحقائق كلها في زمن معين ، فيكتني المسؤولون بذكر جزء منها ، أو قد يذكرون وقائع مخالفة للحقيقة بدرجات متفاوتة ، في سبيل المصلحة العامة أو الحاصة . وربما تسكت الوثائق السبب أو الآخر ، ولكن ذلك لا يعني أنها لم تشغل الناس أو أنها لم تحدث أصلا . السبب أو الآخر ، ولكن ذلك لا يعني أنها لم تشغل الناس أو أنها لم تحدث أصلا . وتوجد مخالفات للحقيقة تتعلق بمسائل متعددة ، مثل تحديد اليوم والساعة والمكان وعدد الحاضرين في اجتاع ما وأسمائهم . ومحاضر جلسات المجالس النيابية مثلا ، لا تحوى دائماً كل ما يدور فعلا في أثناء انعقاد جلساتها . وبهذا لا تكون الوثيقة الرسمية صيحة دائماً لمجرد كونها رسمية ، تبعاً للظروف والعوامل التي اقتضت ذلك . الرسمية صيحة دائماً لمجرد كونها رسمية ، تبعاً للظروف والعوامل التي اقتضت ذلك . الرسمية صيحة دائماً لمجرد كونها رسمية ، تبعاً للظروف والعوامل التي اقتضت ذلك . الرسمية صيحة دائماً لمجرد كونها رسمية ، تبعاً للظروف والعوامل التي اقتضت ذلك .

٣ ـ قد يكره كاتب الأصل التاريخي أو قد يميل إلى أسرة أو إلى حزب أو إلى طبقة اجتماعية خاصة أو إلى شعب أو دولة أو مدينة معينة ، وقد يكون من أنصار مذهب سياسي أو ديني أو فلسني أو اقتصادى معين – فهل أعطى هذا الكاتب معلومات خاطئة أو محرّفة أو كاذبة لكى يخدم مصلحة دولة أو شعب أو حزب أو مذهب أو شخص معين ؟ وهل كتب بطريقة تـُظهر الجهة التي يميل إليها في مظهر ملائم ومعارضيهم في وضع غير ملائم ؟ ولا ريب أن الجماعات المختلفة

قد تتعارض مصالحها فى أحوال كثيرة ، فينبغى على الباحث فى التاريخ أن يكشف أى هذه الجماعات كانت تهم المؤلف ، ولأيها كان يعمل ويكتب \_ إن كان قد فعل ذلك .

\$ — قد يخالف كاتب الأصل التاريخي الحقيقة التاريخية ، بسبب غروره الشخصي أو غرور الجماعة أو الناحية التي ينتسب إليها ، والتي تهمه مصلحها ، فيورد معلومات معينة لكي يحمل القارئ على الاعتقاد بأنه والطائفة التي ينتمي إليها أشخاص يستحقون التقدير والإعجاب . فينبغي على الباحث في التاريخ أن يبحث : ألم تُكتب المعلومات الماثلة أمامه تحت تأثير هذا الغرور الإنساني أيّا كان نوعه والدافع إليه ؟ وينبغي أن يلاحظ أن غرور الكاتب أو غرور العصر الذي عاش فيه لا يشابه تماماً غرور العصور الأخرى . فينبغي التعرف إلى ناحية الغرور الحاصة عند مؤلف الأصل التاريخي . فمن الجائز أنه قال كذباً لكي ينسب لنفسه أو لطائفته أعمالاً مجيدة ، قد تعد في عصر آخر أعمالاً شائنة . فشارل التاسع مثلا افتخر كذباً بأنه دبر مذبحة سان بارتلوميو في فرنسا في سنة ١٩٧٧ . ومن طبيعة أغلب كذباً بأنه دبر مذبحة سان بارتلوميو في فرنسا في سنة ١٩٧٧ . ومن طبيعة أغلب البشر ، الثابتة في جوهرها وإن تغيرت في صورها وأشكالها ، الميل إلى الظهور والاعتزاز بالنفس وحب السيطرة ، فينبغي على الباحث في التاريخ ألا يثق دائماً بالأقوال التي تضني مظهر الأهمية والنفوذ على كاتب الأصل التاريخي أو على الجماعة التي يعنيه أو التي ينتمي إليها .

٥ – ومن الجائز أن كاتب الأصل التاريخي قصد إرضاء الجمهور أو مداراته ، أو على الأقل تعمَّد عدم إزعاج الرأى العام ، فيورد أخباراً وآراء تناسب ذوق الجمهور ورغبته ، حتى او لم يقتنع هو نفسه بصحتها . وفي حياتنا اليومية يتودّد بعض الناس إلى بعض ، ويضمنون رسائلهم عبارات التحية والإخلاص ، مع أنها قد تكون غير صحيحة ، وتكون مجرّد عادة أو مجاملة أو خداع أو نفاق . ولكن الباحث أن الباحث في التاريخ ينسى ذلك كله عند نقد الأصول التاريخية . فعلى الباحث أن يعرف هل حاول كاتب الأصل التاريخي أن يفعل ذلك ، وما هي العوامل التي دفعته إلى هذا السبيل ؟

ومن الأمثلة على ذلك أن الناس اعتقدوا زمناً طويلا في تواضع رجال الدين من التاريخي

دائماً فى أثناء العصور الوسطى ، لإبدائهم يوم اختيارهم لوظائفهم نوعاً من الرفض وادعاء العجز ، وإعلائهم أنهم غير جديرين بالمراكز التى سيشغلونها . ولكن من الثابت فى أحوال كثيرة أن هذا الرفض كان مفتعلا وغير صادر عن شعور صادق ، بل صدر جرياً على العادة أو العرف . وكذلك لا تدل أوراق بعض الكبراء ووثائقهم الشخصية على صدق تقواهم وصلاحهم مثلا ، فقد يدوّنون فى تلك الأوراق ما لم يقوموا به فعلا أو ما قاموا بنقيضه .

7 - قد يكتب كاتب الأصل التاريخي بأسلوب أدبي لإرضاء ذوق الجمهور ، فيغير الوقائع ويكيفها بما يناسب ذلك الأسلوب الأدبي على حساب الحقيقة التاريخية ، فيعبث بالألفاظ ، ويقد م ويؤخر ، ويزيد ويبالغ ، لكى يكتب كتابة أدبية فنية . ويضيف الأسلوب الخطابي مثلا صفات وأعمالا ومواقف نبيلة ، ويحتوى على مبالغات ومخالفات للحقيقة . وكلما كان التعبير جميلا من الوجهة الفنية وجب على المباحث أن يأخذ الحذر ويتشكك في صحة المعلومات الواردة . ويُعد هذا النوع من الكتابة خطراً أيضاً لأن وفرة التفاصيل الواردة في ثناياه ربما تخدع القارئ ، وتعطى صورة الصدق ، ويمكن أن تسمى «أصدق من الصدق » ، ولكنها ليست الصدق نفسه . فعلى الباحث أن يعرف الأسلوب المثالي لكاتب الأصل التاريخي أو لعصره حتى يكون على علم بالألفاظ والجمل والأساليب التي ترد ، لموافقة ذلك الأسلوب الأدبي المعين . ويكتب هذا النوع من الكتابة المؤرخون الفنانون مثل الأسلوب الإيطاليين في عصر النهضة . ولكن هذه الكتابة الأدبية لا تجد سبيلها في الغالب إلى دور الأرشيف الرسمية . على أن هذا لا يمنع من وجود بعض المؤرخين الغالب إلى دور الأرشيف الرسمية . على أن هذا لا يمنع من وجود بعض المؤرخين المواب أدبي فيي جميل ، ولكنهم في الوقت نفسه لا يحيدون عن الحقائق التاريخية التي يتوصلون إليها .

ثم تأتى المجموعة الثانية من الأسئلة التي يرى الأستاذ شارل لانجلوا وجوب التذرّع بها لمعرفة دقة المعلومات الواردة في الأصل التاريخي . فهل قصد كاتب الأصل التاريخي أن يقول الصدق ، ولكنه و بحد في ظروف اضطرته إلى الوقوع في الحطأ دون أن يفطن إلى ذلك ؟ فينبغي على الباحث أن يسعى إلى الكشف عن هذه الظروف بالنسبة للأصل التاريخي كوحدة عامة وبالنسبة لحزثياته .

## وهاك هذه المجموعة الثانية من الأسئلة :

1 – هل تمتع الراوى أو كاتب الأصل التاريخي بحواس سليمة وبعقل سليم فاستطاع أن يعطى معلومات صيحة عما شهده وسمعه بنفسه ؟ فمن البديهي أن الشخص الضعيف البصر أو المصاب بعمي الألوان أو الأصم ، لا يستطيع أن يصف الحوادث على حقيقتها ، مهما كان صادق الرغبة في قول الصدق وتصوير الوقائع التاريخية على حقيقتها ، ومن البديهي كذلك أن يكون الراوى أو الكاتب صاحب ذكاء وقوة عقلية تبيح له إدراك ما يحيط به من الظروف دون أن تخدعه الظواهر والمؤثرات السطحية . والعين لا تستطيع أن تتجاوز في رؤية الأشياء أكثر من قوتها على الإبصار ، والعقل لا يدرك أكثر مما تستطيع أن تنفذ إليه بصيرته خلال الأحداث . والآلي مثلا يمكنه أن يصف دقائق الآلات خيراً من غيره ، والجندي يمكنه أن يصف شيئاً من المعركة خيراً من المدنى ، إذ أن العقل الإنساني لا يتأثر ولا يأخذ يصف شيئاً من المعركة خيراً من المدنى ، إذ أن العقل الإنساني لا يتأثر ولا يأخذ الإلاثمور التي تهمه وتثير نواحي كامنة في نفسه بحسب الظروف . ولا ريب أن عقلية الكاتب تحدد نوع الحوادث والتفصيلات التي يختارها والتي يمكنه أن يُحسن الكتابة عنها .

وقد يحول دون وصف الكاتب الحادث على حقيقته بعض عوامل لا شعورية ، مثل التحييز أو التعصب أو التحامل أو الوهم والتخيل ، وفهم ما وقع أمامه طبقاً لتصوره ، أو شرود الذهن ، مما يفوت عليه ملاحظة بعض التفاصيل . وليس من السهل دائماً معرفة أى هذه العوامل هو السبب المباشر لعدم الدقة في ملاحظة كاتب الأصل . على أنه من الميسور أن نعرف أنه معرض لهذا النوع من الحطأ في الملاحظة ، بطريق المقارنة أو عن طريق معلومات مستمدة من مصادر أخرى . وحالة التحييز مثلا معرفتها أسهل من معرفة الحالات الأخرى . والبحث في هذه الناحية يشبه البحث عن العوامل التي تحمل كاتب الأصل التاريخي على الكذب ، كالغرور والحب والكره والحقد والمصلحة . فقد تكون هذه العوامل ذاتها سبباً للتحييز الذي يعمل على والكره والحقاق وتلوينها ، بطريقة لاشعورية .

٢ - هل تمتع الراوي أو كاتب الأصل التاريخي بجميع الشروط الواجب توفرها

حتى تتحقق المشاهدة العلمية ؟ فمن الجائز أن الكاتب وُجد في مكان لا يناسب الملاحظة الصحيحة . ومن شروط حسن الملاحظة أن يوجد الكاتب أو المؤلف في مكان يرى منه تماماً ما يحدث إذا كان شاهد عيان . وبقدر ما لا تكون له مصلحة فيما شهده ، ولا رغبة في الحصول على نتيجة خاصة، ولا فكرة سابقة عنها ، وبقدر مسارعته إلى تسجيل ما شهده ، حتى لا يتعرض لعوامل النسيان ــ بقدر ما يتوفر له ذلك كله تكون كتابته أقرب إلى الحقيقة . ومن العبث التساؤل هل وُجدت عوامل أدت إلى عدم دقة الكاتب أو الراوى في ملاحظة ما شهده كله أو بعضه . فهذه العوامل موجودة دائماً، وهي ما يتعرض لها الإنسان بطبيعته البشرية . فينبغى على الباحث في التاريخ أن يحاول بقدر المستطاع التعرّف على الأسباب التي أدت إلى وقوع كاتب الأصل التاريخي في الخطأ غير المتعمَّد. ومثلا في حالة ( سكرتير ) يكتب محضراً لجلسة إحدى الهيئات ــ هل كان انتباهه مركـّزاً دائماً على كل ما دار في الجلسة من المناقشات ؟ ألم يغفل عن تتبع بعض التفاصيل لأنها لم تكن تعنيه أو لأن شاغلا خاصًّا شغله عن تتبعها ؟ وهل أعوزته القدرة على فهم بعض الآراء التي سمعها ؟ وهل طلب إليه ألا يسجل بعض ما دار فيها لمصلحة عامة أم خاصة ؟ ثم متى دوّن ما سمعه وما رآه ، أفى أثناء الجلسة أم بعدها ؟

" — قد يورد الكاتب حوادث كان من الممكن ملاحظتها بنفسه ولكنه لم يفعل ذلك ، وبسبب الإهمال أو لظرف قهرى يورد تفاصيل سمع بها أو تخيتلها ، وهى غير صحيحة جزئينًا أو كلينًا . ولا ريب أن هذا مصدر شائع للأخطاء . ومن هذا النوع مثلا إجابات بعض أصحاب النفوذ عن أسئلة توجه إليهم أو تفاصيل لحفلات واجتماعات عامة . وأحياناً يُكتب وصف حفلة أو اجتماع ما من البرنامج الرسمى أو من المحضر ، وون حضور تلك الحفلة أو ذلك الاجتماع ، والمحضر ذاته قد يكتبه شخص لم يشهد الاجتماع أصلاً!

٤ - قد يُروى الحادث التاريخي بطريقة توضح أنه لم يدُون طبقاً للملاحظة الشخصية لأن طبيعته لا تلائم ذلك . فقد يكون حادثاً حبيثاً أو سرًّا شخصيًّا أو قد يكون حقيقة عامة تتعلق بجماعة ما ، أو منطبقة على مساحة ممتدة أو على

عصر طويل ، وذلك مثل بعض العادات والتقاليد الشائعة ، أو قد يكون حكماً على رجل أو جماعة أو تقليد أو حادث ما . فني هذه الحالات يجد الباحث فى التاريخ طائفة من المعلومات التي لم يحصل عليها راويها بطريق مباشر ، إذ اعتمد فى تدوينها على مادة غيره ، ووصل إلى معلوماته عن طريق المنطق والاستنتاج . فإلى أى حد توفرت المادة الكافية لدى ذلك الراوى أو الكاتب ؟ وهل كان دقيقاً فى استخدامها ؟

يمكن التثبت من بعض ما أشرنا إليه ، وبصور متفاوتة ، بدراسة مؤلفات ذلك الكاتب ، إن وُجدت . وفي الغالب يمكننا أن نحكم على عقليته وُنقيتم طريقته ومادته ، وبذلك نصل إلى معرفة أشياء عن الأصل التاريخي الذي تركه ، ونبين هل كان قادراً على التدليل والتجريد والتعميم ؟ وما الأخطاء التي وقع فيها ؟ فن المحتمل أن يكون ذلك الكاتب قد سجل معلوماته بناء على الافتراض أو التقدير العام فقط ، كما في الحالة التي يقدر فيها عدد الجيوش أو القتلي أو عدد المفقودين في المعارك . ومن المحتمل كذلك أن يكون الكاتب قد جعل ما هو صحيح بالنسبة لناحية خاصة أو لمنطقة معينة ، يمتد حتى يشمل شعباً بأسره أو عصراً بطوله ، فتكون كتابته تعميا لا ينطبق على الواقع ولا يمغطي كل الحقائق التاريخية .

• وثمة صعوبة أخرى تواجه كاتب الأصل التاريخي والباحث في التاريخ على السواء . فعلى الرغم من ذكاء الكاتب وعدله وتثبته من الأخبار والمعلومات ، وعلى الرغم من عدم انخداعه وبعده عن أسباب التحيز والهوى ، وعلى الرغم من رغبته الصادقة في قول الصدق والتعبير عن الحقيقة ، فإن ما يكتبه لا يدل حتما على أنه قد طابق ما رغب في التعبير عنه . وذلك لأن الأمر يتطلب دقة خاصة وملكة أو موهبة تساعده على تدوين الكتابة التاريخية ، بما يجعلها أقرب ما تكون مطابقة للحقيقة التاريخية . فكاتب الأصل التاريخي ينبغي أن يكتب بلغة دقيقة تعبر عما شهده بنفسه أو ما عرفه ، أو ما استخلصه ، بحيث يؤثر في ذهن القارئ وينقل إليه ما أحسه وما عرفه عن ذلك الحادث التاريخي المعين ، وتجعله يدرك الأفكار التي قامت في ذهنه هو عنه . وهذه الدقة في التعبير ليست أمراً سهلا كما يتصور بعض الناس ، إذ كثيراً ما تعجز اللغة عن وصف الحوادث وعن أداء المعاني وعن التعبير عما يجيش بالصده و .

وأحياناً يُضطر الباحث في التاريخ إلى وضع احتالات مختلفة لفهم ما قصده كاتب الأصل التاريخي ، ويضطر إلى أن يحتال على ذلك بالتفكير والتأمل ، ويبذل جهداً كبيراً لحمل هذه النصوص الصامتة على التعبير عما جال بنفس الكاتب من الأفكار والمعانى ، ويحاول الباحث في التاريخ الذهاب إلى لقاء كاتب الأصل التاريخي والتغلغل في أعماق التاريخ ، إذا ما عاق وصول الكاتب إليه بما دوّنه من المعلومات ، عجز اللغة ، وانطماس الآثار ، وعوامل النسيان ، ومصالح الأشخاص ، وظروف الحياة ، كل هاتيك العوامل والمؤثرات التي تعمل عملها الفعاً ل لكي تحجب الصدق وتبعد الحقائق الخالصة عن الوصول إلى الباحث في التاريخ .

وتبقى بعض مسائل أخرى جديرة بالذكر . فالباحث فى التاريخ مضطر فى أحوال كثيرة إلى الاعتاد على المصادر الثانوية ، وذلك لضياع الأصول الأولى ، أو لأن المصادر الأولى ذاتها قد تحتوى على روايات أولية مختلطة بروايات وأخبار ثانوية مأخوذة عن الغير . ومثلا فى حالة القائد الذى يصف معركة حربية ، نجد أنه لا يذكر مشاهداته الشخصية فقط ، بل لابد من أن يضيف إليها مشاهدات جنوده وضباطه ومعلوماتهم ، لأنه لا يمكنه أن يرى بنفسه كل تطورات المعركة . فكلامه عن المعركة يكون مصدراً أولياً فيا اعتمد فيه على مشاهداته الشخصية ، ويكون مصدراً ثانوياً فيا أخذه عن جنوده وضباطه .

وعند نقد أحد المصادر الثانوية لا تكنى معرفة الظروف التى أحاطت بتدوين كاتب الأصل التاريخي معلوماته ، لأنه في هذه الحالة يكون ناقلا لمشاهدات غيره وأقواله ، ويكون الكاتب أو المؤلف الحقيقي هو الشخص أو المصدر الذي أمده بالمعلومات الماثلة أمام الباحث في التاريخ . فعلى هذا الباحث أن يحاول نقد هذا المصدر الحقيقي وأن يتتبع بقدر المستطاع سلسلة الرواة أو الكتاب حتى يصل إلى الراوي أو الكاتب الأولى ، إذا أمكن ذلك ، وعليه أن يحاول أن يعرف هل كان شاهد عيان عدلاً دقيقاً في ملاحظاته أميناً في الإدلاء بها أو في تدوينها ؟

ومن البديهي أنه لا يمكن الوصول أحياناً إلى ذلك الكاتب الأول ، وكثيراً ما يجد الباحث في التاريخ أصولا لا يستطيع التعرف على مؤلفيها وإثبات شخصيتهم ، أو يعرف المؤلف إلذي كتب الأصل الماثل أمامه ، ولكنه لا يستطيع التعرّف على المصادر التي استقى منها معلوماته كلها أو بعضها – وكما مر بنا ذلك في موضع سابق. ومهمة النقد الباطني السلبي – كما رأينا – هي محاولة استرجاع ما يمكن استرجاعه من العمليات التي كتب كاتب الأصل التاريخي خلالها ما كتب. وفي الحالة التي لا يتُعرف فيها الكاتب الحقيقي ، يحسن بالباحث في التاريخ أن يدرس الأصل التاريخي بصفة عامة ، ويبحث هل يوجد مظهر عام يتفق في كل المعلومات الواردة به ، ويدل على أن بعضه أو كله مأخوذ عن أشخاص لهم آراء وميول وأهواء خاصة – إن كان الأمر كذلك ؟

وتتحدد قيمة المصادر الثانوية ، التي أخذها كاتب الأصل التاريخي عن غيره ولم يطلع عليها بنفسه ، بناء على مدى تقديمها للأصل الأول الذي اعتمدت عليه . والمصادر الثانوية ما هي إلا حلقة يأمل الباحث في التاريخ الوصول عن طريقها إلى الأصل الأول . فينبغي على الباحث أن يجهد في أن يعرف بقدر المستطاع ، هل رُوعي في اطراد النقل من مصدر لآخر حيفظ الأصل الأول على حاله ، أم أن ذلك قد أدخل عليه الإضافة أو التغيير أو التجريف — كما أشرنا إلى ذلك في موضع سابق — وهل أخذت هذه المعلومات التي وصلت إلى الباحث ، عن مصادر جاءت عن طريق الرواية الشفوية أم التدوين ؟

ويلاحظ أن الأساطير من أهم أنواع الروايات الشفوية ، وتكثر عند الجماعات الفطرية أو في البيئات غير المثقفة ، مثل بعض القبائل أو سكان الريف أو الجند . ويوجد عصر أساطير في تاريخ كل أمة مثل أساطير قدماء المصريين وأساطير الفرس والهنود واليونان والرومان والصقالبة والجرمان . . . وفي عهود الحضارة تستمر الأساطير الشعبية في يتعلق بالحوادث ذات التأثير في أذهان الناس . وحيما تبدأ أمة من الأهم في تدوين تاريخها لا تنتهى الروايات الشفوية ، بل تستمر ولكنها تبتى في حيز ضيق ، وتصبح مقصورة على وقائع لم تدون ، لأنها سرية بطبيعتها أو لأن أحداً لم يدعن بتدوينها ، وذلك مثل بعض التصرفات أو الأقوال الحاصة ، أو بعض تفاصيل الحوادث التي أفلت من سجل التاريخ . وعلى ذلك تنشأ النوادر أو القصص المساة المساطير الجماعات المتحضرة ، مثل الإشاعات والأوهام والتفسيرات الخاطئة لبعض الظواهر ، والحكايات التي تتركز حول بعض الشخصيات أو الحوادث .

کلام کو یس

وفي حياتنا اليومية تُؤخذ الأقاويل على أنها حقائق – أو على الأقل – على أنها تحتوى على عنصر صغير أو كبير من الحقيقة ، بدعوى أنه لا دخان بغير نار ، وإن كان يُعدّ هذا أمراً غير منصف في بعض الأحيان. وصيح أن الأقاويل والإشاعات ربما تحتوى على عنصر من الحقيقة ، ولكنها ليست الحقيقة ، إذ قد ينسج الحيال حولها ما شاء من الاستنتاج والتخريج بحسب الحالة العقلية والسيكولوجية لأولئك المتخيلين . وقد تكون هذه الإشاعات باطلة ولا أساس لها من الصحة على الإطلاق . وأحياناً قد يتعذر التمييز بين عنصر الحقيقة وعنصر الحيال ، إذ قد يكون الحيال قريباً من الحقيقة بحيث يصعب التفرقة بينهما .

وما ينطبق على هذه الناحية فى حياتنا اليومية ينطبق على حوادث التاريخ . إلا أنه من الجائز الحصول على بعض الحقيقة من أساطير الماضى ، ومن القصص الذى يبدو مستحيلا وخارقاً للعادة . فيستطيع الباحث فى التاريخ أن يدرس من خلال الأساطير بعض آراء الشعوب وعقائدها وتقاليدها وروحها ، ولكنه لا يستطيع أن يبحث فيها عن حقائق محد دة ثابتة .

ويلاحظ أيضاً أن الأصول التاريخية ، إلى جانب احتوائها على معلومات تحتمل الخطأ أو الكذب ، فإنها تحتوى كذلك على معلومات من المستبعد أو ربما من المتعذر الخطأ أو الكذب فيها . وهناك بعض الحالات التي من هذا النوع ، والتي ينبغي على الباحث في التاريخ أن يلاحظها ، وتلخص فيا يلى :

١ – هل المعلومات الواردة تعارض مصلحة كاتب الأصل التاريخي أو غروره أو عواطفه أو ذوقه الأدبي أو مصلحة الجماعة التي ينتمي إليها ؟ إذا عرف الباحث هذه النواحي الخاصة بكاتب الأصل ، توفّر احتمال كبير في صدق هذه المعلومات ، لأن الإنسان في العادة لا يذكر ما يعارضه أو يخالف مصلحته . ومع ذلك ينبغي الحذر ، إذ وبما يكتب أحد رجال أثينا ضد الأثينيين أو يطعن پُروتستني ضد غيره من البر وتستنتي ، ومن الجائز أن تكون الأقوال أو المطاعن صحيحة ، ولكن من المحتمل أيضاً أن يكون الدافع إليها الرغبة في تشويه سمعة القوم أو الطائفة التي ينتمي إليها كاتب الأصل ، بناء على كسب مادي أو بحافز من ضغينة شخصية .

٢ \_ قد يكون الحادث من النوع الذي لا يُذكر إلا إذا كان صحيحاً في

الغالب. فمثلاً لا يتعلن رجل أنه شاهد أمراً مخالفاً لما هو مألوف لديه أو لما يتوقعه ، إلا إذا كانت ملاحظته قد حملته على أن يقبل ذلك . كما يحدث عندما يسافر إنسان إلى بلد لم يعرفه ولم يعرف قومه من قبل ، فيرى أشياء تفصيلية فيه وفي حياة آهله غريبة وجديدة عليه، فيدون عنها ما يلفت نظره ، والذي ربما لا يلحظ بعض تفصيلاتها أهل ذلك البلد أنفسهم . وعلى هذا فالحادث أو الشي الذي يبدو غير مألوف أو ربما يبدو غير معقول بالنسبة لرائيه ، والذي يُلفت نظره ويثير دهشته ، قد يكون صحيحاً . فينبغي على الباحث في التاريخ أن يسائل نفسه هل خالف الحادث أو الوصف المروى آراء الكاتب أو عاداته ، وهل كان بالنسبة له ظاهرة من نوع غير مألوف ؟

س قد یکون الحادث واضحاً ومعروفاً تماماً لعدد کبیر من الناس. وهناك حقائق واضحة علی نحو یجعل من الصعب الكذب أو الحطأ بشأنها. وینطبق هذا علی المعلومات التی یمكن التثبت بسهولة من حقیقتها ، فلا تكون بعیدة فی الزمان عن وقت كتابة الأصل التاریخی عنها ، أو تكون قد غطت عصراً طویلا وشملت مساحات واسعة ، وأصبحت معروفة بصورة واضحة ، حتی استطاع ملاحظتها عدد كبیر من الناس. وذلك مثل بعض المعلومات المتعلقة بمدینة ما ، أو بمعركة خطیرة ، أو بقائد حربی ذائع الصیت ، أو بزعیم وطنی كبیر ، أو بفنان موهوب ، أو بشاعر عبقری ، أو بعالم جلیل ، أو بعادة أو تقلید أو نظام شاع لدی أقوام مختلفین واستمر أجیالا "متتالیة. وأحیاناً یکون للجمهور مصلحة خاصة فی أن تتحقق حوادث معینة تتصل بمصلحته الوطنیة ومجده القومی وتراثه الحضاری .

فيى مثل هذه الحالات ربما يكون الكذب أو الحطأ أو الانخداع قليلا ، وبذلك تكون المعلومات الواردة بشأنها أقرب إلى التصديق . ولكن هذا لا يعنى أنها تكون صحيحة دائمًا وأن الشك لا يرقى إليها . وذلك أنه على الرغم من احمال الصدق بالنسبة للمعلومات السالفة الذكر فمن الحائز – وأحيانًا من المرجح – أن يكذب كاتب الأصل التاريخي أو يخطئ ، إذا كانت له أغراض ومصالح في الكذب أو أهواء تحجب عنه الوقائع ، فيجترئ على الحقيقة سعيًا إلى تحقيق تلك المصالح ومجاراة تلك الأهواء

٤ – من الجائز أنه لم تكن لمدوِّن الأصل التاريخي مصلحة قط، في ذكر بعض المعلومات على غير حقيقتها ، كما في حالة بعض المسائل العامة أو النظم أو أخبار الشخصيات التي يذكرها كاتب الأصل عرضاً في سياق الحوادث . ولا يمكن أن تتكوّن المعلومات التاريخية من الأكاذيب وحدها . فقد يكذب الكاتب في بعض المسائل ولكنه لا يستطيع أن يكذب في كل ما يكتب . وهو مضطر إلى أن يحدد بعض الحوادث الصحيحة في مكان وزمان محددين ، وهو مضطركذلك إلى أن يحيط أكاذيبه بإطار من الصدق ، ومن مصلحته أن يمزج الصدق مضطركذلك إلى أن يحيط أكاذيبه أبعد عن الكشف . فالباحث في التاريخ يمكنه أن بالكذب ، حتى تكون أكاذيبه أبعد عن الكشف . فالباحث في التاريخ يمكنه أن يفيد بعنصر الصدق الذي يورده كاتب ذلك الأصل التاريخي لإخفاء أكاذيبه ، ويستطيع الاعتماد عليه كمصدر لحقائق تاريخية ثابتة ، إذ من لم مصلحة في خداع الناس بشأن هذه الحقائق المعينة بالذات .

ولقد حضّ القرآن الكريم والنبي عليه الصلاة والسلام ، كما حضّ أثمة الإسلام وعلماء الحديث والأصول ، على وجوب التثبت في قبول الأنباء والروايات والأحاديث . والإلمام بشيء مما وصل إليه الإسلام والاستئناس بآراء علماء المسلمين وطرقهم في التثبت من الحقيقة ، أمر نافع في هذه الناحية من النقد التاريخي الباطني السلبي ، كما نوّه وأشاد بذلك الدكتور أسد رستم (١) .

وَكُنْعُرُضُ لَبِعْضُ مَا وَرَدُ فِي هَذَا الصَّدَدُ . ﴿

ذكر القرآن الكريم في مواضع مختلفة منه ، وجوب التثبت من الأنباء والشهادة ، فيقول في سورة الحجرات : «يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قومًا بجهالة فتصبحوا على ما فعلم نادمين » ، ويقول في سورة الطلاق : «وأشهدوا ذوى عدل منكم » فدل بذلك على أن خبر الفاسق يقتضي التبيش ، وأن شهادة غير العدل مردودة . وللنبي عليه الصلاة والسلام أحاديث منها : «مَن عدد تن عنى بحديث يُرى أنه كذب فهو أحد الكاذبين » ، و « سيكون في آخر أمتى أناس يحدثونكم ما لم تسمعوا أنتم ولا آباؤكم فإياكم وإياهم (٢) » .

<sup>(</sup>١) رسم ، أسد : مصطلح التأريخ ( المصدر المذكور ) ص ١٠٠ – ١٢٣ .

<sup>(</sup>٢) مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيرى أبو الحسين : الجامع الصحيح . القاهرة ، = --

والإمام الغزالي(١) مثلا يقسم الخبر إلى ما يجب تصديقه وإلى ما يجب تكذيبه وإلى ما يجب التوقيق فيه . فما يجب تصديقه هو ما أخبر عنه عدد التواتر ، وما أخبر به الله تعالى ، وأقوال الرسول ، وما أخبر عنه الأمة ، وكل خبر يوافق ما أخبر الله تعالى عنه أو رسوله ، وكل خبر صح أنه ذكره المخبر بين يدى رسول الله و بمسمع منه ولم يكن غافلا عنه فسكت عنه ، وكل خبر ذُكر بين يدى جماعة أمسكوا عن تكذيبه . وما يجب تكذيبه هو ما يعلم خلافه بضرورة العقل والحس والمشاهدة أو أخبار التواتر ، وما يخالف النص القاطع من الكتاب والسنة وإجماع الأمة ، وما صرّح بتكذيبه جمع كثير يستحيل في العادة تواطؤهم على الكذب ، وما سكت الحمع الكثير عن نقله والتحدث به . وما يجب التوقيق فيه هو كل خبر لم ينعرف صدقه ولا كذبه (٢) .

ويذكر الإمام الغزالى فيما يذكره فى هذا الصدد أن «رواية بعض الخبر ممتنعة عند أكثر مَن منع نقل الحديث بالمعنى ، ومن جوز النقل على المعنى جوز ذلك إن كان قد رواه مرة بتمامه . . . ونقل البعض تحريف وتلبيس . . . ونقل الحديث بالمعنى دون اللفظ حرام على الجاهل بمواقع الخطاب ودقائق الألفاظ . أما العالم بالفرق بين المحتمل وغير المحتمل والظاهر والأظهر والعام والأعم ، فقد جوز لهالشافعى (٣)،

<sup>=</sup>۱۳۲۹ هـ. ص٩. ولد مسلم فينيسابور في ٢٠٢ هـ. أو ٢٠٦ هـ.أي٨١٧ أو ٨٢١ موتوفي ودفن بقرب نيسابور في ٢٦١ هـ. أي ٨٧٥ م . ارتحل في سبيل جمع الحديث إلى بلاد العرب ومصر والعراق والشام . وتحرى أسانيده بطريقة علمية . وأخذ عن ابن حنبل .

<sup>(</sup>١) ينسب محمد بن محمد أبو حامد الغزالى إلى صناعة الغزل عند من يقول بتشديد الزاى ، أو إلى غزالة من قرى طوس لمن قال بالتخفيف . ولد وتوفى فى الطابران قصبة طوس فى خراسان . (٥١ ١-٥٠ ه. قرى موس لمن قال بالتخفيف . ولد وتوفى فى الطابران قصبة طوس فى خراسان . (٥١ ١٠١١ م .) رحل إلى أماكن عديدة مثل نيسابور و بغداد والحجاز والشام ومصر . اتصل فى بغداد بنظام الملك الوزير السلجوقى وعلم فى النظامية . وهو حجة الإسلام الفيلسوف المتصوف . قرب الفلسفة إلى الأفهام ، واعتمد على المعرفة والإلهام والإيمان فى سبيل الوصول إلى الله . ومن مؤلفاته «إحياء علوم الدين» و « التبر المسبوك فى نصيحة الملوك » و « التبر المسبوك فى نصيحة الملوك » .

<sup>(</sup>٢) الغزالي ، محمد بن محمد أبو حامد : المستصنى من علم الأصول . القاهرة ، ١٣٢٢ ه . ج ١ ص ١٤٠ – ١٤٤ .

<sup>(</sup>٣) الإمام الشافعي (١٥٠ – ٢٠٤ هـ أى ٧٦٧ – ٨٢٠ م.) هو محمد بن إدريس بن العباس بن شافع الهاشمي القرشي المطلبي أبو عبد انه . أحد الأثمة الأربعة عند أهل السنة . ولد في غزة وزار بغداد وانتقل إلى مصر وتوفي بها . برع في الشعر واللغة والفقه والحديث . ومن مؤلفاته « الأم » في الفقه و « المسند » و « الرسالة » في أصول الفقه و « اختلاف الحديث » .

ومالك (١) ، وأبو حنيفة (٢) ، وجماهير الفقهاء ، أن ينقله على المعنى إذا فهمه . وقال فريق لا يجوز له إلا إبدال اللفظ بما يرادفه ويساويه في المعنى (٣) .

ويدرس ابن الصلاح (<sup>1)</sup> فى مقدمته فى علوم الحديث أنواع الحديث ، التى منها الصحيح والحسن والضعيف والمسند والمقطوع والمدلَّس والشاذ والمعلل والمضطرب والموضوع والمقلوب . كما يدرس كيفية رواية الحديث وشرط أداته ومعرفة كتابته وتقييده . وكنقتبس بعض ما أورده فى معرفة صفة من تُقبل ومن تُتُرد روايته ، وما يتعلق بذلك من قدح وجرح وتوثيق وتعديل .

يقول ابن الصلاح: «أجمع جماهير أئمة الحديث والفقه على أنه يُشترط فيمن يُحتج بروايته أن يكون عدلا ضابطاً لما يرويه وتفصيله أن يكون مسلماً بالغاً عاقلا ، سالماً من أسباب الفسق وخوارم المروءة ، متيقظاً غير مغفل ، حافظاً إن حد من من كتابه ، وإن كان يحدث إلى عدت من كتابه ، وإن كان يحدث بالمعنى اشترط فيه مع ذلك أن يكون عالماً بما يُحيل المعانى والله أعلم . ونوضح هذه الجملة بمسائل :

١ – عدالة الراوى تارة تثبت بتنصيص المعدّلين على عدالته ، وتارة تثبت بالاستفاضة ، فمن اشتُهرت عدالته بين أهل النقل أو نحوهم من العلم وشاع الثناء عليه بالثقة والأمانة ، استُغنى فيه بذلك عن بينّة شاهدة بعدالته تنصيصاً ، وهذا

<sup>(</sup>١) الإمام مالك (٩٧ – ١٧٩ ه . أى ٧١٥ – ٧٩٥ م .) هو مالك بن أنس بن مالك الأصبحى الحميرى أبو عبد الله . أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة . ولد وتوفى في المدينة . كان صلباً في دينه بعيداً عن الملوك والأمراء . ضرب ذات مرة بسبب وشاية . لم يذهب إلى الرشيد حيها سأله أن يأتي إليه ليحدثه وقال إن العلم يؤتى . وله « الموطأ » و رسالة في « الوعظ » و « تفسير غريب القرآن » .

<sup>(</sup>٢) الإمام أبو حنيفة ( ٨٠ – ١٥٠ ه . أى ١٩٩٩ – ٧٦٧ م .) هو النمان بن ثابت التيمى الكوفى أبو حنيفة . أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة . ولد ونشأ بالكوفة . مارس التجارة في صباه ثم انقطع للعلم والتدريس والإفتاء . لم يقبل وظيفة القاضى. سحنه المنصور حتى مات لعدم قبوله ذلك المنصب ؟ كان قوى الحجة حسن المنطق والصورة كريماً جواداً . وله «المسند» في الحديث و «المحارج» في الفقه وهما مخطوطان .

<sup>(</sup>٣) الغزالي ، ممحد بن محمد أبو حامد : (المصدر المذكور) . ج ١ ص ١٦٨ .

<sup>(</sup>٤) هو عثمان بن عبد الرحمن أبو عمرو تقى الدين المعروف بابن الصلاح ، أحد علماء التفسير والحديث والفقه وأساء الرجال . ولد فى شرخان قرب شهر زور فى ٧٥ه ه . أى ١١٨١ م . ، وانتقل إلى الموصل ثم إلى خراسان ثم إلى بيت المقدس حيث ولى التدريس فى الصلاحية . وانتقل إلى دمشق فولاه الملك الأشرف تدريس الحديث وتوفى فيها فى ٦٤٣ ه . أى ١٢٤٥ م . ومن مؤلفاته «كتاب معرفة أنواع علوم الحديث » . وله «الفتاوى » و « فوائد الرحلة » و « أدب المفتى والمستفتى » .

هو الصحيح في مذهب الشافعي وعليه الاعتماد في فن أصول الفقه . . .

٢ ــ يُعرف كون الراوى ضابطًا بأن نعتبر روايته بروايات الثقات المعروفين بالضبط والإتقان ، فإن وجدنا رواياته موافقة ولو من حيث المعنى لرواياتهم ، أو موافقة لها فى الأغلب والمخالفة نادرة ، عرفنا حينئذ كونه ضابطًا ثبتاً ، وإن وجدناه كثير المخالفة لهم عرفنا اختلال ضبطه ولم نحتج بحديثه ، والله أعلم .

"— التعديل(۱) مقبول من غير ذكر سببه على المذهب الصحيح المشهور ، لأن أسبابه كثيرة يصعب ذكرها ، فإن ذلك يتُخرج المعدّل إلى أن يقول لم يفعل كذا ، لم يرتكب كذا ، فعل كذا وكذا . . . وأما الجرح(۲) فإنه لا يتُقبل إلا مفسراً مبين السبب لأن الناس يختلفون فيها يجرح وما لا يجرح ، فيطلق أحدهم الجرح بناء على أمر اعتقده جرحا وليس بجرح في نفس الأمر ، فلا بد من بيان سببه لينظر فيها هو جرح أم لا ، وهذا ظاهر مقرر في الفقه وأصوله . . .

٤ – اختلفوا فى أنه هل يثبت الجرح والتعديل بقول واحد أو لا بد من اثنين . فمنهم من قال لا يثبت ذلك إلا باثنين كما فى الجرح والتعديل فى الشهادات ، ومنهم من قال وهو الصحيح الذى اختاره الحافظ أبو بكر الحطيب (٣) وغيره ، أنه يثبت بواحد لأن العدد لم يُشترط فى قبول الحبر ، فلم يشترط فى جرح راويه أو تعديله بخلاف الشهادات والله أعلم .

ه \_ إذا اجتمع في شخص جرح وتعديل ، فالجرح مُقدَّم لأن المعدَّل يُخبِر عن ما يظهر من حاله ، والجارح يخبر عن باطن خفي على المعدل ، فإن

<sup>(</sup>١) التعديل هو ذكر الصفات الشخصية التي تجعل الراوى موضع الثقة والتصديق، مثل الاشتهار بنباهة الذكر واستقامة الأمر أو حمل العلم والعناية به، والقول بأنه ثقة أو متقن أو ثبت أو حجة أو حافظ أو ضابط.

<sup>(</sup>٢) الحرح هو ذكر العيوب الشخصية التي تسلب الراوى صفة العدالة مثل توجيه الطعن إليه كالقول بأنه ضعيف أو كذاب أو ساقط الحديث أو كالقول بأنه ضعيف أو غير ثابت أو كذاب أو ساقط الحديث أو لا يحتج به أو مجهول . . . أو إتيانه بما لا يليق كالركض على برذون أو التمخط . . .

<sup>(</sup>٣) هو أحمد بن على بن ثابت أبو بكر المعروف بالحطيب البغدادى (٣٩٢ هـ ٣٩٢ ه. أى ١٠٠٢ – ١٠٠٧ م.) هو أحد الحفاظ المؤرخين المقدمين . ولد فى غزية – بصيغة التصغير – بين الكوفة ومكة . نشأ فى بغداد وزار مكة والبصرة والكوفة وغيرهما وعاد إلى بغداد وانتقل إلى دمشق وصور وطرابلس وحلب ومات فى بغداد . كان عارفاً بالأدب يقول الشعر ولوعاً بالمطالعة والتأليف . ومن مؤلفاته « تاريخ بغداد » و « الرحلة فى طلب الحديث » وهو خطوط .

كان عدد المعدّلين أكثر فقد قيل التعديل أولى ، والصحيح والذى عليه الجمهور أن الجرح أولى لما ذكرناه والله أعلم .

7 - لا يجزئ التعديل على الإبهام من غير تسمية المعدل فإذا قال حدثنى الثقة أو نحو ذلك مقتصراً عليه لم يُكتف به . . . وذلك لأنه قد يكون ثقة عنده وغيره قد اطلع على جرحه بما هو جارح عنده أو بالإجماع ، فيحتاج إلى أن يسميه حتى يتعرف بل إضرابه عن تسميته مريب يوقع في القلوب تردداً . . .

'' -إذا روى العدل عن رجل وسمّاه لم يجعل روايته عنه تعديلا منه له عند أكثر العلماء من أهل الحديث وغيرهم . وقال بعض أهل الحديث وبعض أصحاب الشافعي يجعل ذلك تعديلا منه له ، لأن ذلك يتضمن التعديل ، والصحيح هو الأول: لأنه يجوز أن يروى عن غير عدل فلم يتضمن روايته عنه تعديله . وهكذا نقول إن عمل العالم أو فتياه على وفق حديث ليس حكماً منه بصحة ذلك الحديث، وكذلك مخالفته للحديث ليس قدحاً منه في صحته و لا في روايته ، والله أعلم .  $\wedge$  في رواية المجهول وهو في غرضنا هنا أقسام ، أحدها المجهول العدالة من

حيث الظاهر والباطن جميعاً ، وروايته غير مقبولة عند الجماهير . الثانى المجهول العداله من الذي جمهلت عدالته الباطنة وهو عدل في الظاهر وهو المستور ، فقد قال بعض أثمتنا المستور من يكون عدلا في الظاهر ، ولا نعرف عدالة باطنه ، فهذا المجهول يحتج بروايته بعض من رد رواية الأول . . .

9 — اختلفوا في قبول رواية المبتدع الذي لا يُكفَّر في بدعته ، فمنهم من رد روايته مطلقاً لأنه فاسق ببدعته . . . ومنهم من قبل رواية المبتدع إذا لم يكن ممن يستحل الكذب في نصرة مذهبه سواء أكان داعية إلى بدعته أم لم يكن . . وقال قوم تنُقبل إذا كان داعية إلى بدعة وهذا مذهب الكثير أو الأكثر من العلماء ...

١٠ – التائب من الكذب في حديث الناس وغيره من أسباب الفسق تقبل روايته ، إلا التائب من الكذب في حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنها لا تُقبل روايته أبداً . . .

١١ – إذا روى ثقة عن ثقة حديثًا ورجع المروى عنه فنفاه ، فالمختار أنه
 إن كان جازمًا بنفيه بأن قال ما رويته أو كذب على أو نحو ذلك فقد تعارض

الجزمان ، والجاحد هو الأصل ، فوجب رد حديث فرعه ذلك ، ثم لا يكون ذلك جرحاً له يوجب رد باقى حديثه لأنه مكذ ب لشيخه أيضاً فى ذلك ... ومن وي حديثاً ثم نسيه لم يكن ذلك مُسقطاً للعمل به عند جمهور أهل الحديث وجمهور الفقهاء والمتكلم من . . .

۱۲ -- مَنَ ْ أخذ على التحديث أجراً منع ذلك من قبول روايته عند قوم من أُخَد العيوض على التحديث وذلك شبيه بأخذ الأجرة على تعليم القرآن ونحوه . . .

۱۳ – لا تُقبل رواية من عُرف بالنساهل في سماع الحديث أو إسماعه، كمن لا يبالى بالنوم في مجلس السماع وكمن يحدّث لا من أصل مقابل صحيح ، ومن هذا القبيل من عُرف بقبول التلقين في الحديث. ولا تُقبل رواية من كثرت الشواذ والمناكير في حديثه . جاء عن شعبة (١) أنه قال لا يجيثك الحديث الشاذ إلا من الرجل الشاذ ، ولا تُقبل رواية من عُرف بكثرة السهو في رواياته إذا لم يحدّث من أصل صحيح ، وكل هذا يحرم الثقة بالراوي و بضبطه ...

15 — أعرض الناس في هذه الأعصار المتأخرة عن اعتبار مجموع ما بينا من الشروط في رواة الحديث ومشايخه ، فلم يتقيدوا بها في رواياتهم ، لتعذر الوفاء بذلك على نحو ما تقدم ، وما كان عليه من تقدم . . . فليعتبر من الشروط المذكورة ما يليق بهذا الغرض على تجرده ، وليكتف في أهلية الشيخ بكونه مسلماً بالغاً عاقلا غير متظاهر بالفسق والسخف ، وفي ضبطه بوجود سماعه مثبتاً بخط غير متهم ، وبروايته من أصل موافق لشيخه . . .

١٥ ــ فى بيان الألفاظ المستعملة من أهل هذا الشأن فى الجرح والتعديل ، وقد رتبَّبها أبو حاتم الرازى (٢) فى كتابه فى الجرح والتعديل فأجاد وأحسن ...
 أما ألفاظ التعديل فعلى مراتب :

<sup>(</sup>۱) هو شعبة بن الحجاج بن الورد العتكى الأزدى الواسطى ثم البصرى أبو بسطام (۸۲ – ۱۹۰ هـ أى ۷۰۱ – ۷۷۱ م .) من أنمة رجال الحديث ، ولد ونشأ بواسط وسكن البصرة حتى وفاته . وهو أول من فتش بالعراق عن أمر المحدثين . وكان عالماً بالأدب والشعر . وله كتاب « الغرائب » فى الحديث . (۲) هو عبد الرحمن بن محمد أبى حاتم بن إدريس بن المنذر التميمي الحنظلي الرازى أبو محمد المعروف بابن أبى حاتم ( ۲٤٠ – ۳۲۷ ه . أى ۵۸ – ۹۳۸ م .) وهو من كبار الحافظين للحديث . ومن تصانيفه « التفسير » و « المسند » و « الحرح والتعديل » .

الأولى، إذا قيل للواحد إنه ثقة أو متقن، فهو ممِمَّن ْ يُحتج بحديثه . قلت: كذا إذا قيل ثَبَثُ ُ أُوحجة وكذا إذا قيل في العدل إنه حافظ أو ضابط، والله أعلم.

والثانية ، قال ابن أبى حاتم : إذا قيل إنه صدوق أو محلة الصدق أو لا بأس به ، فهو ميمين يُكتب حديثه ويمنظر فيه ، وهي المنزلة الثانية. قلت هذا كما قال ، لأن هذه العبارات لا تشعر بشريطة الضبط ، فيمنظر في حديثه ويمختبر حتى يعرف ضبطه ، وقد تقدم بيان طريقه في أول هذا النوع ، وإن لم يستوف النظر المعرف لكون ذلك المحدث في نفسه ضابطاً مطلقاً ، أو احتجنا إلى حديث من حديثه اعتبرنا ذلك الحديث ، ونظرنا هل له أصل من رواية غيره . . .

الثالثة ، قال ابن أبى حاتم : إذا قيل شيخ ، فهو بالمنزلة الثالثة ، يُكتب ويُنظر فيه ، إلا أنه دون الثانية .

والرابعة : قال إذا قيل صالح الحديث ، فإنه يكتب حديثه للاعتبار . . . وأما ألفاظهم في الجرح فهي أيضاً على مراتب :

أولها، قولهم ليّن الحديث . . . فهو ممن يُكتب حديثه ويمُنظر فيه اعتباراً . . . الثانية ، قال ابن أبى حاتم إذا قالوا ليس بقوى ، فهو بمنزلة الأول في كسَتْب حديثه ، إلا أنه دونه .

الثالثة ، قال ابن أبى حاتم : إذا قالوا ضعيف الحديث ، فهو دون الثانى ، لا يُطرح حديثه بل يُعتبر به .

الرابعة ، قال إذا قالوا متروك الحديث أو ذاهب الحديث أو كذاب ، فهو ساقط الحديث ، لا يُكتب حديثه وهي المنزلة الرابعة . . .

وثما لم يشرحه ابن أبى حاتم وغيره من الألفاظ المستعملة فى هذا الباب ، قولهم فلان قد روى الناس عنه ، فلان وسط ، فلان مقارب الحديث ، فلان مضطرب الحديث ، فلان لا شيء ، فلان ليس بذلك الحديث ، فلان لا شيء ، فلان ليس بذلك وربما قبل ليس بذلك القوى ، فلان فيه أو فى حديثه ضعف ، وهو فى الجرح أقل من قولهم : فلان ضعيف الحديث ، فلان ما أعلم به بأساً ، وهو فى التعديل دون قولهم لا بأس به \* » .

<sup>\*</sup> رسم ، أسد : مصطلح التأريخ ( المصدر المذكور ) ص ١٠٧ - ١٢٣ .

أبن الصلاح، عُمَّان بن عبد الرحمن أبو عمرو تقىالدين المعروف بابن الصلاح. مقدمة في علوم الحديث. القاهرة ، ١٣٢٦ هـ. ص ٤٠ – ٤٨.

ومما يفيد في النقد الباطني السلبي – أو في العدالة والضبط – الإلمام ببعض ما أورده ابن خلدون في مقدمته من الآراء الحاصة بالبحث في التاريخ في نطاق دراسته للمجتمع الإنساني . فهو يحاول أن يتجنب الأخطاء التي يقع فيها المؤرخ . بتحديد العوامل التي تؤدي إلى الوقوع في الحطأ ، فيذكر أنه «لما كان الكذب متطرقًا للخبر بطبيعته ، وله أسباب تقتضيه ، فمنها التشيّعات للآراء والمذاهب . فإن النفس إذا كانت على حال من الاعتدال في قبول الحبر ، أعطته حقه من التمحيص والنظر ، حتى يتبيّن صدقه من كذبه . ومن الأسباب المقتضية للكذب في الأخبار أيضًا الثقة بالناقلين ، ومنها الذهول عن المقاصد.ومنها توهم الصدق . ومنها الجهل بتطبيق الأحوال على الوقائع ، لأجل ما يتُداخلها من التلبيس والتصنُّع . ومنها تقرّب الناس في الأكثر لأصحاب التجلة والمراتب ، بالثناء والمدح وتحسين الأحوال وإشاعة الذكر بذلك ، فيستفيض الإخبار بها على غير حقيقة \* ، . ويروى ابن خلدون أنه لابد للمؤرخ من معرفة طبائع العمران . لأن لكل حادث من الحوادث طبيعة تخصّه في ذاته ، وفيها يعرض له من أحواله . فمعرفة طبائع العمران تساعد المؤرخ في تمحيص الأخبار ، وفي تمييز الصدق من الكذب . وينبغي أن يكون ذلك سابقاً على التمحيص بتعديل الرواة ، ولا يُرجع إلى تعديل الرواة حتى يتُعلم أن ذلك الحبر في نفسه ممكن أو متبع . وما كان مستحيلاً فلا فائدة للنظر في أمر تعديله وتجريحه . وبذلك يستطيع المؤرخ أن يميز بين الصدق والكذب بوجه برهاني لا مدخل للشك فيه .

ومع ذلك فإن ابن خلدون نفسه لم يتراع في كتابه المسمى « العبر وديوان المبتدأ والخبر » الدقة في تطبيق آرائه ، فوقع فيما دعا إلى تجنبه من عوامل الحطأ والحضوع للمؤثرات المختلفة .

ويوضّح هذا كله صعوبة دراسة التاريخ بعامة . وصعوبة النقد التاريخي بخاصة ، والذي بغيره لا يمكن أن تتم كتابة التاريخ ، على الرغم من محاولة الكاتب وجهده وسعيه إلى بلوغ ذلك . ويتضح بهذا – وبغيره – أن دراسة التاريخ ليست أمراً سهلاً ، إذ " تقتضى كثيراً من البحث والتحرّي والأناة والصبر للوصول بقدر المستطاع إلى الحقيقة التاريخية ، كما أشرنا إلى ذلك غير مرة .

<sup>\*</sup> ابن خلدون ، عبد الرحمن بن محمد ولى الدين : المقدمة . القاهرة ، ١٩٣٠ ص ٢٩ .

#### الفصل التاسع

#### إثبات الحقائق التاريخية

النقد تمهيد لإثبات الحقائق – الرواية المفردة – تعارض عدة روايات – مثال عن شعار پاريس في سنة ١٧٨٩ – تعارض الروايات التاريخية مع حقائق العلوم الطبيعية – اتفاق عدة روايات – مثال عن حادث ملعب التنس في سنة ١٧٨٩ – سكوت بعض الأصول عن حادث وذكره في أصول أخرى : مثال عن رحلة الأمير فخر الدين المعنى الحزئية إلى لبنان خلال ١٦١٥ – امراء المعنى الحزئية إلى لبنان خلال ١٦١٥ – امراء المعنى الحزئية ألى لبنان خلال مصر – استنباط الحقيقة من ظروف الحادث : مثال لحالة إجراءية .

يصل الباحث في التاريخ ، عن طريق نقده للأصول التاريخية ، إلى مجموعة من المعلومات والآراء عن حوادث الزمن الماضي ، وقد تطابق الواقع أو لا تطابقه كلها أو بعضها على الأقل . فظروف الكذب والانتحال والخطأ متنوعة ، كما رأينا ، ولا يكفي النقد وحده للوصول إلى الحقيقة التاريخية . ويقوم النقد التاريخي بإثبات صحة الأصول التاريخية ، وبتحليلها إلى عناصرها الأولية ، ويزن كل تفصيلاتها واحدة بعد أخرى ، ويصل في أحوال كثيرة إلى التمييز بين الروايات المكذوبة وبين الروايات التي يتحتمل الصدق فيها ، والروايات التي لا يمكن تحديد قيمتها ، لعدم إمكان الباحث الوصول في شأنها إلى رأى حاسم .

وعلى الرغم من ذلك فإن النقد التاريخي لا يُشبت الحقيقة التاريخية ، بل يساعد على بلوغها ، ويؤدي إلى احتمال الصدق فيها . وصحيح أنه ينبذ جانباً الأخبار التي يثبت كذبها أو الحطأ فيها ولكنه لا يضع مكانها بديلا . وبذلك تكون النتائج الثابتة المؤكدة للنقد التاريخي هي نتائج سلبية ، وكل النتائج الإيجابية تكون موضع الشك ، ويوجد الاحتمال في صدقها .

ولا بد من عملية نهائية للوصول إلى نتيجة محددة ، إذ ْ ينبغى الخروج من دائرة الاحتمال والشك إلى دائرة اليقين . ومن الضرورى للباحث فى التاريخ أن يتابع الدرس والبحث ، للوصول إلى نتائج حاسمة بقدر المستطاع . فعليه أن يبدأ بتقسيم

النتائج التى وصل إليها عن طريق النقد ، ويضع فى قسم واحد كل المعلومات الواردة عن حادث أو عن مسألة ما . والوصول إلى رأى نهائى فى هذا الشأن ، يقوم على أساس من العلاقة بين هذه المعلومات .

وفى بعض الحالات لا توجد إلا رواية واحدة عن حادث تاريخى معين . فعلى الباحث فى التاريخ أن يحذر الروايات أو الكتابات التى انفرد بها راو واحد أو كاتب واحد . وقد فطن علماء الإسلام سواء أكانوا من المحدِّثين أم من رواة الأخبار ، إلى خطورة الاعتماد على رواية الآحاد . فجعل العلماء الحديث النبوى الكريم درجات ، واشترطوا فيه أن يبلغ عدد المتُخبرين مبلغاً يمنع فى العادة تواطؤهم على الكذب .

وينبغى على الباحث قبل أن ينبذ رواية الواحد أن يحاول العثور على شواهد تؤيدها . والرواية المفردة ، مهما كانت صادقة ، يحسن ألا تُعد حقيقة نهائية ، بل يمكن أن تُستخدم ، مع الاعتراف بأنها رواية مفردة ، وينبغى الإشارة إلى قائلها أو كاتبها ، لأنه هو الذى يتحمل مسؤوليتها . ويأخذ بعض المؤرخين أحياناً رواية وردت في أصل واحد على أنها حقيقة ثابتة ، مع أن هذا غير جائز . فمثلا الحروب الميدية التي تكلم عنها هير ودوت ، لا يمكن أن تكون موضع دراسة ومناقشة ، كما هي الحال بالنسبة إلى حوادث الثورة الفرنسية الكبرى ، التي شهدها وكتب عنها مؤلفون عديدون ، بوجهات نظر متفاوتة .

وفى حالة تعارض الأصول والمصادر وتناقض الروايات بشأن حادث تاريخى معين ، ينبغى على الباحث فى التاريخ أن يتبع بعض القواعد التى قد تعينه فى الوصول إلى الحقيقة التاريخية .

فأولا: لكى يتثبت الباحث من أن هذه الأصول والمصادر متعارضة حقيًا ، ينبغى أن يستوثق من أنها تتعلق بنفس الحادث ، لأنه من الجائز أن خبرين متعارضين ظاهريًّا ، يكونان متعلقين بحادثين مختلفين ، وربما لا ينطبقان على نفس المكان أو على ذات الأشخاص الذين تناولهم ذلك الحادث.

وثانياً : إذا كان تعارض المصادر حقيقياً ، فربما يكون بعضها صادقاً وبعضها الآخر كاذباً . وفي مثل هذه الحالة يوجد اتجاه طبيعي نحو التوفيق بين

الحبرين المتعارضين ، واتخاذ موقف وسط بينهما . ولكن هذه ليست طريقة علمية سليمة . فإذا اختلف معصدران مثلا في عدد جيش ما ، فلا يصح أن نأخذ المتوسط بينهما . إذ من الجائز أن أحد المصدرين صحيح والآخر خطأ . فلا بد من السعى إلى معرفة أى المصدرين أصح ، لإسقاط ما لا يقبله النقد . وإذا تعذر الوصول إلى رأى محدد ، فيجب الاعتراف بذلك . وذكر ما قاله المصدران معاً . بدون ترجيح رأى أحدهما على الآخر .

وثالثاً: ينبغى على الباحث فى التاريخ أن يلاحظ أنه إذا و ُجدت عدة أصول تقول برأى معين ، وو ُجد مصدر واحد يقول برأى مخالف ، فمن الجائز أن يكون الرأى الواحد هو الصحيح ، والكثرة العددية لا تحدد حيّا صحة ما تورده ، والعبرة قائمة فى نوع هذه الكثرة أو فى نوع الواحد ، من حيث صفات الكتّاب وظروفهم ووسائل بحثهم . ولا عبرة بالعدد أحياناً فى بعض المسائل التاريخية \* .

ورابعاً: ينبغى على الباحث فى التاريخ أن يحاول ترجيح جانب على آخر بواسطة النقد التاريخي . وإذا لم يستطع ذلك فعليه أن يمتنع عن إعطاء حكم نهائى، حتى يعثر على أدلة جديدة تنير له السبيل .

ولنأخذ مثالا لتوضيح حالة المصادر المتعارضة .

بعد سقوط الباستيل في ١٤ يوليو سنة ١٧٨٩ ، زار لويس السادس عشر پاريس فأهدى إليه عمدة المدينة شعاراً ، يقول بعض المؤرخين إنه كان شعاراً ذا ثلاثة ألوان : الأحمر والأبيض والأزرق ، أى ألوان الثورة الفرنسية . فهل كان ذلك صحيحاً ؟ يرجع هذا الرأى الذى أخذ به بعض المؤرخين ، إلى أن ديكنوا ، أحد أعضاء طبقة العامة في مجلس طبقات الأمة ، والذى كان مرافقاً للملك في ذلك الوقت ، كتب في مذكراته أن الملك كان يحمل شعاراً مثلث الألوان . وكانت الحقيقة غير ذلك . فأو راق حكومة پاريس تحتوى على مرسوم يأمر كل مواطنى فرنسا الذين انتظموا في سلك ( الميليشيا ) ، بوضع شعار مكون من اللونين الأحمر والأزرق . ولقد شاهد موريس حاكم پاريس مرور الملك في موكب ١٧ يوليو سنة ١٧٨٩ ، وقال إنه كان يحمل شعار المدينة ذا اللونين . وذكر كل من سفير

پارما وسفير البندقية فى پاريس فى ذلك الوقت ، أن الملك كان يحمل شعار المدينة ذا اللونين .

وإذن فمن السهل القول بأن ما ذكره ديكنوا غير صحيح. وربما أخطأ النظر، أو ربما تعمّد تحريف الحقيقة حتى يزعم لثوار پاريس أن الملك قد اقترب من صفوفهم . وأقوال شهود العيان الثلاثة الذين سبق ذكرهم والذين كانوا مستقلين أحدهم عن الآخر ، والذين يئستبعد أن تكون لهم مصلحة فى ذكر غير ما رأوه فعلاً ، تدل على أن لويس السادس عشر كان يحمل شعار پاريس ذا اللونين ، لا شعار الثورة الفرنسية الكبرى المثلث الألوان \* .

وتواجه الباحث في التاريخ أحياناً حالات لا يتم فيها التوافق بين الوقائع التي تثبتها الأصول التاريخية ، وبين الحقائق التي تثبت بطرق أخرى . فقد تتعارض بعض المعلومات التاريخية مع خلاصة المعرفة الإنسانية ، أو مع القوانين العلمية الثابتة . فقد يكون الحادث المروى متعارضاً مع التاريخ نفسه ، أو مع الفسيولوجيا أو مع السيكولوجيا . وقد تتغير نظرة الناس إلى بعض الحوادث باختلاف الزمن ، أو باختلاف البيئة .

فثلا قد يُفلح أحد الحواة البارعين في إيهام الناس بأنه ابتلع سيفاً ، أو أنه أدخل دبوساً في جبهته ، وأخرجه من خلف رأسه . وكل شخص ملم بمبادئ الفسيولوجيا يدرك أن المسألة مجرد لهو ولعب . فإذا كان الجمهور ساذجاً ، أو لو حدث ذلك منذ قرون لانخدع المشاهدون ، ورووا ما شهدوه على أنه حقيقة ثابتة . ولو حدث مثل هذا في العصور الوسطى ربما اعتبره بعض الناس معجزة . ومثلا إذا روى شخص منذ قرنين أنه رأى رجلا يطير في الهواء داخل جسم معدني ، أو إذا روى أنه أرسل رسالة من أوروپا إلى أمريكا في ومض البرق ، أو لو ذكر أحد الناس أنه يمكنه أن يشاهد وهو في منزله مشهداً معروضاً على لوحة زجاجية ، أحد الناس أنه يمكنه أن يشاهد وهو في منزله مشهداً معروضاً على لوحة زجاجية ، عشل ما يجرى في أحد المسارح التي تبعد عنه بمئات الكيلومترات ، لما صدقه أحد ، على اعتبار أن ما يروى شيء خرافي غير ممكن الحدوث . ولكن الحال تغيرت الآن

بالنسبة للطيران والتلغراف والتليڤيزيون . وسوف تتغير أشياء كثيرة من هذا النوع في المستقبل ، والتي لا يتصور إمكان حدوثها أهل الزمان الحاضر . والمهم في مثل هذه الحالات أن يعرف الباحث في التاريخ من هو الشخص أو من الجمهور الذي يبدو له الحادث أمراً بعيد الاحتمال ، ويدرس حالة الاحتمال وعدمها بالنسبة للجمهور وبالنسبة للأشخاص المثقفين على السواء .

ولا شك أن الملاحظات التي درونها رجال العلوم التاريخية ، لا يمكن أن تساوى في الدقة والصحة الملاحظات التي يدونها رجال العلوم الطبيعية . فالطريقة غير المباشرة في دراسة التاريخ ، تقل قيمتها كثيراً من حيث الدقة عن طريقة الملاحظة المباشرة والتجريبية في العلم الطبيعي . فإذا كانت نتائج الملاحظة في التاريخ لا تتفق مع نتائج الملاحظة في العلوم الطبيعية ، فلابد من أن تُسلم الأولى للثانية . ولا يمكن لعلم التاريخ أن يدعى معارضة نتائج العلوم الطبيعية أو تصحيحها ، بل على علم التاريخ أن يصحح نتائجه طبقاً لنتائج العلوم الطبيعية ونواميسها . ولا شك أن التاريخ مهما بلغ في دراسته من الدقة يظل بعيداً عن الحقيقة بدرجات متفاوتة ، بسبب وسائله غير المباشرة في الحصول على معلوماته .

وفى الحالة التي تتفق فيها عدة روايات عن حادث تاريخي معين ، ينبغي ملاحظة بعض المسائل .

فينبغى على الباحث فى التاريخ أن يقاوم ذلك الاتجاه الطبيعى ، نحو اعتبار ذلك الحادث التاريخى حادثاً صحيحاً لمجرد اتفاق عدة روايات بشأنه . فنحن نعرف فى حياتنا اليومية أن الناس يميلون إلى أن ينقل بعضهم الأخبار عن بعض ، وأن أكثر من شخص واحد قد يرجع إلى أصل واحد لاستقاء معلوماته ، وأن عدة صحف قد تنشر خبراً واحداً أرسله مراسل واحد ، وهذا هو عبن ما قد يحدث فى كثير من الأصول التاريخية . فعندما ينقل أصل تاريخى عن أصل سابق ، فإنه لا يفعل أكثر من تكرار المعلومات ذاتها ، كما هو حادث فى كثير من كتب التاريخ العربية والأوروبية التى كتبت فى الأزمنة السابقة ، على الرغم من كثرة معلوماتها فى بعض الأحيان . فن الواجب على الباحث أن يتثبت من استقلال هذه المصادر

بعضها عن بعض ، إن كان الأمر كذلك ، وإلا فإنها تعد في بعض المسائل التي تتناولها — على الأقل — بمثابة مصدر واحد . ولا يجوز اعتبار توافق المصادر على مسألة بعينها أمراً نهائياً إلا بعد تحديد العلاقة بينها ، كما عرفنا ذلك في موضع سابق . ثم يبدأ الباحث بدراسة نواحي الاتفاق والاختلاف في المعلومات الواردة بها . والاتفاق الصحيح بين مصدرين مستقلين لا يكون — في الغالب بتشابههما المطلق ، ولكن باتفاقهما وتشابههما في مواضع وبتفاوتهما واختلافهما في مواضع أخرى .

وينبغى كذلك ملاحظة أنه فى بعض الأحيان قد يورد مؤلف واحد معلومات متنوعة عن موقع تاريخى مثلا ، فى مصدر واحد أو أكثر . فمن الضرورى فى هذه الحالة أن يحاول الباحث معرفة هل لاحظ المؤلف ذلك الموقع أكثر من مرة ، ودوّن عنه ملاحظات متفاوتة فى أكثر من مصدر ، أم أنه شهد ذلك الموقع مرة واحدة ودوّن عنه ملاحظات متفاوتة ، نتيجة تغييرات أحدثها هو من تلقاء نفسه . وأحياناً قد يلاحظ عدة أشخاص حادثاً ما ، ولكنهم ينيبون واحداً من بينهم للكتابة عنه ، فينبغى محاولة التحقق مما إذا كان تدوين ذلك الفرد قد حدث نتيجة ملاحظته الشخصية وحدها ، أم نتيجة ملاحظته بالاشتراك مع الآخرين . وقد يدوّن عدة أشخاص فى ظروف متشابهة معلوماتهم عن حادث معين فى أصول مختلفة ، فينبغى أن يسعى الباحث إلى أن يعرف هل خضعوا لمؤثرات واحدة ؟ وهل تعرّضوا فينبغى أن يسعى الباحث إلى أن يعرف هل خضعوا لمؤثرات واحدة ؟ وهل تعرّضوا أم مصالح محتلفة متباينة ؟ وهل كانت لهم جميعاً مصلحة واحدة مشتركة أم مصالح محتلفة متباينة ؟

ويلاحظ كذلك أن اتفاق الروايات المستقلة لا يكنى وحده لبلوغ الحقيقة التاريخية ، وهو يؤدى أحياناً إلى نتائج ليست نهائية دائماً . ولكى يتثبت الباحث من هذه النتائج ينبغى عليه أن يلاحظ التوافق والتآلف والاتساق بين الحقائق التاريخية . فقد يؤكد الكثير من الحقائق بعضها بعضاً ، ويوجد بينها صلة وعلاقة ، فتكوّن مجموعاً متناسقاً يلمع الحق فى ثناياه ، وتصبح كالموسيقى التي تشكل ألحانها المتسقة المتآلفة مجموعة من الأنغام التى تؤثر فى نفس المستمع الفنان المتذوّق . ومن الأمثلة على هذا الاتساق ، بعض الأعمال المتتابعة فى

حياة مصور عظيم، أو موسيقي شهير أو زعيم سياسي، أو عادات إحدى الطوائف أو الجماعات في زمن معين، أو خط سير ملك من الملوك في رحلة ما، مثل الأماكن التي ينتقل إليها وتاريخ الانتقال، وأعمال الملك ومشاهداته، وأعمال رجال حاشيته، ومن لقيهم من الأعيان والكبراء ومن أفراد الشعب، والجماهير التي احتشدت للقائه. وتؤكد كل هذه التفصيلات بعضها بعضاً، وينشأ بينها الاتساق والتآلف (۱). وربما لا تكون هذه الطريقة واضحة أو سهلة التطبيق في كل الحالات، إذ ليست لها قواعد عامة محددة، ولكن المسألة فيها متروكة للبحث والاجتهاد.

والباحث فى التاريخ مضطر إلى ملاحظة العلاقة والارتباط والتآلف بين مجموعات الروايات الماثلة أمامه ، لكى يخرج بإثبات الحقائق التاريخية التى تعنيه ، وهو فى ذلك يمهد لنفسه السبيل للانتقال من دور التحليل والنقد ، إلى دور تركيب الحوادث وبنائها والربط والتأليف بينها ، كما سيأتى فى فصل تال .

ومن الأمثلة على اتفاق عدة روايات بشأن حادث معين، ما نلاحظه على أحد التفاصيل في حادث ملعب التنس ، في أثناء الثورة الفرنسية الكبرى . فلقد وجد الأستاذ فيلينج أن عدة مصادر مستقلة تتفق على أنه في صباح ٢٠ يونيو سنة الاستاذ فيلينج أن عدة مصادر مستقلة تتفق على أنه في صباح ٢٠ يونيو سنة ١٧٨٩ ، وجد ممثلو الشعب في مجلس طبقات الأمة ، أن قاعة اجتماعهم مغلقة ويحرسها الجنود ، فذهبوا إلى ملعب التنس وأقسموا أنهم لن يتفرقوا ولن يكفوا عن موالاة اجتماعاتهم حتى يضعوا دستوراً لفرنسا ويتكون هذا الحادث من أكثر من تفصيل واحد . ومثلا التفصيل الحاص بإغلاق قاعة الاجتماع وحراسة الجنود أياها ، سجلته عدة مصادر معاصرة مستقلة ، مثل محضر اجتماع الجلسة ، وجريدة الجمعية الوطنية ، وخطاب كتبه ديكنوا أحد ممثلي طبقة العامة المشار إليه آنفاً . فيستطيع الباحث في التاريخ أن يقبل ما ورد في هذه المصادر المعاصرة المستقلة ، وأن يثق بغير تحفظ ، بصحة ما جاء بها من المعلومات (٢) .

Langlois and Seignobos: op. cit. p. 205.

Fling: op. cit. pp. 112-113.

<sup>(1)</sup> (Y)

و يمكن أحياناً إثبات وقوع حادث تاريخي معين ، على الرغم من سكوت بعض الأصول التاريخية أخرى بشأن حدوثه .

ومن الأمثلة على ذلك أن مجموعة الوثائق الإيطالية التي نشرها الأب بولس قرألى عن فخر الدين أمير لبنان وعلاقته بتسكانا ( ١٦٠٥ – ١٦٠٥) ، المشار إليها في موضع سابق ، والمستخرجة من أرشيڤ فلورنسا التاريخي ، ومن أرشيڤ الفاتيكان ومكتبته ، سكتت عن رحلة جزئية قام بها الأمير فخر الدين إلى لبنان ، في أثناء إقامته في إيطاليا ، وقبل رجوعه نهائيًا إلى بلاده .

فلقد وردت أخبار عن هذه الرحلة الجزئية في عدة مصادر معاصرة مستقلة . فيذكر أحمد الحالدي الصفدي الكاتب المعاصر والذي صحب الأمير فخر الدين في سفره إلى تسكانا ، يذكر أن فخر الدين قبل رجوعه نهائينًا إلى بلاده ، استأذن حاكم مسينا في القيام برحلة ، لاستطلاع أحوال إمارته بنفسه ، على أن يعود ثانية . ويذكر أن فخر الدين وصل إلى المياه السورية ، وقدم إليه بعض أتباعه للتسليم عليه ، وأرادوا أن يحملوه على النزول إلى البر لكى يراه جميع أهل الشوف ، وحاولوا استئذان قبطان السفينة في ذلك ، فلم يقبل لأنه « لا يمكنه أن يفعل ما يزيد أو ما ينقص عما أوصاه به ولى نعمته » . ووجد فخر الدين أن أحوال الإمارة لم تستتب بعد تمامنًا ، فرجع إلى الغرب ، وفي طريق عودته مر ببعض الشواطئ ، والجزر مثل مالطة التي استقبله حاكمها بالإعزاز ، ثم دارت السفن حول صقلية ، ووصلت أخيراً إلى باليرمو (١) . ولقد استغرقت هذه الرحلة الجزئية بحسب رواية أحمد الخالدي الصفدي نحواً من سبعة أشهر (أواخر ١٠٢٤ هـ أوائل ١٠٧٥ ه. أحمد الخالدي الصفدي بعض المعلومات عن أحمد الدين في باليرمو ونابلي عقب عودته من هذه الرحلة الجزئية إلى مشاهدات فخر الدين في باليرمو ونابلي عقب عودته من هذه الرحلة الجزئية إلى ساحل بلاده (٢) .

وقد أمكنني العثور على وثيقتين معاصرتين مستقلتين ، تتفقان بصفة عامة

<sup>(</sup>١) الصفدى ، أحمد الحالدى : (المصدر المذكور) ص ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٢) الصفدى ، أحمد الحالدى : (المصدر المذكور) ص ٢٣٠ – ٢٣٤ .

بشأن هذه الرحلة الجزئية التي قام بها فخر الدين إلى لبنان .

فوجدت الوثيقة الأولى فى أرشيڤ فلورنسا التاريخى ، وهى رسالة مرسلة من دوق أوستونا ، نائب ملك إسپانيا فى صقلية ، إلى كوزيمو الثانى جراندوق تسكانا، ومحررة فى مسينا فى ٦ أكتوبر سنة ١٦١٥ ، ومكتوبة باللغة الإسپانية . ويذكر فيها دوق أوستونا وصول أمير صيدا إليه ، وأنه طلب إليه الإذن بالسفر إلى بلاده ، لكى يعرف أحوالها ولكى يشجع شعبه ، وأنه قد أرسله مع بعض العارفين بشؤون إمارته ، وأنه سيعود من هناك بعد قليل (١) .

ووجدت الوثيقة الثانية في أرشيڤ البندقية التاريخي وهي رسالة مرسلة من القنصل ناني إلى مجلس شيوخ البندقية ، وعررة في پيرا (القسطنطينية) في ٦ فبراير سنة ١٦١٦ ، ومدوّنة باللغة الإيطالية . ويذكر فيها القنصل ناني أنه علم من رسائل وردت إليه من حلب ، بأن مجموعة من السفن وصلت إلى قبرص ، ومن بينها خمس سفن من مسينا تحمل إحداها أمير صيدا ، الذي نزل عند الشاطئ على مقربة من قلاعه ، فهرع إليه أهله وأتباعه يقبلون يديه وأشعلوا النار احتفاء به ، وحملوا إليه بعض الهدايا وطلبوا إليه البقاء عارضين عليه التفاني في خدمته ، فخاطبهم بكلمات قلائل إنه يأمل أن يحقق رغبتهم في وقت قريب (١).

فهذه الأصول المعاصرة المستقلة التي كتبت في أماكن متباعدة ، تتفق في قيام فخر الدين بهذه الرحلة الجزئية ، ورحيله من تسكانا إلى بلاده ، ثم عودته بالتالى إلى صقلية ونابلى ، وإن تفاوتت في ذكر التفاصيل . وبذلك يمكن للباحث في التاريخ أن يستنتج إمكان حدوثها فعلا . وسكوت مجموعة الوثائق التي نشرها الأب بولس قرألى عن ذكر هذه الرحلة لا يعني عدم حدوثها (٣) .

وإذا نحن قارنا شيئًا من معلوماتنا عن التاريخ الحديث بشيء من معلوماتنا عن التاريخ القديم في هذه الناحية ، وجدنا الأصول والمصادر التاريخية المتعلقة

Archivio di Stato di Firenze: F. Med. Napoli, 4080. Il Duca di Ossuna a (1)
Cosimo II. Messina, 6 ottobre 1615.

Archivio di Stato di Venezia: Senato - Dispacci -Costantinopoli, F. 80. dal (Y)
Bailo Nani. Pera, 6 febbraio 1616.

<sup>(</sup>٣) عُمَان ، حسن ، فخر الدين الثانى أمير لبنان وبلاط تسكانا ( ١٦٠٥ – ١٦٣٥ )للأب بولس قرألى ( المصدر المذكور ) . ص ١٤٩ ، ١٥٣ - ١٠٥ .

بالتاريخ الحديث كثيرة متنوعة ، بعكس التاريخ القديم ، ويشك بعض الباحثين في حقيقة الحوادث القريبة إلينا لكثرة الروايات وتعارضها ، ويصبحون أكثر ميلا إلى تصديق أخبار الحوادث في التاريخ القديم ، التي لا توجد عنها روايات كثيرة متعارضة . ولكن كثرة الروايات ووجود الاختلاف أو التعارض بينها يمُعد ميزة هامة بالنسبة للتاريخ الحديث ، إذ يعطى ذلك فرصة أوسع للدرس والبحث وإثبات الحقائق التاريخية ، على مدى الزمن ، مما هو غير متوفر بالنسبة للتاريخ القديم .

ومن الأمثلة فى التاريخ القديم زيارة هيرودوت لمصر ووصفه لها ، فى منتصف القرن الخامس قبل الميلاد . ولقد استمد هيرودوت معلوماته من كتب الرحالة السابقين ، كما استقاها من مشاهداته الشخصية ، ومن الروايات التى سمعها من اليونانيين المقيمين فى مصر ، عند اجتماعه بهم فى مراكزهم التجارية ، وكذلك استمد معلوماته من التراجمة الذين كانوا يتحدثون إليه عن قصص التاريخ المصرى القديم ، ومن صغار الكهنة الذين اجتمع بهم فى بعض المواضع مثل مسنشف وهليو پوليس وطيبة .

وبذلك نجد أن هيرودوت قد قد م لنا معلومات متنوعة مستمدة من مصادر عنتلفة . فعلوماته عن التاريخ المصرى القديم لم تزد عن اعتبارها نوعاً من الأساطير والقصص ، والتي أوردها لنا كما سمعها ، ولكنه لم يأخذها على أنها وقائع مسلم بصحتها ، بل أبدى الشك في بعض نواح منها ، وسردها ليمن كان مستعداً التصديقها . ولكن ابتداء من العصر الصاوى ، وكلما اقترب كلامه من العصر الذي عاش فيه ، نقص لديه عنصر الحيال والقصص وزاد عنصر الصدق والحقيقة التاريخية . وكذلك نجد وصف هيرودوت لمصر كما شهدها صحيحاً بصفة عامة ، بل ونجد معلوماته عن بعض نواح من الديانة المصرية القديمة ومن العادات المصرية القديمة ، مطابقة لما توصل إلى إثباته علماء مصر القديمة المحدثين . وعلى وجه العموم يبدو هيرودوت في كتابته عن مصر ، كباحث متحمس محب الحقيقة ، وإن يبدو هيرودوت في كتابته عن مصر ، كباحث متحمس محب الحقيقة ، وإن يبحد لم يتحمل ذلك دون وقوعه في الحطأ ، إذ لم يستطع دائماً أن يميز بين القصص والحقائق التاريخية .

ويلاحظ في بعض الأحيان أن الباحث في التاريخ يُضطر إلى اتباع طريقة

رجل القانون . ولا ريب أن هناك أوجه شبه بين عمل الباحث فى التاريخ وعمل القاضى فى كثير من مراحل البحث . وكثيراً ما يحدث أن يدرس الباحث فى التاريخ الظروف التى أحاطت بحادث ما ، على نحو ما يفعل القاضى ، ويحاول أن يستنبط ما يمكن الوصول إليه من الحقائق .

ولنأخذ مثالا أورده الأستاذ فلنج عن حالة إجرامية .

فلنفرض أن شخصاً رمز إليه بر (۱) كان واقفاً مع (ب) فى غرفة بطبقة عالية . ويخرج (۱) من باب الغرفة الوحيد ويترك (ب) فى داخل الغرفة ، ويرى (۱) بعد خروجه شخصاً ثالثاً (ج) يدخل تلك الغرفة . وبعد قليل يسمع (۱) جلبة وصراخاً وصوت جسم يسقط على الأرض . ويلاحظ (۱) أن (ج) قد غادر الغرفة مهرولا وهو فى حالة مضطربة ، فيدخل (۱) الغرفة ، ويجد (ب) ملتى على الأرض مضرجاً بدمائه وبجانبه مدية عليها آثار الدماء . فالشخص (۱) لم يشهد بنفسه ما حدث داخل الغرفة ، ولكن الظروف التى ذكرناها تجعله يستنتج أن (ج) هو القاتل .

وتبدو المسألة أكثر صعوبة إذا صُورت الحالة على الوجه الآتى : توجد غرفة ذات بابين وبها ثلاثة أشخاص (ا و ب و ج) ويلاحظ (ا) أن (ب وج) يتناقشان في مسألة ما ، فيخرج لبعض شأنه ، ويترك (ب وج) بالغرفة . وبعد فترة يسمع جلبة وضوضاء وصراحاً وصوت سقوط جسم ، فيدخل ليرى ماذا حدث ، فيجد (ب) ملقى على الأرض مطعوناً بمدية غارقاً في دمائه ، ويجد (ج) ممسكاً بالمدية . هذه الشواهد لا تُشبت حمّا أن (ج) هو القاتل ، إذ أن الغرفة ذات بابين ، ومن الجائز أن شخصاً مجهولا دخل الغرفة من الباب الثاني واعتدى فجأة على (ب) وطعنه بالمدية ، وحاول (ج) الدفاع عن (ب) ولكنه لم يفلح . ولعله قد حاول أيضاً إخراج المدية من جسم (ب) فدخل (ا) الغرفة فوجد المدية في يد (ج) . ومن الجائز أن القاتل المجهول أسرع إلى الهرب من الباب الثاني . ومن الجائز أيضاً أن (ج) هو القاتل . ولكننا لا نستطيع أن نستخلص الحقيقة ومن الجائز أيضاً أن (ج) هو القاتل . ولكننا لا نستطيع أن نستخلص الحقيقة هنا بسهولة ، بل لا بد لذلك من إجراء تحقيق دقيق محد د ومتشعب ، كفحص هنا بسهولة ، بل لا بد لذلك من إجراء تحقيق دقيق محد د ومتشعب ، كفحص آثار البصهات أو تحليل آثار الدم ، أو آثار التمزيق في الملابس ، أو غير ذلك

من الشواهد إن وجدت \* .

وإن تفهيم هذا المثال وغيره من الحالات الإجرامية ، يساعد الباحث في التاريخ على استنباط بعض الحقائق التاريخية . فينبغى عليه أن يدرس الأصول والمصادر الماثلة أمامه بهذه الزوح الفاحصة ، فلا يصدق بسهولة ما يقرأه أو ما يرروى له ، ويحاول أن يستخلص من ظروف الحوادث وملابساتها ما يعينه على أن يصل إلى الحقيقة التاريخية ، أو إلى ما يقرب منها .

### الفصل العاشر

## بعض القواعد العامة للتركيب التاريخي \*

طبيعة الحقائق التاريخية – أنواع الحقائق – موازنة الحاضر بالماضي .

بعد التثبت من صحة الحقائق التي تقدمها الأصول والمصادر التاريخية ، ينبغى على الباحث في التاريخ أن يقوم بسلسلة من عمليات التركيب أو البناء (synthesis) . ودراسة هذه العمليات من أهم المراحل في الإلمام بمنهج البحث في علم التاريخ ، وهي مرتبطة بنوع المادة التاريخية التي يتوصّل إلى جمعها الباحث في التاريخ .

وكما أشرنا ، لا يجوز أن يضع الباحث خطة مثالية للموضوع الذي ينوى كتابته ، فقد لا تكفي المادة التاريخية التي يسمكنه الوصول إليها لتحقيق هدفه ، أو قد يجمع مادة جديدة تخالف ما كان يتوقع جمعه . ومن الطبيعي أن يضع الباحث خطة تقريبية لموضوع دراسته ، على أن تظل قابلة للتعديل والتغيير بحسب المادة التي تُصبح تحت يده .

وعلى الباحث أن يبدأ بالنظر إلى نوع الحقائق التاريخية التي جمعها ، ولا ريب في اختلاف هذه الحقائق وتنوعها .

وإليك أمثلة لما يمكن أن يجده منها:

١ – قد يستخرج الباحث من أصل تاريخي واحد حقائق متنوعة، عن الخط، وعن اللغة ، وعن العقائد ، وعن العادات ، وعن الحوادث ، وعن النظم . . . وفي أحوال كثيرة تصل الحقائق إلى الباحث في التاريخ دون ترتيب أو تقسيم . وهذا المزاج من الحقائق غير المتجانسة ، هو من أهم الحصائص التي تتميز بها الحقائق التاريخية بالنسبة لحقائق العلوم الطبيعية . فلا بد من تقسيم الحقائق التاريخية إلى أقسام بحسب أنواعها ، كما سنعرف ذلك بعد .

Y - تبدو الحقائق التاريخية على درجات متفاوتة من التعميم أو التخصيص ، من الحقائق العامة التى تشمل شعبيًا بأسره ، أو التى دامت عدة قرون ، مثل العقائد والنظم ، إلى الحوادث الحاصة أو الأفعال العابرة الصادرة عن فرد ما ، من حركة أو كلمة . وهذا من أوجه الحلاف بين الحقائق التاريخية وحقائق العلوم الطبيعية . فينبغى على الباحث أن يضع الوقائع المتشابهة في مستوى عمومها أو خصوصها في صعيد واحد ، بقدر المستطاع .

٣ - تتحد د الوقائع التاريخية بمكان حدوثها وزمانه . وإذا ألغينا المكان والزمان بالنسبة لها فقدت مُشخّصاتها التاريخية ، ودخلت في نطاق المعلومات الإنسانية العامة مثل (الفولكلور) الذي لا تُعرف أصوله على وجه التحديد . والباحث في التاريخ مضطر إلى أن يدرس الحقائق المتعلقة بالمكان والزمان في العصور المختلفة ، كلاً على حدة .

\$ - تختلف الروايات التاريخية وما تتضمنه من الحوادث في مدى احمال الصدق فيها ، فتوجد بينها الروايات الثابتة ، أو المحتملة الصدق ، أو الضعيفة أو المشكوك في صحتها ، كما أشرنا إلى ذلك من قبل . ولعل بعضها يشبه الحالات (الإكلينيكية) التي تُنشر في المجلات الطبية قبل أن يتمكن العلماء من البرهنة عليها ، حتى تُدرج في نطاق الوقائع العلمية الثابتة .

وبهذا نجد أن التركيب أو البناء التاريخي يتم عن طريق تجمع أقدار من الحقائق ، المشتملة بدورها على كثير من الجزئيات التفصيلية المتنوعة ، والتي تتشابه أو تختلف أو تتفاوت من حيث موضوعها ومدلولها ، ومن حيث درجة عموميتها أو تخصيصها ، وفي مستوى تشككها أو ثبوتها .

ويستخدم المشتغلون بالعلوم الطبيعية سلسلة من الأسئلة المعينة ، التى تتطلب الإجابة عنها بطريقة منهجية ، بناء على التجربة والملاحظة المباشرة ، بغية الوصول إلى النتائج العلمية المطلوبة أو التى يمكن التوصل إليها . ولكن لما كان من غير الميسور للباحث فى التاريخ أن يتبع هذه الطريقة على النحو الذى يفعله الباحثون فى العلوم الطبيعية ، فقد اعتاد كثير من الباحثين فى التاريخ اتباع طريقة الفنانين ، في العلوم القسيمات التى تلفت نظرهم لأسباب شخصية فى الغالب ، ويضيفون في أخذون القسيمات التى تلفت نظرهم لأسباب شخصية فى الغالب ، ويضيفون

إليها ما يعن للم من الخواطر ، ويعرضون المعلومات التي يعترون عليها بلغتهم وأسلوبهم . ومع ذلك فمن المناسب أن يتبع الباحث في التاريخ طريقة السؤال والجواب ، بالصورة الممكنة له ، وفي نطاق المشخصات الأساسية للوقائع التاريخية ، التي هي مخالفة لحقائق العلوم القائمة على الملاحظة المباشرة ، وذلك حتى لا يضل الباحث في التاريخ في ثنايا تفاصيله المختلطة .

ونجد في علم الحيوان الوصنى مثلا ، أنه يمكن ملاحظة الحيوان وتشريحه ، وبعد ذلك يمكن جمع أجزائه وتركيبها وجعلها تكون شكلها السابق على وجه التقريب . فهاتان العمليتان هما التفكيك أو التحليل والتركيب الحقيقيان . ولكن الحال مختلفة بالنسبة لعلم التاريخ ، إذ لا يكون التحليل والتركيب فيه شيئاً ملموساً على النحو المشار إليه ، بل يكون على سبيل الاستعارة فحسب .

وكما عرفنا ، لا يمكن للباحث فى التاريخ أن يرى وقائع التاريخ رأى العين ، وهو لا يرى منها شيئًا حقيقيًّا ملموسًا سوى الورق والكتابة وآثار الإنسان ومخلفاته ، ومن طريق دراستها يحاول أن يسترجع فى ذهنه صور الماضى وأخباره . ولكى نجعل هذه الصور والأخبار واضحة ينبغى أن نسعى إلى معرفة الأثر الذى تُتحدثه كتابات الماضى ومخلفاته فى نفس القارئ الدارس .

وتقد م الأصول التاريخية للباحث في التاريخ معلومات يمكن أن تقسم إلى ثلاثة أنواع من الحقائق :

1 — كائنات حية وأجسام مادية : فالوثائق مثلا تعرّفنا بوجود بعض الأشخاص وبعض منتجات الفنون أو الصناعات . ومن البديهي أن الباحث يجد أمامه الحقائق خلال تصوّر كاتبها وليست الحقائق في ذاتها . فهيكل أورشليم القديم مثلا كان شيئًا ماديًّا ماثلا أمام الأعين ، ولكننا لا نستطيع رؤيته الآن . وكل ما يمكن أن يفعله الباحث هو أن يُكوِّن في ذهنه صورة عقلية ، مشابهة على نحوٍ ما ، للصورة التي وجدت في أذهان من ورأوه وسجلوا وصفه بالكتابة .

٢ ـ أفعال الإنسان : تسجل الوثائق والأصول معلومات عن أفعال أو أقوال الناس في الزمن الماضي ، والتي يعرفها كاتب الأصل التاريخي عن طريق المشاهدة أو السماع . ولكنها أمام الباحث في التاريخ لا تزيد عن كونها مجرّد صور ذاتية

مستمدة من الكتابة . فمثلا لا يجد الباحث غير صورة عقلية عن حادث مقتل يوليوس قيصر ، وهو بإزائه لا يستطيع أكثر من أن يتخيل وقوع ذلك الحادث من خلال الأصل التاريخي الذي وصل إليه .

٣ - الدوافع والتصوّرات: تحرّك الإنسان دوافع خاصة للتصرّف على نحو معين . ويدل الدافع على المحرك الذى يدفعه إلى العمل ، كما يدل على تطبيق الرأى أو تحقيق الهدف القائم فى ذهن الإنسان فى اللحظة التى يؤدى فيها عملا معيناً . وهناك أنواع من الدوافع الإنسانية . فمنها دوافع وتصوّرات تقوم فى ذهن كاتب الأصل التاريخى ويعبر هو عنها فى كتابته ، ومنها دوافع وأفكار رجال العصر الذى عاش فيه ذلك الكاتب ، ومنها دوافع يمكن أن يفترضها الباحث فى التاريخ ، بشأن ما ورد فى الأصل التاريخى، على غرار ما يحدث فى البيئة المعاصرة.

ومع أن الباحث في التاريخ لا يصل إلى حوادث الماضي إلا عن طريق الحيال، فإن هذا الحيال ليس خيالا محضاً، إذ أنه مستمد من وقائع حدثت فعلا، ويستطيع الباحث أن يكون عنها في ذهنه صورة مقاربة، بناء على وجود نوع من الرابطة والاتصال بين الحاضر والماضي. غير أن هذا التصور يعرض الباحث للوقوع في الحطأ، لأن التشابه بين الحاضر والماضي ليس مطلقاً، والباحث لم يجرب بنفسه الحالات العقلية التي مرت برجال الأمس، ولكنه لا يجد غير طريق الحيال والتصور في هذا الصدد. ويلاحظ أن عناصر الاختلاف بين الحاضر والماضي، هي من بين الأمور التي تجعل دراسة التاريخ دراسة شائقة معتقة.

وكيف يتسنى للباحث فى التاريخ أن يتصور على نحو قريب من الحقيقة ظروف الماضى التى تختلف عن ظروف الحاضر ؟ الذى يحدث عمليناً هو أن الباحث عندما يقرأ نصناً تاريخيناً عن تاريخ الفرنجة مثلا ، تتكون فى ذهنه لأول وهلة صورة مضطربة عنهم ، مستمدة من التشابه المتخبل بين الحاضر والماضى عندة تزداد هذه الصورة وضوحاً ودقة ، بتصفية المعلومات وإبعاد الأخبار الكاذبة وتفهشم الأخبار الصحيحة . ومن المحتمل أن يكون الباحث قد رأى أشخاصاً ذوى شعر أحمر ، ورأى فى بعض المتاحف شيئاً من أدوات الحرب عند الفرنجة أو على الأقل

شيئًا من صورها . فيضم الباحث ما استمده من هذه الأدوات أو الصور إلى ما أخذه من قراءته ، لكى يصحح أخطاء الصورة العاجلة التى تكوّنت فى ذهنه حيما قرأ لأول مرة نصلًا تاريخيلًا عن الفرنجة .

وعلى ذلك يصبح التصور التاريخي مجموعة من الظواهر المستقاة من عدة نواح . ولا يكني تصور الأشخاص أو الأفعال أو الأشياء كعناصر مستقلة بعضها عن بعض ، لأن كلاً منها في ذاته يكون جزءاً من مجموع عام ، وتقوم على أساسها جميعاً حوادث التاريخ ، بل وسير الزمان وتطور البشرية . وبهذا ينبغي على الباحث أن يحاول تصور العلاقة القائمة بين مختلف العناصر أو المسائل المفردة : بين الأفكار والآراء والأقوال والأفعال ، وبين الشعوب والحكومات والنظم والقوانين والاقتصاديات والحروب والهنون والعلوم والآداب . . .

ويمكن أن تلخص عمليات التركيب أو البناء التاريخي في بعض مراحل . وعلى الباحث أن يجمع خلالها العناصر المأخوذة من أصول تاريخية متعددة ، ويحاول أن ينكون عنها صورة عقلية تشابه بقدر الإمكان الصورة التي وتجدت في ذهن شاهد العيان أو كاتب الأصل التاريخي . ثم يقسم الباحث الحقائق إلى مجموعات على أساس من التشابه القائم بينها ، وعلى أساس المسائل المتعلقة بنقطة أو حادث معين . وحينا تصادف الباحث فجوات صغيرة أو كبيرة ، فعليه أن يحاول ملأها بالاستنتاج العقلى المستمد من الحقائق التي توفرت لديه ، وعليه كذلك أن يستخرج من هذه الحقائق صفاتها العامة ، وعلاقة بعضها ببعض ، ويؤدى ذلك في النهاية إلى كتابة التاريخ .

وهذه السلسلة من العمليات التي يسهل تصوّرها ، لم تُطبَّق كلها أو بعضها على الوجه الأكمل ، في كثير من المؤلفات التاريخية . وبذلك يتضح لنا أن هذه العمليات التي تبدأ بالعثور على الأصل التاريخي ، وتنتهى إلى كتابة التاريخ ، تقتضى الدقة والحذر والجهد والصبر وتوفر الملكات الحاصة بمثل هذا العمل ، حتى إنه قد يتعذر على شخص واحد أن يقوم بكل هذا العمل الحاص بموضوع أو مسألة تاريخية بالذات . ويلاحظ أن تقسيم العمل بين عدة أشخاص يستلزم صفات وملكات متشابهة فيا بينهم ، ويقتضى فهماً عاماً بينهم كباحثين ، وقد

تتوفر هذه المسألة أو تلك ، وقد لا تتوفر على نحو مقنع ، بما تستلزمه طبيعة مثل هذا النوع من العمل . لذلك فلا يمكن أن يُستكمل بحث مسألة تاريخية ما ، في وقت محدد ، ولكن باب البحث يظل مفتوحاً أبداً للمزيد من البحث والتحري في المستقبل .

ولا يوجد باحث في التاريخ يمكنه أن يثق بأقوال غيره بنفس الثقة التي يثق بها الباحثون في العلوم الطبيعية بعضهم ببعض ، وذلك لأن الباحث في التاريخ لا يمكنه أن يعرف كل التفصيلات العملية ، وجميع الطرق التي اتبعها غيره ، للوصول إلى النتائج التي استخلصها . ولا شك أنه يوجد قدر من الثقة يزيد أو ينقص بين الباحثين في التاريخ في زمن واحد أو في أزمان مختلفة ، ولكنها لا تبلغ ذات الثقة التي توجد بين الباحثين في العلوم الطبيعية . وفي بعض الأحيان يرجع المؤرخ المدقق إلى الأصول التي رجع إليها غيره ، لكي يتثبت بنفسه من بعض النتائج التي وصل إليها . ولا يتصور أن يكون مثل هذا العمل عسيراً في كل الأحوال . فهو يصبح اليها أحياناً في نقطة محددة توجد عنها مجموعة وثائق معينة بالذات . ولكن الأمر والثقة المطلقة بالغير في هذا الصدد تؤدي إلى الخطأ ، وعدم الثقة يجعل البحث غاية في العسر .

وعلى كل حال ينبغى أن تتُقرأ مؤلفات المؤرخين بقدر متفاوت من الحذر ، بحسب مستوى كل مؤرخ منهم ، وهذا معناه العودة لبحث ما سبق بحثه . ولكن مراجعة هذه المؤلفات ستكون أسرع من العمل الأساسى الذى قتضي فى الدرس والبحث الذى أدى إلى كتابتها ، إذا اقتضى الأمر ذلك ، بناء على ما تثيره بعض تفصيلاتها من الشك أو التساؤل .

ولا يضير ذلك علم التاريخ فى شيء . وهذا يعنى أن موضوعاته ومسائله ستكون عرضة لأن تُبحث من جديد ، بطريقة أو بأخرى ، بناء على توفر الظروف التي تبرر إعادة درسها وبحثها . ولذلك فلا يجوز أن يتصوّر باحث فى التاريخ أنه كتب الكلمة النهائية فى موضوع ما ، وأنه اختتم العلم بشأنها ، إذ أن هذا ليس من حقه ، والأمر متروك للباحثين الآخرين فى زمنه أو فى المستقبل ، ولتقديرهم

إمكان بحثه – من عدمه – بناء على منهج البحث فى علم التاريخ . وإن مَن يُداخله مثل هذا التصور ليحكم على نفسه بنفسه ، بعدم إدراكه لمبادئ علم التاريخ ، بل وببعده عن أبسط قواعد التفكير أو الفهم التاريخي ، مهما يكتب ويطبع ، ومهما يعتقد فى نفسه أو يعتقد فيه غيره من غير العارفين بقدر علم التاريخ ومضمونه . ولا عجب إذا و بعدت مسائل تاريخية تظهر عنها عشرات أو مئات أو ألوف من المؤلفات التي يقتضى البحث التاريخي أن تُكتب على مدى السنين والأجيال والقرون .

# الفصل الحادى عشر تنظيم الحقائق التاريخية

اختيار الحقائق – تقسيمها – مثال للتقسيم العام – أساس التقسيم – التذرع ببعض الأسئلة – تحديد البدء واللهاية – مثال من تاريخ الثورة الفرنسية الكبرى : من يوليو سنة ١٧٨٧ إلى يوليو سنة ١٧٨٠ – مجموعات الحقائق المختلفة – إبراز محور الحوادث – إظهار تطور المجتمع – بعض أمثلة .

يصل الباحث في التاريخ إلى مرحلة تنظيم أو ترتيب الحقائق التاريخية التي تجمّعت لديه . ومن غير شك ينبغي عليه أولا أن يفاضل بينها وأن يستمسك ببعضها ويدع جانباً بعضها الآخر . وفي الواقع أن كل الحقائق التاريخية لها قيمة في حد ذاتها ، ولكن الباحث مضطر إلى اختيار جزء منها لاستخدامه في كتابة التاريخ ، والحقائق التي يتركها جانباً تساعده – وإن لم يسبر زها – على فهم كثير من مسائل التاريخ . ويمكن للباحث أن يختار الحقائق على أساس موضوعه أو اتجاهه إلى الكتابة في الناحية التي تعنيه ، سواء أكانت ناحية سياسية أم اقتصادية أم عسكرية أم دينية أم ثقافية . . . .

وينبغى على الباحث أن يشرع فى تنظيم الحقائق التاريخية وتنسيقها فى مجموعات وأقسام ، تبعاً لظروفها الظاهرة ولسائر خصائصها . وأسهل طريقة للتقسيم هى القائمة على ظروف الحقائق الحارجية ، إذ أن كل حقيقة تاريخية ترتبط بزمان ومكان محد دين ، وتتعلق برجل أو بجماعة أو بمسألة معينة ، وبذلك يجد الباحث أمامه مجموعات من الحقائق المتنوعة . ثم عليه أن يأخذ فى تقسيم هذه المجموعات إلى أقسام فرعية ، ويترتبها ترتيباً زمانياً أو مكانياً ، أو بحسب المجموعات التى تنتمى إليها . وقديماً كانت الحقائق تتُذكر بغير ترتيب ، فكان ليقى وتاسيتوس مثلا يخلطان الحقائق الخاصة بالفيضان والأوبئة بأخبار الحروب والثورات ، وكذلك فعل مؤرخو سائر الأمم .

ولم تُتُقسَّم الحقائق تبعاً لطبيعتها وخصائصها إلا في زمن متأخر . والقاعدة المتبعة في هذا التقسيم ، هي اختيار الحقائق المتعلقة بنوع واحد من الأفعال ووضعها

فى قسم واحد . وكلُّ من هذه الأقسام يُصبح موضوعًا لفرع معين من التاريخ .

وهناك بعض ما ورد فى كتاب لانجلوا وسينيو بوس بشأن تقسيم الحقائق التاريخية بناء على الظروف الحارجية ، وعلى طبيعة الحقائق وخصائصها ، وارتباطها بمظاهر النشاط الإنساني :

- ١ الظروف المادية :
- ( ا ) دراسة الحسد : علم الإنسان ( الأنثر و يولوجيا ) والتشريح وعلم وظائف الأعضاء ( الفسيولوجيا ) وعلم السكان من حيث العدد والجنس والتوالد والوفيات والأمراض .
- (ت ) دراسة البيئة : البيئة الجغرافية الطبيعية وعمل الإنسان مثل الصناعة والزراعة والطرق والمبانى . . .
  - ٢ ــ العادات العقلمة:
  - . ( ١ ) اللغة وما يتصل بها من الكتابة والألفاظ وعلم الأصوات وعلم المعانى .
- (س) الفنون التشكيلية كالرسم والتصوير والنحت وفنون العمارة والفنون التعبيرية كالأدب والموسيقي والرقص .
  - (ح) العلوم : مناهجها ونتائجها .
  - (د) الفلسفة والأخلاق نظريًّا وعمليًّا .
  - (ه) الدين بما فيه من العقائد والشعائر.
    - ٣ العادات المادية:
- (١) الحيَّاة المادية بما فيها من الغُذَّاء والملبس وأدوات الزينة والمساكن والأثاث.
- ( س ) حياة الإنسان الخاصة كالعناية بالجسد والمراسم الاجتماعية في الزواج والوفاة والأعياد ووسائل اللهو والتسلية .
  - ٤ ــ العادات الاقتصادية:
  - ( ا ) الإنتاج في الزراعة وفي تربية الحيوان واستغلال المعادن .
    - ( ب ) الصناعة وتقسيم العمل ووسائل النقل .
      - ( ح ) التجارة والتبادل .
    - ( د ) التوزيع : نظام الملكية وما يتصل بها .

- ٥ النظم الاجتماعية:
- (١) الأسرة ، تكوينها والسلطة الأسرية وأحوال النساء والأبناء والتنظيم الاقتصادي في الأسرة وملكية الأسرة والميراث فيها .
- ( ب ) التعليم، فرصه ووسائله والقائمون به ، العلوم والفنون والآداب والثقافة .
  - (ح) طبقات المجتمع وأساس تقسيمه والقواعد التي تنظمه .
    - ٦ النظم العامة:
- (١) النظم السياسية ، الحكومة والإدارة المالية ، الهيئات المنتخبة وطريقة انتخابها وسلطتها ، الهيئة القضائية ، القوة العسكرية ، الأعمال العامة ، المواصلات ، الشؤون الصحية ، القوانين المحلية .
  - (ت) الهيئات الدينية وما يتصل بها.
- (ح) النظم الدولية ، الديلوماسية ، الحرب والسلام ، القوانين الدولية والتجارية \*.
  ويلاحظ أن هذه التقسيات لا تكون مستقلة بعضها عن بعض تمام الاستقلال ،
  إذ هي متداخلة فيا بينها . فني العرض التاريخي وهو ما سنذكر شيئًا عنه بعد نجد مسائل جغرافية أو اجتماعية أو سياسية أو أدبية أو اقتصادية . . . متصلة
  بعضها ببعض ، ويتضح فيها الأثر المتبادل بينها ، بحسب الموضوع الذي يتناوله
  الباحث في التاريخ . وإذا لم يكن الباحث راغبًا في دراسة هذه المسائل كلها على
  قدم المساواة ، فإنه في هذه الحالة يجعل بحثه منصبًا على مسألة بعينها ، فيتوسع
  ويتعمق فيها ، جاعلا من المسائل الأخرى المتصلة بها وسيلة إلى فهم وإيضاح
  المسألة الحاصة التي بجعلها هدفًا لدراسته .

وحيما يشرع الباحث فى تنظيم وترتيب الحقائق التاريخية التى اجتمعت لديه ، تبدو أمامه مسألة جديرة بالعناية . فكل عمل إنسانى هو بطبيعته ظاهرة مفردة ترتبط بزمان ومكان محد دين . و بمعنى آخر فإن كل حقيقة أو كل حادث تاريخى هو حادث قائم بذاته وله مميزاته وظروفه الحاصة . ولكن يُلاحظ من ناحية أخرى أن كل عمل إنسانى يشبه فى إلوقت نفسه أعمالا أخرى للشخص ذاته ، أو يشبه أعمال رجال آخرين ينتمون لنفس بيئته ، وقد يبلغ التشابه درجة تجعل هذه الأعمال

تتصف بصفات واحدة ، حتى لتفقد مُشَخِصاتها كأعمال مفردة قائمة بذاتها . وهذه المجموعات من الأفعال المتشابهة يمكن أن تسمى بالعادات أو العرف أو النظم، والتي هي حقائق جماعية تمتد في الزمان والمكان .

وعلى ذلك ينبغى أن تُدرس الحقائق وتنظم على أساسين : على أساس العناصر المفردة القائمة بذاتها ، وعلى أساس عناصرها الجماعية المستمرة . وكلتا الناحيتين ضرورية ، إذ لابد من الجمع بين الحوادث العامة والحوادث الحاصة المعينة . فمثلا لا يمكن فهم تاريخ النظم الفرنسية ، إذا اقتصر الباحث على دراسة الحوادث أو التيارات العامة ، دون دراسة سقوط الباستيل مثلا ، والعكس صحيح .

وينبغى على الباحث فى التاريخ أن يلاحظ أوجه الشبه والحلاف بين الجماعات الإنسانية ، ولا يجعل تنظيمه وتقسيمه للجماعات قائمين على التشابه السطحى ، بل ينبغى عليه أن يتبين على وجه الدقة طبيعة كل جماعة بعينها : فما أوجه الشبه بين أفراد الجماعة الواحدة ؟ وما الصلة التى ربطت بينهم ؟ وما الآراء أو العادات التى سادت بينهم ؟ وما أوجه الحلاف ؟ فالبر وتستانت مثلا تجمعهم رابطة واحدة بالنسبة إلى الكنيسة الكاثوليكية ، ولكنهم ينقسمون فيما بينهم إلى طوائف من أتباع لوثر أو كلفن أو زوينجلى . . . واللغة الواحدة مثلا تنقسم إلى لهجات ، ولبعضها قيمة أدبية خاصة ، والدولة الواحدة تنقسم إلى مقاطعات . . . فني مثل هذه المسائل يلاحظ الباحث الصفات العامة المشتركة التى تكون فيما بينها وحدة أو رابطة عامة ، فضلا عن ملاحظة الحصائص الحزئية المميزة لكل فرع أو شعبة من هذه الرابطة العامة الجامعة .

وتقتضى دراسة النظم مثلا التذرع ببعض الأسئلة ، لكى توضح بعض المسائل المتعلقة بالأشخاص ووظائفهم . وفيما يتعلق بالنظم الاجماعية والاقتصادية ، ينبغى على الباحث فى التاريخ أن يعرف تقسيم الطبقات التى و جدت ، وكيف تكوّنت كل طبقة ، وما وظائف كل طبقة منها ؟ وما العلاقة بين أفراد الطبقة الواحدة ، وبين كل طبقة وأخرى ؟ وعلى هذا الأساس تُنظم الحقائق التاريخية المتعلقة بهذه النواحى ، تمهيداً للعرض التاريخي .

وفيها يتعلق بنظم الحكم مثلا ينبغي أن يتذرّع الباحث في التاريخ بسلسلتين

#### من الأسئلة:

١ – مَن الذين كانوا أصحاب السلطة في زمن معين ؟ وهل كانت السلطة في يد أفراد قلائل أم كانت موزعة في أكثر من ناحية ، وإلى أي مدى ؟ وينبغي على الباحث أن يعرف هذه النواحي سواء أكانت قليلة أم كثيرة ، ويحلل هيئة الحكومة في أقسامها وفروعها المختلفة ، من كبار الموظفين وأعوانهم وموظفي السلطة المركزية والموظفين المحليين . وينبغي عليه أن يبحث كيف كان يتجمع أو يتختار أولئك الموظفون ، وماذا كانت سلطتهم الرسمية ، وماذا كانت سلطتهم الفعلية ؟ وماذا كانت سلطتهم الفعلية ؟ كانت تطبق هذه القوانين واللوائح الرسمية ؟ وماذا كان مضمونها ؟ وكيف كانت تطبق هذه القوانين ، وهل حدث تلاعب واحتيال واستثناءات لمنافع وأهواء شخصة ؟

وبعد تحديد كل الحقائق المتعلقة بمجتمع ما \_ إذا كان موضوع الباحث هو دراسة أحد المجتمعات \_ يبقى على الباحث أن يحدد الحقائق التي تضع هذا المجتمع بين المجتمعات الأخرى المعاصرة ، فيدرس الحقائق المتعلقة بالنظم الدولية والسياسية والاقتصادية ، ويتبين النظم والعادات التي انتشرت بين أكثر من جماعة أو دولة واحدة ، ويرتب الحقائق التاريخية المتعلقة بها لإيضاح ما هو بصدد دراسته .

وَلَـنْدرس بعض الأمثلة المعينة التي توضح طريقة تنظيم الحقائق التاريخية . ومن المهم في هذا التنظيم تحديد الموضوع أو المسألة التاريخية التي يكتب عنها الباحث ، بحسب الحقائق التي اجتمعت لديه ، وإن خالف ذلك تصوره للموضوع عند بداءة بحثه . فيوضع بدء ونهاية للحقائق التي يرغب في تنظيمها وترتيبها في ذلك النطاق . وأحيانًا يكون تحديد نهاية الموضوع أيسر من تحديد بدئه .

وكما أشرنا إليه من قبل ، نلاحظ أنه باستمرار الباحث فى الاطلاع والدرس يصبح أكثر دراية بموضوعه ، والأدلة التى كان يعدها فى أوائل بحثه هامة وجوهرية ، ربما تقل أهميتها أو تسقط ، لظهور حقائق وأدلة أكثر أهمية ، والعكس صحيح .

وإذا أردنا مثلا أن نبحث تاريخ تأسيس الإمبراطورية الألمانية الحديثة ونشأتها ، فإننا نستطيع بسهولة أن نحدد تاريخ وصول هذه الحركة إلى أوجها ، أى عند إعلان الإمبراطورية الألمانية عقب انتصار ألمانيا على فرنسا في حرب السبعين . ولكن ليس من السهل علينا أن نحدد متى بدأت هذه الحركة . ويمكننا أن نتعقب حوادث الماضي حتى سنة ١٨٤٩ ، سنة الثورات في أوروپا ، كما يمكننا أن نرجع إلى الوراء أكثر من هذا ، أى إلى انتصار ناپليون بوناپرت على پروسيا في يينا في سنة ١٨٠٦ ، ويقظة الروح القومية في پروسيا والولايات الألمانية على أثر تلك الهزيمة ، وما ترتب على ذلك من تنظيم الشعب البروسي والألماني لاسترداد حريته ، المنو والاتساع وتكوين الإمبراطورية الألمانية الحديثة .

ولنأخذ مثالا آخر أكثر تحديداً وليكن من تاريخ الثورة الفرنسية الكبرى . كما أورده الأستاذ فلنسج .

ولنضع تحديداً للفترة الواقعة بين يوليو سنة ١٧٨٧ ويوليو سنة ١٧٩٠ . التاريخ الأول هو التاريخ الذى طلب فيه پرلمان پاريس اجتماع مجلس طبقات الأمة ، الذى لم يدع إلى الاجتماع منذ عهد لويس الرابع عشر . والتاريخ الثانى عبارة عن تاريخ اجتماع حدث في ساحة مارس \* في پاريس ، حيث قدمت إليها وفود من كل أنحاء فرنسا ، وأقسمت بالمحافظة على الدستور الذى وضعته الجمعية الوطنية . وتنقسم هذه الفترة التاريخية قسمين : القسم الأول يمتد من يوليو سنة ١٧٨٧ حتى يوليو سنة ١٧٨٩ ، ويتعلق بتاريخ مجلس طبقات الأمة و بتحوله إلى الجمعية الوطنية ، وانتهى ذلك بثورة ١٤ يوليو سنة ١٧٨٩ . والقسم الثانى ومدته سنة واحدة ، حدث فيه إلغاء امتيازات النبلاء وإعادة تنظيم فرنسا وتدعيم وحدتها .

نلاحظ أن ترتيب الوقائع التاريخية الحاصة بالقسم الأول أكثر سهولة من ترتيب الوقائع التاريخية الحاصة بالقسم الثانى . وحوادث القسم الأول هي من نوع واحد بصفة عامة ، على حين أن حوادث القسم الثانى تتكوّن من أنواع مختلفة .

فلكى يسهل العمل على الباحث ، يلزمه أن يقسم حوادث القسم الثاني إلى مجموعات الحقائق التي يتكون منها .

فَالْحَمُوعَةُ الْأُولَى هَى مُجْمُوعَةُ الْحُوادِثُ السّياسية ، وتنقسم إلى الفروع الآتية :

١ - سياسة الملك والبلاط إزاء الثورة .

٢ ــ سياسة نكبَر وجماعته .

٣ - محاولات أعضاء الجمعية الوطنية تأليف الوزارة .

٤ - عمل الجمعية الوطنية في تنظيم فرنسا وحكمها .

تطبيق الدستور الجديد .

والمجموعة الثانية هي مجموعة الوقائع الاقتصادية وتنقسم إلى الفروع الآتية :

١ ـ حقوق أمراء الإقطاع .

٢ - الحالة المالية.

٣ - الكنيسة وأملاك الدولة .

٤ – التموين .

المتعطلون

والمجموعة الثالثة هي مجموعة الوقائع الدينية، وتنقسم إلى الفروع الآتية :

١ ـــ إلغاء هيئة رجال الدين كنظام قائم بذاته .

٢ – إلغاء الأديرة .

٣ \_ مصادرة أملاك الكنيسة .

٤ ــ القانون المدنى الذي وُضع لرجال الدين .

• \_ علاقة فرنسا بالبابوية \* .

وقد تنقسم هذه الفروع إلى فروع للفروع بحسب الضرورة . وتُدرس كل هذه الفروع وفروع الفروع على أنها أجزاء من أقسام أكبر . ومن هذه الحقائق المقسمة يتكوّن التاريخ الذى يؤلفه الباحث في التاريخ .

وعلى الباحث أن يُبرز الحقائق التي يدور عليها محور الحوادث التي يتناولها . فإذا أراد أن يكتب مثلا عن تاريخ مجلس طبقات الأمة حتى ثورة ١٤ يوليو سنة ١٧٨٩ ، فإن اهتمامه يتجه أولا نحو قرساى ثم ينتقل إلى پاريس ثم إلىفرنسا كلها وهكذا . فعليه أن يرتب الحقائق على هذا الأساس ، وينظم الحقائق المتعلقة

محوادث الثورة فى پاريس ، ثم ينتقل إلى بيان أثر الثورة فى أنحاء فرنسا ، لأن محور الحوادث انتقل إليها ، حيث ثار الفلاحون على أمراء الإقطاع ، وترتب على ذلك القضاء على بقايا النظام الإقطاعي ، وانتهى الأمر بإلغائها فى ليلة ٤ أغسطس سنة ١٧٨٩ . ثم تصبح قرساى مرة أخرى مركزاً للحوادث حيما أخذ رجال الثورة يبحثون فى هل يعطون الملك حق رفض القوانين ؟ وهذه مسألة من أهم المسائل التى واجهتها الثورة الفرنسية فى ذلك الوقت . وتبع ذلك الظروف التى أدت إلى حوادث هو آكتوبر من السنة ذاتها .

وهنا ينبغى على الباحث أن يدرس بعض النقط الهامة ، مثل مسألة الأغذية ، ومؤامرات البلاط ، والحركة الرجعية التى ظهرت فى الجمعية الوطنية ، مما جعل سكان ياريس لا يثقون بموقف الملك من الثورة ، ورأوا ضرورة إقامته فى پاريس حتى لا يجد الفرصة للتآمر على الثورة . ويضاف إلى ذلك ما أصاب أهل پاريس من الجوع لقلة الخبز ونقص المواد الغذائية ، فأدى ذلك إلى إثارة الشعب واندفاع الطبقات الفقيرة نحو قرساى لحمل الملك على الانتقال إلى پاريس فى ٥ و ٦ أكتوبر سنة ١٧٨٩ . فينبغى على الباحث فى كل مرحلة من هذه المراحل أن يركز اهمامه على المحور الذي تدور عليه الحوادث .

ومما هو جدير بالذكر أنه حيما بجمع الباحث الحقائق ويقوم بتنظيمها ، عليه أن يحرص على إبراز التغيرات التي ربما تكون قد طرأت على المجتمع في الفترة التي يتناولها . وظروف المجتمع خاضعة لعوامل التغيير من عصر إلى آخر ، حتى لو ظهرت أنها ثابتة . وقد يكون التغيير تقدماً أو تأخراً وانحلالا . ولكي يفهم الباحث طبيعة هذا التغيير — أو التطور — عليه أن يتذرع ببعض الأسئلة التي يتوصل بها إلى معرفة حالة المجتمع في عصر معين ، ويبحث أسباب التطور الذي طرأ على الحوادث والتقاليد والحكومة والشعب . . . وظروف ذلك التطور ومداه .

و يمكننا أن نضع العمليات التي تساعدنا على فهم التطور الذي يلحق بالمجتمع الإنساني ، على النحو التالي :

١ ــ تحديد الحقيقة التي يدرس الباحث تطوّرها .

٢ ــ تحديد الزمن الذي حدث خلاله التطور .

- ٣ ــ تحديد أدوار التطور ومراحله .
- ٤ ـ بحث العوامل التي أحدثت ذلك التطور .
- تحدید النتائج التی ترتبت علیه وأثرها فی المجتمع الإنسانی .

ومن الواضح أن التطور التاريخي لا يحدث نتيجة للقوانين والقواعد المجردة فحسب، بل يحدث نتيجة للحياة العملية الواقعية، ويتأثر بعوامل متنوعة، ويخضع أحياناً لظروف طارئة لم تكن في الحسبان. وعندما يطرأ تغيير على عادة ما ، على اللغة أو على الدين أو على نظام الحكم في ظروف الحياة المألوفة، فإن هذه العادات أو النظم لا تتغير من تلقاء نفسها ، بل الذي يتغير أولا هم الناس الذين يمارسون هذه العادات وينطب قون هذه النظم . كما أن العادات أو النظم ربما تصبح غير ملائمة للمجتمع فيعمل الإنسان على تغييرها. ويضطر الباحث أحياناً إلى ملاحظة بعض الحقائق المفردة ، لأنها توضح أصل اتجاهات خاصة في المجتمع ، وتعد تقطة البدء لأنواع مختلفة من التطور التاريخي .

فينبغى على الباحث فى التاريخ أن يدرس العوامل المختلفة المتداخلة ، التى تؤثر فى المجتمع الإنسانى ، ويضع كل مجموعة من الحقائق فى زمانها ومكانها ، على اتساق وتوافق ، فى سلسلة التطور الإنسانى . وأحياناً يكون التطور أسرع فى ناحية منه فى سائر النواحى ، فى ناحية السياسة أو الاقتصاد أو العلم أو الفن أو الأدب . . . فعليه أن يوضح هذه الناحية الحاصة \_ إن وجدت \_ مع دراسة سائر النواحى التي ترتبط بتيار التطور الأساسى .

ومن الأمثلة على ذلك ما أحدثته غارات البرابرة على الإمبراطورية الرومانية من التغيير في حياة الشعوب التي خضعت لها ، في اللغة أو النظم السياسية أو في حياة الناس الحاصة أو في الاقتصاد أو في الفن . . . ونحن لا يمكنا دراسة تاريخ النظم الفرنسية وتطورها ، إذا لم ندرس الأثر الذي أحدثه فتح يوليوس قيصر لبلاد الغال ، وأثر غارات البرابرة عليها ، التي كانت من أهم العوامل في نشأة فرنسا الحديثة

فينبغى على الباحث في التاريخ أن يُنظِّم الحقائق التاريخية التي تقع تحت يده ، على النحو الذي يُمكِّنه من أن يضعها في السياق التاريخي الملائم.

### الفصل الثاني عشر الاجتهاد

تحذيرات – الاجتهاد السلبي وسكوت المصادر – مسألة نزول المتوكل عن الحلافة للسلطان سليم الأول في سنة ١٥١٧ – الاجتهاد الإيجابي – ملاحظات وتحذيرات .

يلاحظ الباحث في التاريخ أن الحقائق التي تقدمها الأصول التاريخية لاتكفى أحياناً لتغطية كل ما يتطلبه موضوع بحثه . وقد تكثر الحقائق في ناحية وتنقص أو ربما تنعدم في ناحية أخرى ، وبذلك توجد فجوات في سلسلة الحوادث لم أشرنا له نعليه إذن أن يحاول ملء هذه الفجوات من طريق العقل والاجتهاد . وقد استخدم علماء المسلمين الاجتهاد في طلب العلم بأحكام الشريعة ، ووصفه الغزالي بأنه «بذل المجهود واستفراغ الوسع في فعل من الأفعال \* » ، وشرح أركانه وشروطه . ويستطيع الباحث أن يهتدى بمثل هذه الوسيلة فيا هو قائم بين يديه .

ولا شك أن الباحث في التاريخ سيعمد إلى دراسة ما توصل إليه من الأصول وما استخرجه منها من الحقائق ، ومن المحتمل أن يتمكن في ضوئها من الوصول إلى تغطية الفجوات الماثلة أمامه، ولكنه قد يتعرض للخطأ في أحوال كثيرة. وهناك بعض القواعد التي ينبغي على الباحث أن يراعيها وهو يطبق هذا الاجتهاد حتى يكون تعرضه للخطأ أقل ما يمكن :

١ - ينبغى ألا يصحب الاجتهاد تحليل الوثيقة ، لأن هذا قد يؤدى بالباحث الى تحميل النصوص أكثر مما تحتمل ، ويعرّضه إلى أن يضيف إليها ، ما ليس منها .

٢ ــ الحقائق التي يصل إليها الباحث عن طريق تحليل الأصول ونقدها ينبغى
 أن تظل مميزة ولا تتخلط بالحقائق الناتجة عن طريق الاجتهاد، وينبغى الإشارة إلى
 ذلك عند عرض الحقائق التاريخية .

<sup>\*</sup> الغزالى ، محمد بن محمد أبو حامد : المستصفى من علم الأصول ( المصدر السابق الذكر ) ج ١

٣ ــ ينبغى أن يتجنب الباحث الاجتهاد وهو ساه عما بين يديه أو وهو مشغول بشىء آخر ، لأن هذا يؤدى به إلى الوقوع فى الحطأ ، فلا بد من أن يكون الباحث حاضر الذهن مراعياً لقواعد المنطق فها هو قيد البحث والاجتهاد .

إذا وصل الباحث عن طريق الاجتهاد إلى نتائج تحتوى على أقل عنصر من الشك ، فينبغى أن يقرر ذلك بوضوح ، ولا يجوز له أن يعتبرها نتائج ثابتة ،
 لأنه لا يملك ذلك .

لا يجوز فى أثناء الاجتهاد أن يحاول الباحث جعل الافتراض والتكهتن حقيقة ، ما لم تتوافر لديه الأدلة والبراهين الكافية .

وللاجتهاد طريقتان ، طريقة سلبية وأخرى إيجابية . ولقد عبر المناطقة عن الاجتهاد السلبي بقولهم «السكوت حُبجة» . فقد يقال إن الحادث لم يقع لسكوت الوثائق أو المصادر عنه ، وإنه لو كان الحادث حقيقيًّا لسمعنا به أو لقرأنا أخباره . ولكن هذا استنتاج خطر في أحوال كثيرة ، لأننا لا يمكننا أن نسمع جميعًا بكل الحقائق . وقد تعرَّض كثير من الأصول التاريخية للتلف أو الضياع ، فضاعت معه حوادث التاريخ . وكذلك نجد كثيراً من الحوادث التفصيلية قد أفلت من التدوين . فبعض المسائل العامة الشائعة ، ربما تمر دون تدوين ، لأنها مألوفة تماماً . وأحيانًا لا تُدوّن بعض الحوادث المألوفة التي عرفها كثير من الناس ، لأن الحكومات منعت الكتابة عنها ، وربما لم تسجلها في أوراقها الرسمية ، مثل شكوى الطبقات الفقيرة من ظلم الحكام وإساءتهم استعمال سلطتهم . والإنسان في أحوال كثيرة لا يهمه أن يرتكب الظلم أو الإساءة بقدر ما يعنيه أن يمنع — إذا استطاع ذلك — معرفة الناس بما ارتكبه من الإساءة . وكما أشرنا ، ربما تمنع المحومات مؤقتاً ذيوع حقائق معينة حرصًا على المصلحة الوطنية، وسعيًا إلى إذكاء الروح المعنوى بين أفراد الشعب ، ودفعًا للأذى الذى قد يتعرضون له من الخارج أو الداخل ، في الظروف الاستثنائية .

وقد ينخدع بعض الباحثين بسكوت الأصول التاريخية عن ذكر بعض الحقائق المعينة ، أو استبدال غيرها بها \* . فعلى الباحث في التاريخ أن يسأل ألم

يفلت ذلك الحادث المعين من سجل التاريخ ؟ وهل تعمد لدت الوثائق السكوت عنه حين كان يجب ذكره ؟ وهل ينُعد شكوت المصادر حنج قاطعة على عدم حدوثه ؟

لا يعد سكوت المصادر حجة على عدم وقوع الحادث ، إلا إذا كان كاتب المصدر الذي لم يذكره قد قصد وتعمد أن يدون كل الحوادث التي هي من نوعه . فني هذه الحالة ربما يكون السكوت عن ذلك الحادث دليلا على عدم وقوعه . وأحياناً قد يكون الحادث من النوع الذي يهم الكاتب ويسترعي انتباهه بصفة خاصة ، فلا يمكنه عندئذ السكوت عنه ، وإذا لم ينشر إليه ، فعني ذلك في الغالب أن الحادث لم يقع . على أن الباحث لا يمكنه الوصول دائماً إلى نتيجة ثابتة في مثل هذا الموقف ، وما عليه إلا أن يسجل كل ما يلاقيه ، وكل ما يخامره في هذا المجال .

ومن الأمثلة على ما يثيره سكوت المصادر ، مسألة نزول المتوكل العباسى بالقاهرة عن الحلافة للسلطان سليم الأول فى سنة ١٥١٧ . فالمصادر المعاصرة التى هى فى متناول دارسى التاريخ ، مثل تاريخ ابن إياس وتاريخ ابن زنبل ، سكتت عن ذكر النزول ، إن كان قد حدث فعلا .

فابن إياس مثلا – المؤلف المعاصر – يعطى أخباراً متنوعة عن علاقة سليم بالمتوكل . ويذكر مثلا كيف أحسن لقاء المتوكل فى شهالى الشام بعد موقعة مرج دابق ، وكيف سأله عن نسبه ، وكيف «خلع عليه خلعة سنية وأنعم عليه بمال ورده إلى حلب \* » . ومن التفصيلات التى يذكرها ابن إياس فى هذه الناحية أن السلطان سليم بعد أن نجح فى التغلب على مقاومة المماليك فى القاهرة ، وفكر فى عقد الصلح مع طومان باى ، رغب أن يكون المتوكل وسيطاً فى الصلح ، ليما كان له من نفوذ ديني محترم ، ولكن المتوكل رفض ذلك التوسط .

<sup>\*</sup> ابن إياس ، محمد بن أحمد : بدائع الزهور في وقائع الدهور . القاهرة ، ١٣١٢ ه . ج ٣ ص ٤٩ .

وابن إياس ( ١٤٤٨ – حوالى ١٥٢٤) أصله من سلالة المماليك من أتباع الظاهر برقوق . ولد بالقاهرة ، ودرس علوم العصر وعاش متصلا بالبلاط المملوكي . ويعد زعيم المؤرخين في عصره . وتدل كتابته على الاستقلال في الرأى والجرأة والتفلسف مع شيء من القسوة في الحكم . وله كتب أخرى مثل « عقود الحمان في وقايع الأزمان » و « مرج الزهور في وقائع الدهور » .

وكذلك وجد السلطان سليم بعد مقتل طومان باى أن من حُسن السياسة الإفادة بشخص المتوكل ، فأعطاه شيئًا من النفوذ في المجتمع المصرى لكى يستخدمه كأداة لتحويل أذهان المصريين إلى العهد الجديد . فأصبح على حد تعبير ابن إياس «صاحب الحل والعقد والأمر والنهى بالديار المصرية . . وكانت مراسلته ماشية في المدينة لا ترد ، وشفاعته كافية في كل أمر اشتد(۱)». وتمتع المتوكل بسلطة لم يعرفها من قبل ، فداخله الغرور ، وظن نفسه صاحب سلطة حقيقية ، وبدر منه بعض التصرفات التي ساءت السلطان سليم فقرر نفيه إلى الآستانة . وحيا رجع السلطان سليم إلى عاصمة ملكه ، التي بالمتوكل ، ووجده في نزاع مع أقاربه ، ومشغوفًا بالجواري والراقصات ، فحبسه في قلعة بعض الزمن(٢) .

وعلى الرغم من كل هذه التفصيلات التي يذكرها ابن إياس عن الخليفة المتوكل في الشام ومصر والآستانة ، فإنه لا يشير في موضع من كتابه إلى مسألة النزول عن الخلافة .

ومن ناحية أخرى ، يذكر بعض المؤرخين أن المتوكل قد نزل عن الحلافة للسلطان سليم فى سنة ١٥١٧ . وقال بفكرة النزول — وعنه أخذ غيره من المؤرخين — دوستُون المؤرخ الرومانى فى كتابه « وصف عام للإمبراطورية العثمانية » ، الذى بدأ نشره فى سنة ١٧٨٨ (٣) . ومن المحتمل أن دوسون — الذى كان يمثل بلاده لدى السلطان والذى عاش فترة طويلة فى القسطنطينية — من المحتمل أنه بحث فى أرشيث القسطنطينية ، وأمكنه إثبات حدوث النزول عن الحلافة ، ولكنه لم يذكر لنا موضع الوثائق التى أخذ عنها ، إن كان قد فعل ذلك .

ولقد بحث هذا الموضوع كل من الأستاذين توماس أرنولد(٤) وكارلو ألفونسو

<sup>(</sup>١) ابن إياس ، محمد بن أحمد : (المصدر المذكور). جـ ٣ ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) ابن إياس : محمد بن أحمد : (المصدر المذكور) . ج ٣ ص ٢٢٩ .

D'Ohsson, C.M.: Tableau Général de l'Empire Othoman. Paris, 1788- (7) 1824. V. I. pp. 269-270.

<sup>(</sup>٤) توماس أرنولد ( ١٨٦٤ – ١٨٦٠ ( Thomas Arnold. ١٩٣٠ – ١٨٦٤) المستشرق الإنجليزي . درس في كمبردج وعلم فيها وفي جامعة عليكرة وفي جامعة لندن . ومن آثاره المطبوعة « الخلافة » و « التصوير في الإسلام » .
و « الدعوة إلى الإسلام » .

نليّنو (١) ــ الذي كان لى حظ التلمذة عليه من سنة ١٩٣٠ إلى سنة ١٩٣٨. وخلاصة دراستهما أن المتوكل لم ينزل للسلطان سليم عن الحلافة ، وأن سلاطين آل عنمان قد اتخذوا لقب الحلافة من بين ألقابهم العديدة قبل فتح مصر بقرن ونصف من الزمان، وأنهم لم يكونوا يهتمون كثيراً بلقب الحلافة بعد فتح مصر ، وأنهم كانوا يستعملونه قليلا بغير نص على بعض الألفاظ المتعلقة بالحليفة ، مثل لقب الإمامة الذي كان له أهمية خاصة عند الفقهاء ، وأن السلطان سليم كان يؤثر لقب خادم الحرمين على لقب الحليفة . ويعتبر الأستاذان أرنولد ونلينو أن مسألة الحلاقة العنمانية قد اتخذت مظهراً سياسيناً جديداً في أثناء القرنين الثامن عشر والتاسع عشر ، عندما أخذ السلطان العنماني يمنى بتقوية صفة الحليفة وإبرازها في شخصه ، لكي يحتفظ ببعض السلطان العنماني يمنى بتقوية صفة الحليفة وإبرازها في شخصه ، لكي يحتفظ ببعض النفوذ في المناطق التي سلخت عن الدولة العنمانية ، وخضعت لحكم الروسيا أو النمسا أو إيطاليا ، ولكي يكسب عطف العالم الإسلامي و يجمعه حول عرش الحلافة ، فيؤدي ذلك إلى أن تخفف الدول الأورو بية من ضغطها على الدولة العنمانية . و بقيت الحلافة العنمانية قائمة حتى ألغاها مصطفى كال في مارس سنة ١٩٢٤ .

ولكننا نلاحظ أن سكوت ابن إياس المعاصر ليس معناه عدم حدوث النزول عن الحلافة قطعاً ، فمن الجائز أن النزول لم يحدث ، ومن الجائز أيضاً أنه حدث وأن ابن إياس قد سكت عن ذكره لأنه كره الأتراك العنانيين ، وكره سقوط سلطنة المماليك على أيديهم ، وكره انتقال الحلافة إليهم ، وما أكثر ما يسكت الإنسان عن ذكر ما يكره ! وكانت كراهية ابن إياس للغزو العنماني لمصر كراهية طبيعية يقتضيها إحساس الولاء نحو المماليك ويستلزمها الشعور بالعزة المصرية أو العربية بحرولكن من ناحية علم التاريخ – إذا كان ابن إياس قد سكت بسبب هذه الكراهة ، فإن كرهه للعنمانيين قد أخنى علينا الحقيقة في شأن مسألة النزول عن الحلافة .

<sup>(</sup>١) كارلو ألفونسو نلينو ( Carlo Alfonso Nallino. ١٩٣٨ – ١٨٧٢) درس في جامعة تورينو وفي الأزهر . وعلم في نابل والقاهرة و پاليرمو و روما . وهو من فطاحل المستشرقين . وكان متضلعاً في الحنرافيا والفلك عند العرب وفي الإسلام ومذاهبه وفي تاريخ اليمن القديم . وكان عضواً في مجامع علمية كثيرة ومشرفاً على معهد الشرق في روما . ومن آثاره المطبوعة « علم الفلك : تاريخه عند العرب في القرون الوسطى » و « تاريخ الآداب العربية » و «رواد اليمن من الأوروپيين» . وكنت من تلاميذه في مصر و روما منذ ١٩٣٠ حتى وفاته .

ren in chell

ومن ناحية أخرى نلاحظ أن بحوث الأستاذين أرنولدا ونلينو لا تعد آخر كلمة في الموضوع . وعلى الرغم من جليل علمهما وعظيم فضلهما ، فهناك ما يحملنا على الشك في أقوالهما . وذلك أنهما اعتمدا في إثبات آرائهما على الناحية الفقهية ، على اعتبار أن الحلافة الإسلامية الصحيحة انتهت بانتهاء عهد الحلفاء الراشدين ، 🚤 طَفُّ 🛫 وعلى بعض الناذج المحتارة المطبوعة من مراسلات السلاطين العثمانيين ، التي نشرها فريدون بك ، والمحتوية على ألقابهم ، والتي لا تعنى بلقب الحلافة العناية الكافية (١). إلا أن عدم إبراز هذه الناذج للقب الحلافة بالنسبة للسلطان العثماني ، بالصورة المقنعة ، ليس دليلا قاطعاً على أنه لم يهتم بلقب الخلافة في العهد التالي لفتح مصر أو القريب منه .

> ونلاحظ أن كلاًّ من الأستاذين أرنولد ونلينو لم يذكر اعتاده في بحثه على وثائق أرشيڤ القسطنطينية . وهما قد قاما ببحوثهما في أثناء الحرب العالمية الأولى ( ١٩١٤ - ١٩١٨) ، وكان من المتعذر عليهما في ذلك العهد الوصول إلى القسطنطينية ، لأنهما انتميا إلى إنجلترا وإيطاليا ، وكانتا في حرب مع الدولة العثمانية . ومن الجائز أنهما قصدا بما كتباه إلى تنفير الشعوب الإسلامية من الخلافة العثمانية في ذلك الوقت ، تحقيقاً لمصلحة بلديهما . وفي نطاق هذا الشك يمكننا أن نقول إن ما كتباه ر بما يعد كتابة ذات مظهر علمي ولكنها لا تتفق مع منهج البحث العلمي الحالص ، لأنها ربماكانت تهدف إلى الحروج بنتيجة سياسية معاصرة معينة . وعلىالأقل يمكننا أن نقول إن الآراء التي انتهيا إليها كانت نتيجة لدراسة الأصول التاريخية التي وقعت تحت أيديهما ، مع بقاء أصول أخرى لم تبحث بعد (٢) .

ومما يُلقى الشك على آراء الأستاذين أرنولد ونلّينو في هذه المسألة ما يلي : لقد أمكنني العثور بطريقة عرضية على بعض المخطوطات التي ترجع إلى عهد

<sup>(</sup>١) فريدون بك ، أحمد : منشآت السلاطين . القسطنطينية ، ١٢٦٤ – ١٢٦٥ ه.

Arnold, Th.: The Caliphate. Oxford, 1924. pp. 129-204. (r)

Nallino, C.A.: Appunti sulla Natura del Califfato in Genere e sul Presunto Califfato Ottomano, opuscolo. Roma, 1917.

Nallino, C.A.: La Fine del Così Detto Califfato Ottomano, opuscolo. Roma, 1924.

السلطان سليمان القانوني ( ١٥٢٠ – ١٥٦٦) ، وهو عهد قريب من الفتح العثماني لمصر ، والتي تنص نصبًا صريحاً على لقبي الحلافة والإمامة معاً . فوجدت مثلا مخطوطة تركية بمكتبة جامعة (القاهرة)، وهي صورة لمجموعة من مجموعات القوانين التي أصدرها السلطان سليمان القانوني في أوروپا ، وتحتوى على بعض ألقاب السلطان ومنها ما يلي بنصه :

« خليفه ء رسول رب العالمين ، وحايز الإمامة العظمى ، ووارث الحلافة الكبرى (١) » .

وكذلك أمكنني العثور بطريقة عرضية على بعض المراسلات السلطانية إلى حكومة النمسا في أوائل القرن السابع عشر ، المحفوظة في أرشيڤ ڤينا التاريخي ، والتي تحتوى على لقب الحلافة ، وتستند إلى القرآن الكريم لتبريرقيام الحلافة ، وكان ذلك في عصر كانت الدولة العثانية فيه لا تزال في عنفوانها ، ولم يكن هناك ما يدعو السلطان العثاني إلى اجتذاب المسلمين إليه في سبيل الغرض السياسي . ومما ورد في أرشيڤ ڤينا النص التالي :

« ظَهَوْ الله تعالى في الأرضين ، المتمكِّن على المقام الشريف ، إنى جاعل في الأرض خليفة . . . حامى وحاكمي السلطنة العلية ومقر الحلافة السنية . . . (٢) » . وحينها أطلعت الأستاذ نلينو على ذلك في روما في سنة ١٩٣٧ ، أبدى دهشته وتقديره ، وأعرب عن اعتذاره عن عدم قدرته على بحث ما قد يوجد من الوثائق في أرشيف فينا أو غيره ، مما يمكن أن يلتي ضوءاً جديداً على هذه المسألة .

وإذن فسكوت ابن إياس عن ذكر مسألة النزول عن الحلافة من جانب المتوكل للسلطان سليم العثماني ، وقصور بعض الناذج المطبوعة التي تحتوى على ألقاب السلاطين ، عما يكني لإقناع هذين الأستاذين المستشرقين ، وسكوت المصادر المعتمدة في نظرهم عن ذكر لقب الحلافة ، لا يدل حتما على صحة الرأى الذي ذهبا إليه . فقد يكون السكوت حُبّة وقد لا يكون .

<sup>(</sup>١) قانون نامه ، سليمان . مخطوط رقم ٤٨٤٨ ت بمكتبة جاءمة القاهرة .

Haus - Hof - und Staatsarchiv, Wien : Türkische Ürkunden 1617, L. 56 : (٢)
رسالة من السلطان أحمد الأول إلى الإمبراطور ماتياس ، القسطنطينية في ٢ جمادي الآخرة ١٠٢٦هـ.
٢٦ يونيو ١٦٦٧ .

وبناء على هذا لا يمكننا إعطاء حكم قاطع فيما يتعلق بنزول المتوكل للسلطان سليم العثمانى عن الحلافة فى سنة ١٥١٧ ، قبل القيام بدراسة خاصة ، على أساس ما قام به الباحثون السابقون ، وعلى الأخص ما كتبه دوستون المؤرخ الرومانى المشار إليه ، وعلى أساس ما يمكن أن يُكشف عنه من الوثائق التاريخية فى استانبول ، وخاصة بعد أن جرى ترتيب الوثائق التاريخية فى أرشيقها التاريخي ، وعلى أساس ما يكشف عنه من الوثائق التاريخية المحفوظة فى دور الأرشيڤ التاريخية فى بعض العواصم الأوروپية ، مما لم ير الكثير منها النور بعد (١) .

وثما يلاحظ أن الدكتور أسد رستم سعى إلى أن يتحرى مسألة نزول المتوكل عن الحلافة للسلطان سليم ، فدرس ما كتبه ابن إياس وابن زنبل ، واطلع على كتاب السلطان سليم إلى ابنه سليان فى يناير سنة ١٥١٧ ، ودرس ما نشره أحمد فريدون بك عن ألقاب سلاطين آل عنمان ، ودرس النقوش والعملة التى ترجع إلى عهدى سليم وسليان ، ولم يجد فى ذلك ما يؤيد فكرة «التخلى» عن الحلافة . واستشار أحمد زكى باشا فى هذا الشأن (٢) ، فأصدر له «حكماً مبرماً » ننى فيه حدوث التخلى، مستنداً فى ذلك على سكوت المصادر . ومع ذلك لم يقتنع الدكتور أسد رستم بهذا كله وتردد فى قبول هذا الرأى معتقداً أن ما رجع إليه ليس هو كل المصادر التى يمكن أن يكشف عنها البحث والدرس . وقال إنه مضطر إلى السكوت عن «التخلى» لأن المصادر التى توصّل إليها ساكتة عنه (٣) . ولا شك أنه محق فى تردده وعدم اقتناعه ، وهو لم يذهب إلى ما ذهب إليه الأستاذان أرنولد ونلينو ، وإن لم يطلع وأيهما عند تأليف كتابه فى سنة ١٩٣٩ .

<sup>(</sup>١) عثمان ، حسن وتوفيق ، محمد محمد : تاريخ مصر فى العلم العثمانى (١٥١٧ – ١٧٩٨) . القاهرة ، ١٩٤٢ ص ٢٤٤ – ٢٤٧ . مستخرج من كتاب المجمل فى التاريخ المصرى الذى أصدره بعض أعضاء هيئة التدريس بكلية الآداب بجامعة ( القاهرة ) بإشراف الأستاذ الدكتور حسن إبراهيم حسن .

<sup>(</sup>٢) أحمد زكى باشا (١٨٦٧ – ١٩٣٤) أصله من عكا ، ولد بالإسكندرية ودرس الإدارة والقانون ، وتسمى بشيخ العروبة . عمل على إحياء الكتب العربية ، وجمع مكتبة كبيرة ، واتصل بعلماء المشرقيات . وله مؤلفات مطبوعة ومها «أسرار الترجمة » و «قاموس الأعلام القديمة » و «الدنيا في پاريس» و «تاريخ الأفهام في تقويم العرب قبل الإسلام » .

<sup>(</sup>٣) رستم ، أسد : مصطلح التأريخ (المصدر المذكور) . ص ١٩٢ – ١٩٤ .

أما الاجتهاد الإيجابي فهو محاولة استنتاج حقيقة أو حادث أو أكثر ، بمجرد التثبت من حدوث واقعة معينة . فيبدأ الباحث في التاريخ بحادث ما ، ثم يسعى إلى أن يستنتج وقوع حوادث أخرى لم يرد عنها نص فيا تحت يده من الأصول التاريخية . ويمكن أن يقارن الباحث حوادث الحاضر بحوادث الماضي حتى يساعده ذلك في استنتاجه . فيجد أن كثيراً من الحقائق أو الحوادث مرتبط بعضها ببعض ، وإذا عرفنا حادثاً معيناً ، أمكن استنتاج وقوع حادث آخر ، ليرتب أحدهما على الآخر ، أو لأنهما معاً نتيجة سبب مشترك . وينطبق هذا الاجتهاد على الحقائق التاريخية كافة ، على العادات ، وعلى المجتمع وتطوره أو تغيره في شتى النواحي ، وعلى الحوادث الفردية ، وعلى مسائل السياسة ، أو الدين ، أو الفن ، أو الحياة العقلية . . .

وتوجد بعض قواعد وبعض نواح من الحذر فى باب الاجتهاد الإيجابى . فتوجد أولا كليات عامة مستمدة من تجارب الإنسان ، ثم توجد جزئيات خاصة ذاتية ، مستمدة من الأصول التاريخية ، وتتعلق بحوادث أو مسائل معينة . ومن الناحية العملية يبدأ الباحث فى التاريخ بدراسة الجزئية الحاصة المتعلقة بالحادث ذاته. فيجد مثلا أن مدينة سلاميس تحمل اسما فينيقياً . ثم ينظر إلى الكلية العامة التى تقول إن اللغة التى يدون بها إسم مدينة تكون فى الغالب لغة الشعب الذى أنشأها وإذن يمكن القول إن مدينة سلاميس قد أنشأها أو أسهم فى إنشائها الفينيقيون .

ولكى نصل إلى نتيجة ثابتة ، أو أقرب إلى الثبوت ، يلزم مراعاة الشرطين الآتيين :

١ – يجب أن تكون الكلية العامة صحيحة ماماً . ويجب أن يكون الارتباط بين الواقعتين التاريخيين قويبًا ، بحيث لا يمكن أن تثبت صحة الواحدة دون أن تثبت صحة الأخرى . وقد يضطر الباحث في التاريخ إلى استخدام قواعد اختبارية ، تكون صحيحة بصفة تقريبية فقط ، حيما ترتبط بمجموعة من الحقائق أو الحوادث التاريخية . فثلا تسمية مدينة لا يدل دائماً على حقيقة منشئها . فسيراكوز وإيثاكا مدينتان في ولاية نيويورك بالولايات المتحدة الأمريكية – وفي الشهال الغربي من مدينة نيويورك – تحملان اسمين يونانيين ، ومع ذلك فلم ينشئهما الميونانيون .

والقاهرة (كايرو) فى ولاية إلينوى بالولايات المتحدة الأمريكية كذلك ، تحمل اسماً عربياً فاطمياً ، ومع ذلك فلم ينشئها الفاطميون . ولا بد من توفر شروط أخرى قبل التحقق من الصلة بين اسم المدينة ومنشئها ، إذ أن أمريكا لم يعرفها اليونانيون القدماء ولا الفاطميون حتى ينشئ بها أولئك أو هؤلاء مدينة أو أكثر تحمل اسمهم .

٢ - ولكى يستخدم الباحث فى التاريخ كلية عامة ويطبقها على التفصيلات الجزئية ، ينبغى أن يكون وطيد المعرفة بالمسألة التاريخية المعينة ، مثل معرفة الموقع الذى توجد به مدينة سلاميس ، وعادات كل من الفينيقيين والإغريق . ومما يؤدى إلى الوقوع فى الحطأ تطبيق التعميم فى كل الحالات ، كاعتبار أن كل طبقة أرستقراطية يرجع أصلها إلى الغزو والفتح ، كما أنه من الحطأ أن يبنى الباحث فى التاريخ اجتهاده على تفصيل جزئى مستقل بذاته ، دون أن يدرس كل الظروف المتعلقة به .

وهناك ميل طبيعي يجعل اجتهاد الباحث قائماً على أساس الاتجاهات العامة التي يقبلها العقل ، والتي تكون مستمدة من معلومات الإنسان العامة عن الحياة الاجتاعية . إلا أن كثيراً من هذه الاتجاهات أو الآراء يحتوى على عنصر من الشك، إذ أن علم الاجتاع لا يزال في حاجة إلى المزيد من البحث والاستقراء ، على الرغم من التقدم الذي أحرزه ، وقد يستخدم الباحث في التاريخ اتجاهات على الرغم على غير تثبت منه ، فينبغي عليه التروى والحذر في الاجتهاد على غير تثبت منه ، فينبغي عليه التروى والحذر في الاجتهاد والاستنتاج ، لكي يصل إلى أكبر قسط من الحقيقة بقدر المستطاع .

وكذلك يوجد اتجاه طبيعي آخر ، يدفع الباحث إلى أن يستخلص نتائج معينة من وقائع مفردة ، ربما تكون قليلة الأهمية ، أو ربما لا تنطبق — على الأقل — على ما يذهب الباحث إلى استخلاصه . وهذا أمر شائع في تاريخ الأدب . فكل ظرف في حياة الأديب يقدم مادة للتفكير والاجتهاد ، ويحاول الباحث عن طريقها أن يستنتج أغلب المؤثرات التي أثرت على حياة الشاعر وتراثه . ولكن ينبغي عند دراسة حياة شاعر — كما عند بحث مسألة تاريخية ما — ألا يذهب الباحث بعيداً في استنتاجه معتمداً على ألمعيته أو على غروره فحسب ، وعليه ألا يستخلص من النتائج إلا ما تتوافر لديه بشأنها الأدلة والبراهين الكافية .

ثم ينبغى أخيراً أن يلاحظ الباحث أن الاجتهاد لا يؤدى دائماً إلى نتائج نهائية ثابتة، ولكنه يؤدى في الغالب إلى نتائج تقريبية . وأحياناً يمكن ملء بعض الفجوات في التاريخ عن طريق الاجتهاد ، وأحياناً أخرى تبقى بعض المسائل التي لا يمكن الوصول فيها إلى رأى حاسم، ويظل الشك حائماً حولها ، وربما يأتى في المستقبل من يكنه أن يصل في شأنها إلى رأى أصح أو أفضل ، بناء على ما قد يكشف عنه من الحقائق المجهولة .

## الفصل الثالث عشر التعليل والإيضاح

بعض آرا. ميتافيز يقية – الطريقة المقارنة – أسباب الحوادث الحاصة – أسباب وراثية .

لا يستطيع الباحث فى التاريخ أن يقف عند هذا الحد من البحث والدرس ، بل لا بد له من السعى إلى محاولة الوصول ، بقدر المستطاع ، إلى معرفة الأسباب والعوامل التي أدت إلى حدوث الوقائع التاريخية . والبحث فى تعليل الحوادث وإيضاحها ، من العوامل التي تجعل دراسة التاريخ دراسة شائقة . وهو فى ذلك يحتهد مثلا فى معرفة أسباب الحوادث العامة كارتفاع أمة وسقوطها ، وظهور حضارة ونموها وازدهارها وهبوطها أو زوالها ، كما يحاول أن يعرف أسباب الحوادث الحاصة مثل كسب معركة أو كشف طريق .

ولقد حاول بعض الباحثين ردَّ الحوادث إلى العناية الإلهية التي تسيطر على المناه العالم وتقود الوجود إلى غاية لا يعلمها إلا الله . وهذا تفسير علوي ، ولا يستظر من السما الباحث في التاريخ أن يبحث العلة الأولى للوجود .

واستمد بعض الباحثين آراء ونظريات لتعليل الحوادث من الأصل الميتافيزيق. فمن ذلك مثل الفكرة التي سادت عند تلاميذ هيجيل (١) ، مثل مومسون (٢) ،

<sup>(</sup>١) جورج فيلهام فريدريش هيجيل (١٠٥٠-١٥٧١) جورج فيلهام فريدريش هيجيل (١٥٥-١٥٧١) الفيلسوف الألماني . ولد في اشتوتجارت . آثر دراسة التراث القديم على اللاهوت في توبنجن ، وكان من أنصار حرية الفكر . ودرس المسيحية الأولى واعتبر المسيح ابناً لماريا ويوسف . واعتبر الكنيسة والدولة والقانون والأخلاق والتجارة والفن عناصر فعالة جميعاً في حياة المجتمع وليست عناصر منفصلة كما هي على يد المختصين . علم في كثير من جامعات ألمانيا . ومن مؤلفاته «أصول القانون» و «فلسفة الدين» و « علم المنطق» و « الفينومونولوجيا » و « فلسفة التاريخ » . والتاريخ عنده هو تاريخ الفكر الإنساني وسم التاريخ ثلاث دورات أو مراحل : المرحلة الشرقية والمرحلة الكلاسية والمرحلة الحرمانية ، ولكل مرحلة رسالة تؤديها .

<sup>(</sup> ١٩٥) تيودور موسون ( ١٩٥) - Theodor Momson. ١٩٠٣ ) المؤرخ والأركيولوجي الألماني. ولد في شلزويج . درس في كيل وفي إيطاليا . وعلم في ليبتزج وغادر ألمانيا لأنه كان من مؤيدى الملكية . وعاش في زوريخ ثم عاد إلى برلين . ومن آثاره «تاريخ روما» و «القانون الدستورى الروماني» . امتاز بدقته في البحث والتحرى وفي استنتاجاته وتعميهاته وفي تتبع آثار الفكر الإنساني على الحياة السياسية والاجهاعية . وحصل على جائزة نوبل في الآداب في ١٩٠٢ .

وميشليه \*، وهي التي تقول بأن كل حسادث تاريخي هو في الوقت نفسه حادث عقلي ، يقع طبقاً لخطة منطقية عامة ، وإن لكل حادث مبررات وجوده . وله ذور خاص في تقدم المجتمع الإنساني . فالنظم مثلا وجدت لفائدة المجتمع وتلبية حاجاته ، وبذلك يعلنل ظهورها ونموها وتطورها . ومع ذلك فلا يمكننا أن نخرج من ذلك بقاعدة ثابتة ، إذ لا تدل حوادث التاريخ على أنها حدثت دائماً بطريقة عقلية منطقية ، أو بطريقة تحقق أكبر نفع ممكن للإنسان . وفي بعض الأحوال يأتي التغيير بنتائج على عكس ما كان يُرتجي ويؤمل منه ، أو على الأقل يأتي بنتائج لم تكن متوقعة . كما أنه لا يمعرف في بعض الأحيان فيم النفع وفيم الضرر على وجه التحديد .

ومن هذا المصدر الميتافيزيقي وتجدت أيضاً النظرية الهيجيلية الخاصة بوالأفكار» أو «الصور» التي تتحقق في التاريخ بواسطة الشعوب المتتابعة، والتي نشرها ميشليه في فرنسا ، وعرفت في ألمانيا بنظرية «الرسالة التاريخية» للأشخاص والشعوب. وكذلك اشترق من هذا المصدر الميتافيزيقي ، نظرية تقدم المجتمع المطرد. وصحيح أن المجتمع يعيش في تغير وتحول مستمر بصورة عامة . ولكن هذا التغيير لا يعني أنه يتجه دائماً نحو التقدم . ولا تدل دراسة التاريخ على حدوث تقدم عام واحد مستمر بالنسبة للبشرية كلها ، ولكنها تدل على وجود عدد من حركات التقدم الجزئية في نواح من حياة المجتمع ، يعقبها أحياناً فترات اضمحلال وهبوط . ولا يكننا أن نستخلص من هذه الدراسة أسباباً ثابتة تؤدى حما إلى نتائج معينة .

وقد حاول بعض الباحثين في التاريخ اتباع طريقة العلماء الطبيعيين وتحوهم، لمعرفة أسباب الحوادث . فقاموا بمقارنة مجموعات من الحقائق ، لاكتشاف أي الحوادث يقع في نفس الوقت ، ويكون الارتباط بينها قويبًا . فيدرس الباحث مثلا ناحية من تاريخ النظم أو العقائل ، ويقارن بين أوجه تطورها في عدة مجتمعات ، لكي يحد د اتجاه تطورها العام ، بقصد الوصول إلى معرفة السبب المشترك الذي يرجع إليه ذلك التطور . وعلى ذلك ظهرت أنواع من الدراسات التاريخية المقارنة ، والقانون المقارن ، والنظم المقارنة ، مثل دراسة فقه اللغة المقارن ، والأساطير المقارنة ، والقانون المقارن ، والنظم المقارنة ،

<sup>\*</sup> انظر ص ٤٨ حاشية ٤٠.

والأدب المقارن . . وحاول بعض الباحثين في أوروپا استخدام الإحصائيات في هذه الدراسة المقارنة زيادة في الدقة .

ولكن هذه الطريقة لا تصل دائماً إلى معرفة كافة الأسباب الحقيقية للحوادث ، لأنها قد تنطبق على حالات مفردة ، أو تقوم على تشابه ظاهرى ، وبخاصة أن الحالات لا يمكن أن تتشابه تشابها مطلقاً ، ولا بد من وجود عناصر للتفاوت والاختلاف فيا بينها . وكذلك لا يستطيع الباحث في أحوال كثيرة أن يعرف كل الظروف التي وقعت خلالها الحالات التي هي موضع المقارنة ، لانتشارها وامتدادها في الزمان والمكان ، مما قد يحمله على التسرع في استخلاص النتائج التي يصعب التثبت من حقيقتها .

وقد تؤدى دراسة التاريخ إلى استخلاص بعض القوانين التجريبية ، التى تدل على وقوع حوادث متنابعة ، ولكنها لا تفسر وقوعها دائماً التفسير المقنع الصحيح . ومن المعلوم أنه فى حقائق التاريخ — بعكس حقائق العلوم الطبيعية وأضرابها — قد تتضافر عدة أسباب للوصول إلى نتيجة ما ، كما أن ذات الأسباب قد لا تؤدى إلى نفس النتيجة فى ظروف أخرى . وأحياناً ربما يؤدى سبب ما إلى نتيجة معينة فى بيئة معينة ، ولكن نفس السبب ربما يؤدى إلى نتيجة محتلفة أو عكسية فى بيئة أخرى .

وفى أحوال كثيرة يستطيع الباحث أن يعرف جزءاً من أسباب حوادث التاريخ الخاصة ، وذلك من الأصول التاريخية التى يعتمد عليها والتى يسجلها واضعو الكتب التاريخية على النحو الذى فهموه ، مثل سبب النصر أو الهزيمة فى معركة حربية . ومن البديهى أن معرفة الأسباب فى حوادث التاريخ تستلزم تتبع الفترة السابقة التى مهدت لها ، لمعرفة العوامل المباشرة وغير المباشرة ، التى أدت إلى وقوعها وسيعرف الباحث خلال دراسته للظروف التى وقعت فى أثنائها تلك الحوادث ، مثل الظروف السياسية أو الاقتصادية أو الدينية أو الحربية أو الشخصية . . . ، سيعرف شيئاً غير قليل من الأسباب التى تفسر تلك الحوادث .

والباحث مضطر أحياناً لأن يضع بعض الفروض التي يتخيلها من ظواهر الحقائق التي تعرض له ، ويحاول أن يجد التعليل أو التفسير الذي يناسب هذه الفروض واحداً فواحداً ، حتى يصل إلى ما يقنعه . ولكن ينبغي ألا يخضع لفكرة

واحدة أو لنظرية محدّدة ويحاول أن يعلل على أساسها الحوادث التى يصل إليها ، لأنه فى هذه الحالة يحملً الحقائق أكثر مما تحتمل ، كما يفعل بعض المتحمسين لفكرة سياسية أو لنظرية اقتصادية أو لمذهب دينى معين . . ويكون ما يكتبه فى هذه الحالة غير معبر عن الحقيقة التاريخية فى ذاتها ، بل يكون معبراً عن لون تفكيره ونزعته وهواه ، كما أشرنا إلى ذلك فى موضع سابق .

وعلى أية حال فليس من الممكن أو السهل دائماً معرفة أسباب الحقائق التاريخية بدرجة واحدة . فقد تعرف أسباب بعض الحوادث بسهولة ، لإمكان معرفة الظروف التي أحاطت بها ، على حين لا يمكن أو لا يسهل معرفة أسباب بعضها الآخر على وجه الدقة لغموض الظروف التي أحاطت بها ، واختلاط الأصول والروايات بشأنها ، على نحو يجعل الوصول إلى الحقيقة أمراً متعذراً أو عسيراً ، مهما اجتهد الباحث في البحث والتحري والاستقصاء . وهل يعتقد واحد من علماء التاريخ أنه من الممكن جلاء الأسباب التي أدت إلى ظهور عصر عظيم كعصر التهضة في إيطاليا ، الذي امتد أكثر من قرنين من الزمان ، فيا بين نهاية العصور الوسطى وبداءة العصر الحديث ؟ لا شك أن إلمؤرخين من نحتلف الأمم المتحضرة قد درسوا هذا العصر العظيم ، وتتبعوا كافة العوامل والمؤثرات القريبة والبعيدة التي قد درسوا هذا العصر العظيم ، وتتبعوا كافة العوامل والمؤثرات القريبة والبعيدة التي ولكن هل أمكننا معرفة كل شيء عنها ؟ وهل يمكن أن ندرك أسرار البشرية والوجود ولكن هل أمكننا معرفة كل شيء عنها ؟ وهل يمكن أن ندرك أسرار البشرية والوجود كافة ؟ كلا ، إذ ستظل أشياء كثيرة منها غير قابلة للتفسير الكامل المقنع . وما على الباحثين سوى أن يدرسوا ويجهدوا إلى أقصى ما يستطيعون أبداً .

ويلاحظ أنه من الممكن أحياناً أن نعرف الأسباب التي تؤدى إلى الحوادث العامة في التاريخ ، بموازنة الحاضر بالماضي . ويمكن الاستعانة في ذلك بما يلي :

١ – لمعرفة أسباب العادات أو النظم أو الآراء في مجتمع ما ، ينبغى أن يركز الباحث بحثه في المراكز المحددة التي طُبِّقت فيها هذه الأمور ، وذلك بدراسة الرجال والبيئات التي ظهرت فيها ، وقد يجد الباحث أن الوحدة والتشابه قويان في ناحية منها ، كما في الحالات الاقتصادية ، مثل حياة العمال في المصانع . ولكن التشابه قد يقل وتظهر فروق متنوعة ، وقد تختلف العادة الواحدة من رجل إلى آخر

فى المجتمع الواحد ، كما فى النواحى العقلية ، مثل المسائل التى تتعلق بحياة الشعراء ورجال الفن وآثارهم . فلا بد من ملاحظة أوجه الاختلاف أو التفاوت ، حتى لا يحكم الباحث على شاعر بحكمه على الشعراء المعاصرين له ، وحتى لا يفسر أعمال فنان بأعمال فنان آخر ، إذا لم يكن هناك ما يبرر ذلك .

٧ - ولكى يحدد الباحث الأسباب التى تؤدى إلى تطور ما ، من الضرورى أن يدرس البيئة التى حدث فيها ذلك التطور أو التغير ، فيلم بالظروف التى أحاطت بها ، إذ قد تحدث تغيرات فى ظروف البيئة نفسها ، كجفاف بعض المناطق المطيرة ، أو تحوّل طريق التجارة من مكان لآخر ، مما يترتب عليه فقر بعض البلاد وغنى بعضها الآخر . وكذلك ينبغى على الباحث أن يدرس الإنسان ، وهو الكائن المتطور . ونلاحظ نوعين من التغير الذى يصيب الإنسان : فإما أن يبقى الأشخاص أنفسهم ، ولكنهم يغيرون من طرق تفكيرهم وعاداتهم وأعمالهم ، اختياراً أو تقليداً أو قسراً وكرهاً ، وإما أن يزول من الوجود الأشخاص الذين مارسوا عادات معينة ، ويحل مكانهم أشخاص جدد لم يمارسوا هذه العادات ذاتها ، وقد يكونون أجانب جاءوا عن طريق الهجرة أو الغزو والفتح ، أو ربما يكونون أحفاد الأشخاص الذين زالوا من الوجود ولكنهم تعلموا بطرق جديدة .

وتبقى ناحية جديرة بالنظر . فهل كل الرجال متشابهون ؟ وهل يختلفون فى الظروف التى عاشوا خلالها من ناحية التعليم أو الثروة أو نوع الحكم الذى خضعوا له فحسب ؟ وهل يتغير المجتمع — إلى أحسن أو إلى أسوأ — وهل تتأثر حوادث التاريخ بتغير هذه الظروف وحدها ؟ أليس هناك أشخاص توجد بينهم فوارق وراثية ، فيولدون ولهم اتجاهات وميول وملكات متفاوتة ، تقوى وتنمو بحسب البيئة التى يعيشون فيها ؟ فالفوارق الطبيعية بين أفراد البشر ، وظروف الحياة التي تنمي هذه الفوارق ، هى من عوامل التغيير فى المجتمع ، وهى من أسباب حوادث التاريخ . فعلى الباحث مراعاة الأسباب الأنثر و يولوجية والفسيولوجية والسيكولوجية التي تفسر حوادث التاريخ ، بناء على نوع الجنس وصفاته الجسمانية والعقلية والنفسية .

وعلى ذلك فإن للعامل الشخصي أثره الواضح في تعليل حوادث التاريخ .

فأبطال التاريخ أو الرجال صانعو التاريخ قد استطاعوا أن يؤثروا في مجرى التاريخ لتوافر الصفات التي جعلتهم قادرين على التأثير في مجرى الحوادث ، بحسب التيار العام الذي هم إحدى نتائجه ، سواء أكان ذلك بإدراك مشاكل البيئة التي عاشوا فيها . ونجاحهم في تحقيق حاجاتها ، أم بإحساسهم بمشاكل بيئاتهم وسعهم إلى فيها . ونجاحهم دون أن ينجحوا في ذلك ، أم بسعهم على نحو أساسي إلى تحقيق أهوائهم ومطامعهم الشخصية .

ولا بد من توافر الظروف الملائمة التي تُمكِيِّن هؤلاء الرجال من العمل . وكل الأشخاص الذين كانت لهم عيون ترى ، وآذان تسمع ، وعقول تعى ، وقلوب تخفق . استطاعوا أن يؤثروا بصورة أو بأخرى في الظروف المناسبة في مجرى التاريخ .

## الفصل الرابع عشر إنشاء الصيغة التاريخية

الإطناب والإيجاز والتركيز – الصيغة التاريخية بالنسبة للحقائق العامة والحاصة – بيان طبيعة الحقائق – بيان الكم والعدد .

يصل الباحث فى التاريخ بعد هذا الشوط من العمل إلى مرحلة إنشاء الصيغة التاريخية ، قبل وضعها فى صورتها النهائية ، والتى استمدها من المادة الماثلة بين يديه ، بعد أن قام بنقدها ، وإثبات صحتها ، وترتيبها ، والاجتهاد فيها ، وتعليلها وحقائق التاريخ المتنوعة المعقدة لا يمكن أن تركز كحقائق الكيمياء مثلا . ويحتاج التاريخ إلى صيغة وصفية للتعبير عن طبيعة ظواهره المختلفة . وينبغى أن تكون الصيغة التاريخية مختصرة ودقيقة . وقد يوجد التعارض بين الاختصار والدقة . فالأسلوب المختصر ربما يحول دون فهم المراد ، والأسلوب المطوّل ربما يقلل من قيمة التاريخ المكتوب ، ويقدم للقارئ ما ليس ضروريًا . فيحسن اتباع طريق وسط بين الطريقين ، وذلك بضغط الحقائق أو الحوادث ، وبحذف كل ما هو غير ضرورى الطريقين ، وذلك بضغط الحقائق أو الحوادث ، وبحذف كل ما هو غير ضرورى لإيضاحها . وطبيعة الحقائق ذاتها ربما تجعل هذه العملية صعبة ، فالحقائق ذاتها تتفاوت فى دقتها وتركيزها ، وتوجد حقائق مطولة مفصلة ، وأخرى مقتضبة موجزة ، ولا تُعرف تفاصيلها .

فهاذا يكون موقف الباحث في التاريخ إزاء هذه الحقائق المتفاوتة في الدقة والإطناب والإيجاز ؟

إذا كانت الحقائق معروفة بصفة عامة موجزة ، ولا تُعرف تفاصيلها ، فإن الباحث لا يستطيع أن يوردها بغير هذه الصفة ، ولا يمكنه أن يجعل لها صفة التحديد والدقة القاطعة ، وإذا أضاف إليها الباحث تفاصيل من عنده ، فإنه يباعد بينها وبين الواقع التاريخي . وإذا كانت تفاصيل واقعة ما ظاهرة معروفة ، فن السهل تلخيصها وتركيزها وتقديمها للقارئ في صورة واضحة .

وقد يبدو جمع الحقائق أو الحوادث التاريخية فى صيغة مركزة دقيقة أمراً متعلقاً بأسلوب العرض التاريخى ، ولكنه أمر أخطر وأكثر أهمية من ذلك ، فهو المرحلة السابقة مباشرة على وضع التاريخ المراد كتابته فى صورته النهائية ، وهو احتياط ضرورى للباحث فى التاريخ ، لكى يعبر عن حوادث التاريخ المرنة الغامضة بلغة دقيقة محددة . فلا يجوز مثلا استخدام الألفاظ العامة المجردة التى ربما تعطى للكتابة طابعاً علمياً ، ولكنها تبعد بالباحث عن الوقائع المحددة الدقيقة .

وماذا يفعل الباحث فى التاريخ لتكوين الصيغة التاريخية المتعلقة بالحقائق العامة كالعادات والنظم، أو الصيغة التاريخية المتعلقة بالحقائق الحاصة والحوادث المفردة؟

ينبغى على الباحث أن يستعين فى ذلك بما وصل إليه من التعرّف على طبيعة الحقائق العامة ، ومدى انتشارها فى الزمان والمكان ، بجمع كل الظواهر المتعلقة بها ، وتركيزها ، وتمييزها عن غيرها من الحقائق، وبذلك ينتظمها فى بنائه التاريخى.

وأحياناً يكون من الصعب على الباحث أن يضع فى صيغة واحدة معلومات عن عادة تتركب من عدة أفعال . فعليه فى هذه الحالة أن يحاول تحديد الصفات المشتركة بين هذه الأفعال ، لكى توضع فى صيغة واحدة . ولكى يحدد الباحث على وجه الدقة مدى انتشار عادة أو مذهب أو نظام ما ، عليه أن يعرف المناطق التى انتشر فيها ، والزمن الذى ساد خلاله ، وكيف تغير أو تطور ، ومتى انتهى إن كان قد حدث ذلك ، أو متى تحول إلى شي آخر مشابه أو مخالف لما كان عليه فى أول الأمر ، ثم يُسكون بناء على ذلك الصيغة التاريخية المناسبة .

والصيغة التاريخية الحاصة بإنسان عظيم ، ينبغى أن تشمل الظروف التى أثرت فى مجرى حياته ، والتى كوّنت عاداته ، والتى جعلته يقوم بأفعال معينة أثرت فى المجتمع وفى مجرى التاريخ ، سواء أكان ذلك من حيث حالته الصحية ، أم من حيث نوع بيئته ونشأته ، أم ظروف تعليمه ، أم حالته العقلية والنفسية ، أم ظروف المجتمع الذى عاش فيه ... وعلى الباحث أن يحدد آراء هذا الرجل ومعلوماته وذوقه وخلقه ... وبتحديد كل هذه التفاصيل المتنوعة تأخذ فى التكوّن الصيغة التاريخية المطلوبة للكتابة عنه .

ولكي ينشئ الباحث في التاريخ الصيغة التاريخية التي تعبر عن حادثٍ ما ،

ينبغى عليه أن يكون قد تبين طبيعته ومداه وأثره . والمقصود بطبيعة الحادث ، المظاهر الحاصة به التي تميزه عن غيره من الحوادث ، من حيث الزمان والمكان ، والظروف التي لابسته ، وطريقة وقوعه ، وأسبابه البعيدة والقريبة ، والآثار التي ترتبت عليه . فإذا كان أمامنا مثلا رجال معينون ، في حالة عقلية معينة ، وتحت تأثير ظروف مادية واحدة ، قاموا بعمل محدد ، أدى إلى نتائج معينة ، فلكي يصل الباحث إلى انشاء الصيغة التاريخية الحاصة بهم ، ينبغي عليه أن يحدد الدوافع التي أدت بهم إلى القيام بذلك العمل بمقارنة العمل الذي صدر عهم بأقوالهم أنفسهم ، ثم مقارنة هذه الأقوال والأعمال بآراء متن "سمعوا تلك الأقوال أو شهدوا تلك الأعمال ، كما يبحث ما ترتب على ذلك من النتائج القريبة أو البعيدة .

وكذلك ينبغى على الباحث أن يعطى الناحية التاريخية التي يدرسها التلوين المناسب ، مما يساعد على إبراز صورة صحيحة عنها . ولا يمكن أن يحد د ذلك التلوين بقواعد معينة ، والأمر متروك إلى ذوق الباحث وتقديره . فثلا عند الكلام عن انعقاد مجلس طبقات الأمة فى قرساى فى ٤ مايو سنة ١٧٨٩ ، يحسن به أن يذكر جمال الجو فى ذلك اليوم ، وتزاحم الجماهير فى الطرق والميادين وفى النوافذ وفى أعلى الدور ، وتزيين الشرفات بالسجاجيد ، واصطفاف الجند ، وسير الموكب، ووصف فرق الموسيقى ، وابتهاج الجماهير ، واستقبال لويس السادس عشر ومارى أنطوانيت ... فكل هذه التفاصيل تساعد على تلوين الموقف وتصويره ورسم الجو السائد ، الذى يجعله أقرب إلى الفهم وأدنى إلى التصور .

وربما يكون الباحث فى حاجة إلى وسائل أخرى فى إنشاء الصيغة التاريخية ، لبيان الكم والعدد ، وهو ما يُستخدم فى بعض المسائل ، ويمكنه أن يستعين فى ذلك بالطرق الآتية التى تتفاوت فى مستوى دقتها ، وعلى نحو ما جاء فى كتاب سينيوبوس ولانجلوا المشار إليه :

١ – المقياس ، أى قياس الأبعاد والمساحات والأوزان ، وبيان أرقام الإنتاج والأموال ، التي هي عنصر أساسي في المسائل الاقتصادية والمالية والضريبية .

٢ ــ التعداد ، وهو يتعلق بالإحصائيات ، وهو ضروري للحقائق التي تشترك في صفات محددة . ويلاحظ أن الحقائق التي تدخل في تعداد واحد، قد لا تنتمي

حمّا إلى نوع واحد ، لأنها قد تتشابه فى صفة واحدة وتختلف فى صفات أخرى . ويلاحظ أن عدد سكان مدينة أو جيش ، لا يدل حمّا على مستوى أولئك السكان أو قيمة ذلك الجيش ، ولكن التعداد يدل على مدى الكثرة أو القلة ، وارتباطه بالموارد الغذائية ، أو بالحالة الصحية أو التعليمية ... على أنه ينبغى الحذر دائماً من الأرقام التى توردها بعض الوثائق الرسمية ، ولا بد من التثبت من صحتها وتوفرها لبيان الوحدات المطلوب تعدادها .

٣ – التقدير ، وهو نوع ناقص من التعداد ، ويُطبَّق على قطاع معين فى ميدان البحث ، ويفترض أن ما يسرى على الجزء يسرى على سائر الأجزاء . والباحث مضطر إلى أن يفعل ذلك إذا تفاوت مقدار ونوع الوثائق التى يعثر عليها وبالضرورة يكون التقدير موضع الشك إذا لم يتأكد الباحث من أن الجزء يشبه الكل فى مجال البحث .

3 — أخذ العينات أو النماذج ، وهو تعداد مقصور على وحدات تؤخذ كمثال للحقائق في ميدان البحث . وتُحسب نسبة الوحدات التي يوجد التشابه بينها ، ويقرر الباحث إلى أي حد تنطبق هذه العينات على مجال البحث كله . وينبغي أن يأخذ الباحث هذه العينات من مواضع متفرقة وبأكثر قدر مستطاع ، حتى يكون التقدير أكثر انطباقاً على الواقع التاريخي . وتطبق هذه الطريقة العملية على الكثير من الحقائق التاريخية ، مثلا عند تحديد التناسب بين العادات المختلفة التي توجد في عصر أو مكان معين ، أو عند تحديد التناسب في جماعة ينتمي أعضاؤها إلى طبقات اجتماعية مختلفة .

• التعميم، وهو عملية غريزية نحو التبسيط بناء على التشابه فى بعض الصفات، ولكن ينبغى على الباحث أن يحذر الأخطاء التى تترتب على التعميم ، كأن ينسب عادات قلة من الناس إلى شعب بأسره ، أو ينسب عادات وُجدت فى زمن قصير إلى عهد طويل ، أو ينسب نظاماً ما ، إلى عهد سابق أو لاحق لوجوده الفعلى . فعلى الباحث أن يحدد على وجه الدقة الميدان الذى يرغب فى التعميم بالنسبة إليه ، سواء أكان ذلك قطراً أم عصراً أم شعباً أم طبقة اجتماعية أم هيئة دينية معينة . . . وينبغى أن يتثبت الباحث من أن الحقائق التى تقع فى ذلك النطاق المحدد تتشابه

فى النواحى التى ينطبق عليها التعميم بقدر الإمكان . وينبغى أن يكون التشابه حقيقيًّا وجوهريًّا . وعلى الباحث ألا ينخدع بالتشابه السطحى وبالألفاظ الغامضة . وعليه أن يتأكد من أن الحقائق المعينة التى يرغب فى تعميمها تمثل مجموع الحقائق التى من نوعها تمثيلا صادقاً صحيحاً ، فلا يخلط بين أنواع الحقائق المختلفة . وكذلك ينبغى ألا تكون المعلومات من النوع الشاذ . وكثيراً ما تحتوى الأصول التاريخية على أنواع من الشذوذ ، الذى قصد كاتبوه أن يسجلوا حوادث شاذة لا تمثل الواقع التاريخي .

والصيغة الوصفية التاريخية ليست هي النتيجة النهائية بالنسبة للباحث ، إذ أنها تعطى الصفات الحاصة بكل مجموعة صغيرة من الحقائق ، ولا بد إلى جانب ذلك من تحديد العلاقات المتبادلة بين الحقائق ، ولا بد من الربط والمقارنة بين بعض مجموعات الحقائق وبعض ، وتحديد مميزاتها ، ومدى انتشارها واستمرارها وأهميتها . وكلما كوّن الباحث مجموعات أوسع وأعم ، أسقط الصفات التفصيلية المتغيرة ، واستبقى الصفات العامة المشتركة .

وينتج عن ذلك كله تركيز الحقائق العديدة ، ووضعها في صيغة عامة واحدة ، سواء أكانت هذه الحقائق متعلقة بالدين أم السياسة أم اللغة أم الفن أم الاقتصاد . . . وبذلك يرتب الباحث الحقائق، ويعد ها للعرض التاريخي بطريقة توضح مضمونها المشترك .

## الفصل الحامس عشر العرض التاريخي

كتابة التاريخ للجمهور وللإخصائيين – شروط العرض التاريخي – اللغة : الوحدة التاريخية ، طريقة الكتابة – الهوامش: الأصول والمراجع ، بعض النصوص و بعض الآراء – ملاحق البحث: نمر حتارات من الأصول التاريخية ، مناةشات وآراء – مكتبه البحث : ترتيبها .

آخر مرحلة من مراحل هذا المنهج هي مرحلة العرض التاريخي . وهي ليست أسهل من المراحل السابقة . وبالضرورة لا تصبح كتابة التاريخ سهلة إلا حبما تكون جميع الحقائق ماثلة أمام الباحث مشبتة مرتبة معللة مشروحة ، وعندما يتخيل الباحث موضوع البحث كله كوحدة عامة ، ويدرك الأهمية النسبية لأجزاء البحث المختلفة ، ويحسن اللغة التي يكتب بها .

ولا بد من كفاية ودراية خاصة لعرض نتيجة البحث التاريخي بالأسلوب الجدير به . وليس من السهل على كل فرد أن يكتب التاريخ ، أو أن يقوم بدرسه أو تدريسه . وكم تحوى رفوف المكاتب من مؤلفات كثيرة يظن كاتبوها أنها كتب في التاريخ ، وهي بعيدة في الواقع عن أن تكون تاريخاً بالمعني العلمي الصحيح . ومن المناسب أن يبعد عن ميدان التأليف التاريخي كل متن هو غير مؤهل لذلك ، سواء أكان هذا من ناحية صفاته وملكاته الشخصية أم من حيث درسه وتعليمه ، ومن الضروري أن يبعد عن تدريس التاريخ المعلم الذي فاته التعليم والتدريب الكافي ، وسيكون هذا أنفع لشخصه وأجدى على القراء وطلاب التاريخ . وإذا تحقق وسيكون هذا أنفع لشخصه وأجدى على القراء وطلاب التاريخ . وإذا تحقق التاريخ ، وما يقتضيه ذلك من الصبر والجهد والتأني ونفاذ البصيرة والعدالة التاريخ » ، وما يقتضيه ذلك من الصبر والجهد والتأني ونفاذ البصيرة والعدالة

Fling: op. cit. p. 158: Drive the "history fakir" from the field of historical writing and the untrained history teacher from the schoolroom, and the educated public of the next generation will take a different attitude toward historical work and have a better appreciation of the difficulties of historical research.

والصدق وسلامة الذوق ودقة التعبير .

وتوضع المؤلفات التاريخية إما للجمهور وإما للمختصين. فالكتب التي توضع للجمهور يُقصد بها الثقافة العامة ، وهي تعنى بتقديم صورة سهلة واضحة مختصرة عن العصر أو الناحية التاريخية التي تتناولها . ولا تحتوى مثل هذه الكتب على التفصيلات وعلى الإرشادات إلى الأصول والمراجع ، وتكتبى بذكر بعض المراجع العامة للرجوع إليها إذا رغب القارئ في المزيد . ومن الأفضل أن يكتب هذه المؤلفات العامة نفس الباحثين الذين يكتبون للمختصين ، إذا اتسع وقتهم لذلك ، المؤلفات العامة فهم دقائق التاريخ وتفاصيله ، وهم في الغالب أقدر على عرضه بصورة عامة واضحة مختصرة .

والبحث التاريخي الذي يقضي الباحث في دراسته سنوات عديدة ، ينبغي أن يُعرض بطريقة علمية ، وإذا لم يستوف العرض التاريخي الشروط الأساسية الحاصة به ، فإنه يضيع الفائدة التي يمكن أن يجنيها العلم من مجهود الباحث وما وصل إليه من النتائج .

فمن شروط العرض التاريخي أن يكون للباحث في التاريخ المقدرة على تحسن التعبير باللغة التي يكتب بها ، فعليه أن يعرف كيف يختار الألفاظ والأساليب التي تتعبير عن غرضه . ومن المحدثين في كتابة التاريخ من يتعميد اختيار الألفاظ الصعبة والأساليب المعقدة الثقيلة ، لإبهام القارئ بالمقدرة وعمق التفكير ، وهذا أمر مخل بأسلوب العرض التاريخي . فعلى الباحث أن يكتب بلغة سهلة واضحة تلائم الموضوع الذي يتناوله ، وتتفاوت بتفاوت أجزائه وتفصيلاته . وعليه أن يكتب بأسلوبه الخاص الذي تتضح فيه شخصيته ، فلا يقلد غيره من الكتاب والباحثين . ولاريب فإن لكل كاتب طريقته الخاصة في التعبير عن آرائه ، في نطاق اللغة التي يكتب بها .

وكذلك ينبغى ألا يكتب الباحث بأسلوب أدبى صرف، لأن ذلك ربما يضطره إلى تغيير الحقائق ، وإلى المبالغة فيها يكتبه ، لإحداث الأثر المطلوب فى نفس القارئ . وليس المقصود أن يكتب قطعة أدبية مثيرة للعواطف ، بل المقصود أن يعرض على القارئ بوضوح النتائج التى وصل إلها . وياحبذا لو كانت للباحث ملكة

الكتابة ، التي يجمع فيها بين البساطة والدقة وروح الفن لكي يعرض الحقائق والحوادث كما كانت أو كما فهمها ، بالصورة التي تجتذب القارئ إلى الإقبال عليه والإفادة بما كتبه .

ومن شروط العرض التاريخي توفر الوحدة التاريخية في الكتاب الموضوع ، والتي يمكن أن تتميز بطابع فني خاص ، ولكنه غير خالص ، وعلى غير ما نجده في قطعة شعرية أو في تمثال فني قائم بذاته . وعلى الرغم من الوحدة السائدة في مؤلف تاريخي ، ينبغي أن يراعي فيه أنه جزء من التاريخ العام ، إذ يسبقه عصر ويتلوه عصر آخر . وينبغي أن يكون غرض الباحث أن يقدم الحقيقة التاريخية بما يناسب علم التاريخ وفنه ، لا أن يقدم قطعة فنية خالصة ، فيعرض الوحدة العامة لموضوع تأليفه ، مع عدم إغفال ما تتميز به أجزاؤه ، ووضعه في مكانه بالنسبة لمجرى التاريخ .

وينبغى أن يلاحظ الباحث أن القارئ لم يطلع على الأصول والمصادر التي رجع إليها ، فعليه أن يوضح ما توصَّل إليه فى موضوع بحثه من حيث كلياته وجزئياته ، بتقديمه الأدلة والبراهين على ما يقدمه من الحقائق ، وأن يجعل واضحاً فى ذهن القارئ الاتجاه العام الذى سيتبعه .

وقبل أن يبدأ الباحث في الكتابة، عليه أن يجعل الهيكل الذي سيسير بمقتضاه، أكثر تحديداً، ثم يكتب طبقاً للنظام والتقسيم الذي يضعه . وليس من الضروري أن يكتب أجزاء البحث بترتيب وضعها . فقد يكتب الفصل الحامس قبل الفصل الأول مثلا ، بحسب النواحي التي تكون أكثر اكتمالا ووضوحاً. ويحسن به إذا ما انتهي من كتابة جزء من البحث أن يتركه جانباً فترة من الزمن ، ثم يعود إليه مرة أخرى ، ويحاول أن ينقد طريقة العرض التي اتبعها ، وكثيراً ما تظهر له مسائل غامضة أو غير حسنة الترتيب أو الصياغة ، فيوضحها أو يعد لها أو يعيد كتابتها من جديد ، إذا اقتضى الأمر ذلك . وإن إعادة الكتابة غير مرة ، تجعل عبارة الكاتب أدق وأوفي بالغرض .

وينبغى أن يكتب الباحث وفى ذهنه احتمال الوقوع فى الحطأ ، وعليه أن يبادر بتصويب ما يمكن أن يكشف عنه من الأخطاء إذا ما ظهرت له معلومات أو أدلة جديدة . وحيما لا يكون واثقاً من نقطة ما، عليه أن يقرر ذلك بصراحة . وفى أحوال

كثيرة يكون تعديل إحدى المسائل وتصحيحها أمراً متر وكاً لضمير الباحث نفسه ، إذ و ربما لا يستطيع أحد غيره أن يفطن إلى معرفة التفاصيل والحزئيات التي تكونًا الموضوع الذي يدرسه ويعرضه ، والمسألة تتطلب الأمانة العلمية الحالصة .

ومن طرق تقديم الأدلة على حادث ما ، أن يقد م الباحث فى متن الكتاب الذى يضعه فقرات من الأصول والحقائق التى رجع إليها ، وقد يسىء ذلك إلى جمال الأسلوب الكتابى ، ولكن لا بد من التضحية بهذه الناحية أحياناً فى سبيل تعزيز الحقائق التاريخية وإظهارها . وإن إيراد نصوص مأخوذة من الوثائق ليعد فى بعض الأحيان بمثابة الماء للأرض الحافة العطشى .

والمسألة التالية هي مسألة الهوامش والحواشي . فينبغي أن تكون الهوامش جزءاً هاميًا في أسفل الصفحات أو في نهاية الفصل أو في نهاية الكتاب ، لكي تضبط الوقائع الواردة في متن التاريخ . وفي المؤلفات المطبوعة التي يعتمد عليها الباحث ، يلزمه أن يضع اسم المؤلف ( اللقب أولا ثم الاسم أو أول حروفه ) ، ويضع اسم الكتاب ومكان طبعه وتاريخه ، ورقم المجلد إذا كان متعدد المجلدات ، ورقم الصفحة . وإذا كان الكتاب المطبوع نادر الوجود ، فينبغي ذكر مكان وجوده ورقمة . وإذا كان الأصل التاريخي الذي اعتمد عليه الباحث وثيقة محطوطة ، فينبغي ذكر كان الأرشيق أو المكتبة التي توجد بها ورقم المجلد ورقم الملف والورقة أو الصفحة ، وتاريخ الوثيقة ومكان تدوينها ، وعمن صدرت وإلى ممن أرسلت ، وبيان ما إذا وتاريخ الوثيقة ومكان تدوينها ، وعمن صدرت وإلى ممن أرسلت ، وبيان ما إذا النواحي . ولا بد أن تكون هذه المعلومات دقيقة وصحيحة ، وألا يحدث بشأنها سهو النواحي . ولا بد أن تكون هذه المعلومات دقيقة وصحيحة ، وألا يحدث بشأنها سهو الفرصة أمام الإخصائي للرجوع بنفسه إلى بعض هذه الأصول التاريخية ، إذا أفرصة أمام الإخصائي للرجوع بنفسه إلى بعض هذه الأصول التاريخية ، إذا رغب في متابعة البحث في نفس الموضوع والمزيد فيه .

وفى أحوال كثيرة يضطر الباحث إلى أن يورد فى الهامش نصبًا أصليبًا مأخوذاً من مخطوط أو من مطبوع ، فيحسن أن يكون ذلك بلغة النص الأصلية ، لأن الترجمة قد تغير المعنى . ويكون ذلك فى الحالات التي يصعب أو يتعلى فيها

الوصول إلى الأصل التاريخي ، أو حينما يكون من الضرورى تقديم الدليل القاطع لإثبات حقيقة تاريخية معينة ، مما يجعل القارئ قادراً على فهم التاريخ المكتوب .

وأحياناً يجد الباحث أن من الضرورى أن يناقش أو ينقد نصاً أو دليلاً تاريخياً في الهامش ، أو ينقد رأى مؤلف آخر في مسألة ما ، أو يوفق بين عدة آراء خلافية عن حادث ما . ومن أمثلة ذلك أنه و بحدت آراء خلافية بشأن مقتل روبسپيير في تاريخ الثورة الفرنسية الكبرى . فتذكر بعض المصادر أنه قد حاول الانتحار . ويعتقد بعض المؤرخين أن ميدا ، أحد رجال البوليس ، قد أطلق عليه الرصاص . ويرجع بعض آخر أن روبسپيير قد أطلق النار على نفسه ، وإن يكن ذلك لا يمنع أن بعض الأشخاص قد أطلق عليه الرصاص كذلك ، سواء أأصابه أم لم يصبه . في هذه الحالة ينبغي على الباحث أن يورد في المتن الرأى الذي يرجحه مع الأدلة في هذه الحالة ينبغي على الباحث أن يورد في المتن الرأى الذي يرجحه مع الأدلة على ذلك ، ويورد في الهامش الآراء الحلافية والأدلة عليها ، ويناقشها ويستخرج على ذلك ، ويورد في الهامش الآراء الحلافية والأدلة عليها ، ويناقشها ويستخرج وأيه إذا أمكنه أن يفعل ذلك ، أو يترك المسألة كما هي ، إذا لم يصل فيها إلى رأى قاطع ١٠ ولا يكون الباحث مسؤولا إذا لم يجد من الأدلة التي لا تقبل الشك ، ما يصل قاطع ١٠ ولل الحقيقة الثابتة .

ولا يوجد حد واضح يفصل بين ما يجب إيراده فى متن الكتاب أو فى الهوامش . والمسألة متروكة لتقدير الباحث وميزانه . فقد يرى باحث أن يضع مسائل معينة فى المتن ، بينها يفضل غيره وضعها فى الهامش . ويرجع الاختلاف والتفاوت إلى الاختلاف بين طبيعة المسائل التاريخية ، والتداخل بين تفصيلاتها الجوهرية والثانوية ، والاختلاف بين باحث وآخر فى تقدير مدلول الحقائق التاريخية فى عمومها وتفصيلاتها .

وتأتى بعد ذلك ملاحق البحث ، وهي مجال لتقديم أو نشر مختارات من الأصول التاريخية التي اعتمد عليها الباحث . وإن نشر بعض هذه الأصول لأمر جوهري ، إذ أنه يقد م للقارئ المختص شيئاً من المادة الأولية التي استقى منها الباحث معلوماته ، وينقله إلى ذلك الحجال الذي استخرج منه الحقائق التاريخية . وقد تكون هذه الأصول مراسلات سياسية يكتبها السفراء إلى حكوماتهم ، أو قد تكون تعليمات تلك الحكومات إليهم ، أو صوراً لمعاهدات سياسية أو تجارية أو حربية ، أو مشاهدات رحالة معاصر ، أو وصف شاهد عيان . . . ومن الأفضل أن تنشر هذه الأصول

بلغاتها وهجائها وأخطائها كما وردت بغير تعديل . ويكون نشرها مصحوباً بشرح ألفاظها الغريبة ، وتصحيح أخطائها التي ربما تعوق الفهم ، والتعليق على نصوصها ، إذا اقتضى الأمر ذلك ، وبيان قيمتها التاريخية . وأحياناً ينشر الباحث فى هذه الملاحق مناقشات خاصة بشأن التثبت من صحة أصل تاريخي ، أو تحديد العلاقة بين بعض الأصول وبعض ، أو بحث نقطة تفصيلية خاصة بشخصية أو بحادث أو بمكان أو بتاريخ أو برقم ما . وقد تُنشر هذه المختارات وهذه المناقشات والتعليقات في ملحق متصل بالبحث ذاته ، أو تنشر في مجلد خاص تابع له .

ويلى ذلك مكتبة البحث ، أى قائمة الأصول والمصادر والمراجع التى رجع إليها الباحث . وينبغى أن تنظّم هذه المكتبة أبجديثًا بحسب أسماء المؤلفين ، بذكر اللقب ثم الاسم أو الحرف الأول من الاسم ، وذلك فى نطاق الأقسام التى تنقسم المكتبة إليها . ومن هذه الأقسام نجد مثلا قسما للوثائق التى لم يسبق نشرها ، إن وجدت . فجد قسما للوثائق المطبوعة ، إن وجدت . ثم نجد قسما للمؤلفات المخطوطة ، إن وجدت . ثم نجد قسما للمؤلفات المخطوطة ، وللمواجع الحاصة ، وللمواجع العامة ، وللدوريات الحاصة والعامة . وقد يُقسم بعض هذه الأقسام إلى فروع تبعاً للحاجة . ولا بد من إعطاء معلومات دقيقة صحيحة عن كل هذه الأصول والمراجع . فلا بد من إعطاء معلومات دقيقة صحيحة عن كل هذه الأصول والمراجع . فلا بد من بيان مكان الوثائق والمحفوظات وأرقامها وتاريخها . ومن الضرورى بيان التاريخ من بيان مكان الوثائق والمحفوظات المطبوعة ، ومكان طبعها ، وعدد مجلداتها ، ونحو ذلك . ومن المستحسن أحياناً أن يقد م الباحث مذكرة تحليلية ينقد ويبيتن فيها قيمة الأصول والمراجع الأساسية التى يوردها ، كدليل على جهوده ، وكعون المباحثين في التاريخ من بعده .

#### خاتمة

هذا هو الطريق الطويل الذى ينبغى أن يقطعه كل باحث يرغب فى دراسة التاريخ والتأليف فيه بطريقة علمية . ولا بد من المرور بكل هذه المراحل واحدة بعد أخرى بصبر وأناة . وليس من الممكن تطبيق كل هذه القواعد دفعة واحدة أو عند القيام بأول بحث تاريخى ، بل إن البحث العلمى العملى كفيل بتحقيق ذلك بالتدريج . وعلى الباحث أن يسترشد بهذه القواعد فى أثناء البحث العملى ذاته ، فيكون بذلك أبعد عن الحطأ وأقرب إلى الصواب .

وفضلاً عن الضرورة فى دراسة «منهج البحث التاريخى» للمختصين فيه ، ميمتن تتصدون لكتابته، أو ميمتن يقومون بتدريسه للطلاب، أو للطلاب أنفسهم، فإن هذه الدراسة ينبغى أن تصبح عنصراً فى ثقافة جمهور المتعلمين بصفة عامة ، إذ أنها تشحذ الذهن، وتوجّه العقل إلى العمل المنتظم، وتدرّبه على النقد والتمحيص.

ولا يفوتنا أن نذكر فى ختام هذا الكتاب أن المؤرخ العظيم ليس سوى رجل ملهم موهوب، أوتى فى حياته الروحية حظاً عظيماً من العمق والفيض والحصب، يمكنه من أن يسبر أغوار الماضى، فيسير خلال مفاوزه ومنعرجاته، ويشق طريقه فى مرتفعاته ومنحدراته، ويتهادى فى أعطاف مروجه وأزهاره، ويسمع قعقعة سلاحه وقرع أجراسه، ويستكنيه خفاياه وأسراره، معتمداً فى ذلك كله على أصالة فكره، وإرهاف حسه، ومستعيناً بما وهب من جلد وصبر ودأب على البحث والدرس والنقد وتحرى الحقيقة فى وقائع الماضى وأحداثه، على النحو الذى ذكرنا، والنقد وتحرى الحقيقة فى وقائع الماضى وأحداثه، على النحو الذى ذكرنا، أو ما يقرب منه. وبذلك كله يستطيع أن ينفث من روحه ومن نفسه وحسه تياراً من الحياة فى حياة العصور الماضية، ويبعثها نابضة متجلية فى أقرب صورها إلى ما كانت عليه فى الزمن الماضى.

وهذا — أو ما يقرب منه — هو التاريخ الذي ينبغي أن ُيكتب . وهذا هو التاريخ الشامل الحافل ، الذي هو الحياة بذاتها ، والذي هو الإنسان في ذاته ،

بشره وخيره ، وبكدره وصفوه ، وفى كل ظروفه وأوضاعه ، وفى حربه وسلامه ، وفى فقره وغناه ، وفى خبثه وبراءته ، وفى غطرسته وتواضعه ، وفى جهله وعلمه ، وفى أساه وبهجته . وهذا هو التاريخ الذى يشهد ، ويسخر ، ويتبسم ضاحكاً ، ويأسى ، ويفخر ، ويتمجد . وهناك من يحاول أن يخدع التاريخ حيناً من الزمن ، ولكنه فى النهاية لا يخدع أبداً . والتاريخ بوقائعه العلمية المدروسة ، وبخبراته المكتسبة عبر الأجيال والقرون ، وبروحه الفياضة الشاملة ، يعظ ويعلم حانياً على من شهو مستعد لأن يتعظ ويتعلم ، ويأسى على من لا يتعظ ولايتعلم . فهل آن للبشرية أن تتعظ وتتعلم ؟

### المكتبة

أولا: مراجع عن منهج البحث في علم التاريخ وما يتصل بدراسة التاريخ: مراجع عربية:

إتكن ، ه . ج . : دراسة التاريخ وعلاقتها بالعلوم الاجتماعية ، ترجمة محمود زايد . يبروت ، ١٩٦٣ .

إنجلز ، فردريك : التفسير الاشتراكي للتاريخ ، ترجمة راشد البراوي . القاهرة ، ١٩٤٧ .

أنيس ، محمد أحمد : مدرسة التاريخ المصرى في العصر العبّاني . القاهرة ، ١٩٦٢. أبدوى ، عبد الرحمن : اشينجلر . القاهرة ، ١٩٤١ .

بدوى ، عبد الرحمن : الموت والعبقرية . القاهرة ، ١٩٦٢ .

جرومان ، أدولف : أوراق البردى العربية بدار الكتب المصرية ، اشترك في ترجمته مع المؤلف حسن إبراهيم حسن وعبد الحميد حسن . القاهرة ، ١٩٣٤ .

حسن ، على إبراهيم : استخدام المصادر وطرق البحث في التاريخ المصرى الوسيط . القاهرة ، ١٩٤٩ .

حسن ، محمد عبد الغني : علم التاريخ عند العرب . القاهرة ، ١٩٦١ .

حسن ، محمد عبد الغني: التراجم والسير . القاهرة ، ١٩٥٥ .

حسين، محمد أحمد: الوثائق التّاريخية. القاهرة، ١٩٥٤.

الدورى ، عبد العزيز : بحث فى نشأة علم التاريخ عند العرب . بيروت ، ١٩٦٠ . رستم ، أسد : مصطلح التأريخ . بيروت ، ١٩٣٩ .

روزٰنتال ، فرانز : علم التاريخ عند المسلمين ، ترجمة صالح أحمد العلى . بغداد ، ١٩٦٣ .

زَ ريق ، قسطنطين : نحن والتاريخ . بيروت ، ١٩٥٩ .

زيادة ، محمد مصطنى : المؤرخون فى مصر فى القرن الحامس عشر (التاسع الهجرى). القاهرة ، ١٩٤٩ .

أبو زيد ، حكمت : التاريخ ، تعليمه وتعلمه حتى نهاية القرن التاسع عشر . القاهرة ، ١٩٦١ . شلبي ، أحمد : كيف تكتب بحثاً أو رسالة . القاهرة ، ١٩٥٤ .

الشيال ، جمال الدين : التاريخ والمؤرخون في مصر في القرن التاسع عشر . القاهرة ، ١٩٥٨ .

صفوت ، محمد مصطفى : التاريخ ، أهميته وطرق تدريسه . مستخرج من مجلة العلوم . القاهرة ، ١٩٤٢ .

ضيف ، شوقى : الترجمة الشخصية . القاهرة ، ١٩٥٦ .

عباس ، إحسان : فن السيرة . بيروت ، ١٩٥٦ .

عثمان ، حسن : كيف يُكتب التاريخ . مجلة الرسالة أعداد ٢٣٤ ، ٤٢٤ ، ٤٢٦ . ٤٢٨ . ٤٢٨ . ٤٢٨ . ٤٢٨ .

عطية ، عزيز سوريال : تاريخنا القوى. مستخرج من مجلة العلوم ج ٢ . القاهرة ، ١٩٤٠ .

فخر الدين ، محمد : تاريخ الحط العربي . القاهرة ، ١٣٦١ ه .

كار ، ا . : ما هو التاريخ ، ترجمة أحمد حمدى محمود . القاهرة ، ١٩٦٢ . كاسير ر ، إرنست : في المعرفة التاريخية ، ترجمة أحمد حمدى محمود . القاهرة؟ الكاشف ، سيدة إسماعيل : مصادر التاريخ الإسلامي ومناهج البحث فيه . القاهرة ، ١٩٦٠ .

كولنجوود ، ر . ج . : فكرة التاريخ ، ترجمة محمد بكير خليل . القاهرة ، 1971 .

لانجلوا ، ش . وسينيو بوس ، ش . : المدخل إلى الدراسات التاريخية ، ترجمة عبد الرحمن بدوى ضمن كتاب « النقد التاريخي » الذي يتضمن كذلك ترجمة « نقد النص » لپول ماس وترجمة نصوص فلسفية في التاريخ لكانت وديكارت ويول قالبري . القاهرة ، ١٩٦٣ .

لوبون ، جوستاف : فلسفة التاريخ ، ترجمة عادل زعيتر . القاهرة ، ١٩٥٤ . ماجد ، عبد المنعم : مقدمة لدراسة التاريخ الإسلامي . القاهرة ، ١٩٥٣ .

مارجوليوث ، د . س : دراسات عن المؤرخين العرب ، ترجمة حسين نصار . بير وت ؟

ما ساهم به المؤرخون العرب فى المائة سنة الأخيرة فى دراسة التاريخ العربى وغيره ، بقلم مجموعة من المؤرخين ، صدر عن الجامعة الأمريكية فى بيروت . بيروت ، ١٩٥٩ .

نِفْ ، إيمرى : المؤرخون وروح الشعر ، ترجمة توفيق إسكندر . القاهرة ، ١٩٦١ . هُـَرْنشو ، ف . ج : علم التاريخ ، ترجمة وتعليق وإضافة بقلم عبد الحميد العبادى . القاهرة ، ١٩٣٨ .

هوك ، سيدنى : البطل فى التاريخ ، ترجمة مروان الجابرى . بيروت ، ١٩٥٩ . وولش ، و . ه . : مدخل لفلسفة التاريخ ، ترجمة أحمد حمدى محمود . القاهرة ، 1977 .

## مراجع أوروپية :

Acton, Lord J.E.: Lectures on Modern History London, 1930.

Bibliographie Critique des Principaux travaux parus sur l'Histoire de 1600 à 1914 en 1932 et 1933. Paris, 1935.

Carr, E.H.: What is History. London, 1961.

Clark, G.K.: Guide for Research Student Working on Historical Subjects. Cambridge, 1958.

Collingwood, R.G.: The Idea of History. Oxford, 1946.

Croce, B.: Teoria e Storia della Storiografia. Bari, 1920.

: (Eng. Trans. by D. Ainslie) London, 1912.

- : Primi Saggi. Bari, 1927. (pp. 1-72 : La Storia ridotta sotto il concetto generale dell'arte, e Illustrazioni e Discussioni.
- : Conversazioni Critiche, 4 voll. Bari, 1924-1932. vol. I. pp. 153-224 : Teoria della Storia e Storia della Cultura. vol. IV. pp. 115-163 : Metodologia Storica.

- : La Storia come Pensiero e come Azione. Bari, 1938.

Crump, C.G.: History and Historical Research. London, 1928.

Deny, J.: Sommaire des Archives Turques du Caire. Le Caire, 1930.

Dormay, P.A.: Précis de la Science de l'Histoire. Paris, 1888.

Dutt, R.P.: Problems of Contemporary History. London, 1963.

Emerson, R.W.: Essays. Oxford, 1927.

Encyclopaedia Britannica : Diplomatics, Heraldry, Numismatics, Palaeography.

Feuter, E.: Histoire de l'Historiographie Moderne. Paris, 1914.

Fling, F.M.: The Writing of History, An Introduction to Historical Method. New Haven, Yale University Press, 1926.

Freeman, E.A.: The Methods of Historical Study. London, 1886.

Garrghan, G.J.: A Guide to Historical Method. Fordham University Press, 1951.

Giry, A.: Manuel Diplomatique. Paris 1894.

Grant, J.F.: Manual of Heraldry. London, 1924.

Grousset, R.: L'Homme et son Historie. Paris, 1954.

Hill, G.F.: Coins and Medals, Helps for Students of History. London, 1920.

Holt, P.M.: Al-Jabarti's Introduction to the History of Ottoman Egypt.

Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of London, vol. XXV. part 1, 1962.

International Bibliography of Historical Sciences. Washington, 1926 ...

Kochan, L.: Acton on History. London, 1954.

Langlois, Ch. V. and Seignobos, Ch.: Introduction Aux Etudes Historiques. Paris, 1898.

: Eng. Trans. by G.B. Berry. London, 1912.

L'Histoire et ses Méthodes, Encyclopédie de la Pléade, sous la direction de Ch. Samaran. Paris, 1961.

Mayer, L.A.: Saracenic Heraldry. Oxford, 1933.

Oman, Sir Ch.: On the Writing of History. London, 1939.

Pecchiai, P.: Manuale Pratico per gli Archivisti. Milano, 1928.

Pleckhanov, G.V.: The Role of the Individual in History. (Eng. trans.) London, 1941.

—: The Materialist Conception of History (Eng. trans.) London, 1940. Prou, M.: Manuel de Paliographie, Paris, 1925.

Renier, G.J.: History, Its Purpose and Method. London, 1950.

Rosental, Franz: A History of Muslim Historiography. Leiden, 1952.

Rowse, A.L.: The Use of History. London, 1946.

Satow, E.: A Guide to Diplomatic Practice, 2 vols. London, 1922.

Shayyal, G. El-Din El.: Historiography in Egypt in the Nineteenth Century, in the Historians of the Middle East, edited by B. Lewis and P.M. Holt. London, 1962. pp. 403-481.

Taylor, H.: History as a Science. London, 1933.

Vincent, J.M.: Aids to Historical Research. New York, 1934.

Woods, F.A.: A Statistical Study in History and Psychology. New York, 1906.

ثانياً: بعض مراجع علماء المسلمين التي تفيد في دراسة التاريخ: ابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام أبو العباس، تتى الدين: مقدمة في أصول التفسير. عني بتحقيقها جميل أفندي الشطى. دمشتى، ١٩٣٦.

جلبى ، مصطفى بن عبد الله كاتب جلبى القطسنطيني المشهور باسم حاجى خليفة : كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون ج ٣ . ليبتزج ، ١٨٤٢ .

ابن خلدون ، عبد الرحمن بن محمد ولى الدين : المقدمة . القاهرة ، ١٩٣٠ . الذهبي ، محمد بن أحمد بن عثان بن قايماز شمس الدين : كتاب ميزان الاعتدال في نقد الرجال (رجال الحديث) ، ٣ أجزاء . القاهرة ، ١٣٢٥ هـ السخاوى ، محمد بن عبد الرحمن شمس الدين : الإعلان بالتوبيخ لمن ذم التاريخ . القاهرة ، ١٣٤٩ ه .

ابن الصلاح ، عنمان بن عبد الرحمن أبو عمرو تقى الدين : مقدمة فى علوم الحديث . القاهرة ، ١٣٢٦ ه .

الغزالى ، محمد بن محمد أبو حامد : المستصفى من علم الأصول . جزءان . القاهرة ، ١٣٢٢ ه .

القلقشندى ، أحمد بن على بن أحمد عبد الله أبو العباس : صبح الأعشى في صناعة الإنشاء . ج ٣ . القاهرة ، ١٩١٤ .

مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيرى أبو الحسين : الجامع الصحيح، جزءان . القاهرة ١٣٣٩ ه .

ثالثاً: الأصول والمراجع التي استخدمت في دراسة بعض المسائل التاريخية الواردة في هذا الكتاب .

وثائق تركية مخطوطة:

وثائق دار المحفوظات المصرية بالقلعة:

دفاتر کشیده ء دیوان مصر \_ دفاتر التزامات الأراضی والجمارك \_ دفاتر مرتبات عساكر القلاع \_ دفاتر المیزانیة .

(قدم مختارات من هذه الوثائق الأستاذ محمد محمد توفيق فى ١٩٤١ و١٩٤٢). قانون نامهء سليمان . مخطوط رقم ٤٨٤٨ ت بمكتبة جامعة القاهرة .

وثاثق أوروپية مخطوطة :

وثائق أرشيف فلورنسا:

Archivio di Stato di Firenze :

F. Stroz. 1, 145 - F. Med. 2077, 4080.

وثاثق أرشيف البندقية :

Archivio di Stato di Venezia: Senato - Dispacci - Costantinopoli, F. 80.

وثائق أرشيف فينا:

Haus - Hof - Und Staatsarchiv, Wien: Turkische Urkunden 1617, L. 56.

وثاثق المكتبة الوطنية في پاريس:

Bibliothèque Nationale de Paris : ms. français, Costantinople 16147.

وثاثق أرشيف لندن:

Public Record Office, London: S.P. Turkey 7 (1612-1620).

مراجع عربية :

أنيس ، محمد أحمد : الدولة العثمانية والشرق العربي القاهرة ، ١٩٦٣ .

ابن إياس ، محمد بن أحمد : بدائع الزهور في وقائع الدهور . ج ٣ . القاهرة ،

توفيق ، محمد محمد : مصطلح وثاثق تاريخ الحكم العثماني في مصر . القاهرة ، ١٩٤٣ (لم يطبع بعد) .

- حسين ، طه : فلسفة ابن خلدون الاجتماعية ، ترجمة عبد الله عنان . القاهرة ، ١٩٢٥ .
- حمزة ، عبد القادر : على هامش التاريخ المصرى القديم ، جزءان . القاهرة ،
- الزركلي ، خير الدين : الأعلام : قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين ، ١٠ أجزاء . القاهرة ، ١٩٥٤ ١٩٥٩ .
- سركيس ، يوسف إليان : معجم المطبوعات العربية ، ٤ أجزاء . القاهرة ، ١٩٢٨ . الصفدى ، أحمد بن محمد الحالدى : تاريخ الأمير فخر الدين المعنى ، نشره أسد رستم وفؤاد إفرام البستاني . بيروت ، ١٩٣٦ .
- عثمان ، حسن : فخر الدين بن معن ( ١٥٧٢ ١٦٣٥) . رسالة الماجستير من كاية الآداب بجامعة ( القاهرة ) سنة ١٩٣٤ ( لم تطبع ) .
- عثمان ، حسن : فخر الدين الثانى أمير لبنان وبلاط تسكانا ( ١٦٠٥ ١٦٣٥) للأب بولس قرألى ، عرض ونقد مع وثائق لم تنشر . بمجلة كلية الآداب بجامعة ( القاهرة ) مجلد ٦ . القاهرة ، ١٩٤٢ .
- عثمان ، حسن : رحلة هيرودوت إلى مصر . دروس غير مطبوعة ألقيت بكلية الآداب بجامعة (القاهرة) ، ١٩٤٠ .
- عثمان ، حسن : تاريخ الشرق الأدنى فى العصر العثمانى . محاضرات متفاوته غير مطبوعة ألقيت بكلية الآداب بجامعة (القاهرة) من ١٩٤٨ إلى ١٩٣٩ ، وبكلية الآداب بجامعة (الإسكندرية) من ١٩٤٢ إلى ١٩٥٠ وبكلية الآداب بجامعة القاهرة من ١٩٤٦ إلى ١٩٦٦ ، وفي كلية البنات بجامعة عين شمس في ١٩٥٨ .
- عَبَّانَ ، حسن : الثورة الفرنسية الكبرى . محاضرات غير مطبوعة ألقيت بكلية الآداب بجامعة (القاهرة) في ١٩٤٨ .
- عثمان ، حسن : حضارة عصر النهضة فى إيطاليا ، محاضرات متفاوتة غير مطبوعة ألقيت بكلية الآداب بجامعة (الإسكندرية) من ١٩٤٢ إلى ١٩٥٠، وبمعهد الوثائق والمكتبات بجامعة (القاهرة) من ١٩٥١ إلى ١٩٥٣، وبمدرسة الأاسن بالقاهرة فى ١٩٥٣، وبكلية الآداب بجامعة الإسكندرية، عام ١٩٥٩/١٩٦٩.

عثمان ، حسن : تاريخ شرق أفريقيا . محاضرات متفاوتة غير مطبوعة ألقيت بمعهد الدراسات السودانية بجامعة ( القاهرة ) من ١٩٥٠ إلى١٩٥٤ ، و بمعهد الدراسات الأفريقية بكلية الآداب بجامعة القاهرة منذ ١٩٥٨ .

عثمان ، حسن وتوفيق ، محمد محمد : تاريخ مصر فى العهد العثمانى (١٥١٧ – ١٧٩٨) . مستخرج من كتاب المجمل فى التاريخ المصرى الذى أصدره بعض أعضاء هيئة التدريس بكلية الآداب بجامعة (القاهرة) بإشراف حسن إبراهيم حسن . القاهرة ، ١٩٤٢ .

العقيقي ، نجيب : المستشرقون ، ٣ أجزاء . القاهرة ، ١٩٦٥ .

غربال ، محمد شفيق : تاريخ الشرق الأدنى فى العصر العثمانى . محاضرات متفاوتة غير مطبوعة ألقيت بكلية الآداب بجامعة (القاهرة) من ١٩٣٠ إلى ١٩٣٩ وفي ١٩٤٤ .

فريا ون ، أحمد بك : منشآت السلاطين . القسطنطينية ، ١٢٦٥ – ١٢٦٥ ه . المعلوف ، عيسى إسكندر : تاريخ الأمير فخر الدين المعنى الثانى . جونية ، لبنان ، ١٩٣٤ .

يورمسون ، ج . ا. (مشرف) : الموسوعة الفلسفية المختصرة . ترجمة فؤاد كامل وجلال العشرى وعبد الرشيد الصادق وإشراف وإضافة للدكتور زكى نجيب محمود . القاهرة ، ١٩٦٣ .

## مراجع أوروپية :

Ammar, A.: Ibn-Khaldun's Prolegomena to History. Cambridge, 1941. (unpblished).

Antal, F.: Florentine Painting and its Social Background. London, 1948. Arnold, Th.: The Caliphate. Oxford, 1924.

Cambridge Ancient History. vol. V. Athens. (478-401 B.C.) Cambridge, 1927.

Carali, P.: Fakhr ad Din II. Principe del Libano e la Corte di Toscana (1605-1635). Roma, 1936.

Chailley, J.: Histoire Musical du Moyen Age. Paris, 1950.

De Sanctis, F.: Storia della Letteratura Italiana, 2 voll. Milano, 1934. translated by Joan Redgern, 2 vols. New York, 1959.

D'Ohsson, C.M.: Tableau Général de l'Empire Othoman, 7 vols. Paris, 1788-1824.

مهج البحثالتاريخي

Encyclopaedia of Islam, 4 vols. Leyden, 1913-1934.

Feuter, E.: Storia del Sistema degli Stati Europei dal 1492 al 1559, traduzione di B. Marin. Firenze, 1932.

George, H.B.: The Relations of Geography and History. Oxford, 1924. Histoire de la Musique, Encyclopédie de la Pléiade, sous la direction de Roland - Manuel, t. 1. Paris, 1960.

Jacobs, A.: A New Dictionary of Music. Harmondsworth, 1958.

Knolles, R. and Ricaut, P.: The Turkish History from the Original of that Nation to the Growth of the Ottoman Empire, with a Continuation to this Present year (1687), 3 vols. London, 1687-1700.

Larousse de la Musique, sous la direction de N. Dufourcq, 2 vols. Paris, 1957.

Luzzatto, G.: Storia Economica dell'Età Moderna e Contemporanea. Padova, 1932.

Mariti, G.: Istoria di Faccardino Grand-Emir dei Drusi. Livorno, 1787. Minadoi, G.: Historia della Guerra fra Turchi e Persiani. Venetia, 1594. Morey, Ch. R.: Mediaeval Art. New York, 1942.

Mottini, G.E.: Storia dell'Arte Italiana. Milano, 1934.

Murray, Peter and Linda: A Dictionary of Art and Artists. Harmondsworth, 1959.

Nallino, C.A.: Appunti sulla Natura del Califfato in Genere e sul Presunto Califfato Ottomano, opuscolo. Roma, 1917.

— : La Fine del così detto Califfato Ottomano, opuscolo. Roma, 1924. Osman, H. : Fakhr ud - Din II. Emiro del Libano e le sue Relazioni con l'Occidente, con Documenti Inediti, vol. I. 1572 - 1618. Roma, 1938. (Tesi di Laurea in Lettere e Filosfia presso l'Università di Roma, non ancora pubblicata).

Pearce, F.B.: Zanzibar, the Island Metropolis of East Africa. London, 1920.

Semple, E. Ch.: Influences of Geographic Environment. New York, 1911.

Spiegelberg, W.: The Credibility of Herodotus' Account of Egypt, translated by A.M. Blackman. Oxford, 1927.

### بعض المجلات التاريخية :

American Historical Review. New York, 1879.. English Historical Review. London, 1886.. La Revue des Questions Historiques. Paris, 1866.. Rivista Storica Italiana. Torino, 1884..

## أعمال منشورة للمؤلف وتحت الطبع

#### مقالات:

- ١ البحر الأحمر كطريق تجارى في عهود البيزنطيين والعرب والمماليك.
  - ٢ ـ دير الأنبا أنطونيوس.
- نشرتا فى «رحلة كلية الآداب إلى ساحل البحر الأحمر وبعض مناطق الآثار بالوجه القبلي» برئاسة الأستاذ محمد شفيق غربال ، كتبها بعض أعضاء هيئة التدريس بكلية الآداب بجامعة (القاهرة). القاهرة ، ١٩٣٩.
- ۳ کیف ریکتب التاریخ ، سبع مقالات بمجلة الرسالة أعداد ۲۲۳ ، ۲۲۶ ، ۲۲۵ ، ۲۲۶ ، ۲۲۶ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹ . القاهرة ، أغسطس ــ د يسمبر ۱۹۶۱ .
- ٤ البحر (مناجاة أدبية) بمجلة الرسالة عدد ٤٣٧. القاهرة ، ١٧ نوڤمبر ١٩٤١.
- تاريخ مصر فى العهد العثمانى (١٥١٧ ١٧٩٨) ، بالاشتراك مع الأستاذ عمد عمد عمد توفيق ، فى كتاب « المجمل فى التاريخ المصرى » الذى أصدره بعض أعضاء هيئة التدريس بكلية الآداب بجامعة (القاهرة) بإشراف الأستاذ الدكتور حسن إبراهيم حسن . القاهرة ، ١٩٤٢ .
- ت فخر الدين الثانى أمير لبنان وبلاط تسكانا ( ١٦٠٥ ١٦٣٥ ) للأب بولس
   قرألى . عرض ونقد مع تقديم وثائق لم تنشر . بمجلة كلية الآداب بجامعة
   (القاهرة) ، مجلد ٦ . القاهرة ، ١٩٤٢ .
- ٧ ـــ سافونا رولا ، أربع مقالات بمجلة الثقافة أعداد ٢٤٩، ٢٤٩ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ . القاهرة ، سيتمبر ـــ نوڤمبر ١٩٤٣ .
- ۸ دانتی ألیجییری : حیاته وشخصیته . بمجلة الکاتب المصری ، مجلد ۸ عدد ۳۱ . القاهرة ، أبريل ۱۹٤۸ .
- ٩ ــ سوريا ولبنان ( في التاريخ المعاصر )، عرض ونقد لكتاب ألبرت حوراني .
   بالحجلة التاريخية المصرية ، مجلد ١ . القاهرة ، أكتوبر ١٩٤٨ .

- ۱۰ فرنتشسكا دا ريميني عند دانتي أليجييرى ، ترجمة وتحليل وشروح وتعليقات مع تقديم نص من «الجحيم». بمجلة كلية الآداب بجامعة (القاهرة)، مجلد ۱۱ ج۱. القاهرة، مايو ۱۹۶۹.
- 11 فاريناتا دلى أوبرتى وكاڤالكانتى دى كاڤالكانتى فى جحيم دانتى ، ترجمة وتحليل وشروح وتعليقات مع تقديم نص من «الجحيم». بمجلة كلية الآداب بجامعة (القاهرة) ، مجلد 11 ج ٢ . القاهرة ، ديسمبر ١٩٤٩ .
- 17 أوجولينو دلا جيراردسكا في جحيم دانتي ، ترجمة وتحليل وشروح وتعليقات مع تقديم نص من « الجحيم » . بمجلة كلية الآداب بجامعة (القاهرة) ، مجلد ١٢ ج ٢ . القاهرة ، ديسمبر ١٩٥٠ .
- Dante in Arabic. In The Seventy Third Annual Report of \\"
  the Dante Society of America. Widener Library, Harvard
  University, Cambridge Massachusetts U.S.A., 1955.
- ١٤ أفريقيا فى جحيم دانتى ، ترجمة وتحليل وشروح وتعليقات مع تقديم نصوص
   من « الجحيم » . بمجلة كلية الآداب بجامعة الإسكندرية ، عدد ١٠ .
   الإسكنارية ، ١٩٥٦ .
- 10 الأنشودة الخامسة من مطهر دانتي ، ترجمة وتحليل وشروح وتعليقات مع تقديم نص من « المطهر » . بمجلة كلية الآداب بجامعة القاهرة ، مجلد ١٩٥٨ .
- 17 أفريقيا فى مطهر دانتى ، ترجمة وتحليل وشروح وتعليقات مع تقديم نصوص من «المطهر» . بمجلة كلية الآداب بجامعة الإسكندرية ، عدد ١٤ . الإسكندرية ، ١٩٦٠ .
- Dante e il Mondo Arabo » ۱۷ ». مقال فى مجلة « وقائع وأخبار » فى مناسبة المعرض الثقافى الذى أقامته « شركة پيريلتى» عن « مصر القديمة والحديثة » فى ميلانو فى مارس ١٩٦٧.

#### کتب:

١٨ - منهج البحث التاريخي . الطبعة الأولى ، مطبعة الاعتماد ، القاهرة ، ١٩٤٣.
 الطبعة الثانية مزيدة منقحة . دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٥ .

- الطبعة الثالثة منقحة . دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٧٠ .
- 19 ـ ساڤونارولا : الراهب الثائر . دار الكاتب المصرى، القاهرة ، ١٩٤٧ . حاز تقدير لجنة جوائز (الدولة) في شتاء ١٩٤٩ ، وترجم إلى التركية .
- ٢ كوميديا دانتي أليجييرى «الفلورنسي مولداً لا تُخلقاً»: النشيد الأول: المحميم، مقدمة وترجمة وتحليل وشروح وتعليقات. دار المعارف، القاهرة، ١٩٥٩.
  - الطبعة الثانية مزيدة ومنقحة . دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٧ .
- ۲۱ كوميديا دانتي أليجييري «الفلورنسي مولداً لا تُخلقاً »: النشيد الثاني : المطهر ، مقدمة وترجمة وتحليل وشروح وتعليقات وتذييل . دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٤ .
  - الطبعة الثانية المزيدة والمنقحة تحت الطبع بدار المعارف ١٩٧٠.
- ۲۲ كوميديا دانتي أليجيبرى « الفلورنسي مولداً لا تُخلقاً » : النشيد الثالث : الفردوس ، مقدمة وترجمة وتحليل وشروح وتعليقات وملاحق وتذبيل . دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٦٩ .

## تحت الطبع:

٢٣ ـ أفريقيا في فردوس دانتي ، ترجمة وتحليل وشرح وتعليقات مع تقديم نصوص من « الفردوس » بمجلة كلية الآداب بجامعة الإسكندرية.

THE TOTAL SECTION OF THE PROPERTY OF THE PROPE

The Same of the Same of the Same

# فهرست الكتاب

| صفحة                                    | And the second of the second o |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥                                       | إهداء الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧                                       | تصدير الطبعة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 4                                       | تصدير الطبعة الأولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                         | مقدمة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77-11                                   | معنى التاريخ – هل التاريخ علم أم فن – أهمية دراسة التاريخ – بعض صفات المؤرخ–<br>مهج البحث التاريخي – دراسة آثار الإنسان ومخلفاته – تحديد قيمة المؤلفات التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                         | الفصل الأول : العلوم المساعدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 07-70                                   | تمهيد – اللغات – الفيلولوجيا – الخطوط – الوثائق – الأختام – الرنوك – النميات – الجغرافيا – الاقتصاد – الآداب – فنون الرسم والتصوير والنحت والعارة – الفنون الموسيقية – التاريخ – طائفة من العلوم الأخرى– الارتحال والسفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| -, ,-                                   | الموسيقية ــ الدريع ــ عالمه س الملوم الرحوي الدريت والسعر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                         | الفصل الثاني : اختيار موضوع البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77-04                                   | الاختيار بالنسبة للطالب الجامعي – الاختيار بالنسبة للباحث في التاريخ – بعض القواعد العامة – بعض أمثلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                         | الفصل الثالث : جمع الأصول والمراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                         | تمهيد – كتب المراجع (الببليوغرافيات) – الوثائق – البحث عن الوثائق – أمثلة : البحث عن الوثائق في دار المحفوظات المصرية – في أرشيڤ فلورنسا التاريخي – في أرشيڤ بيزا – في كنيسة فرسان سان استيفانو في بيزا – في أرشيڤ البندقية – في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>⋏∙</b> ─٦∨                           | أرشيف فحينا التاريخي – في أرشيف وزارة الحارجية في پاريس – في المكتبة الوطنية في پاريس – في المكتبة الوطنية في پاريس – في أرشيف لندن التاريخي – كتابة المذكرات – الرسوم والصور – آثار الإنسان ومخلفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                         | الفصل الرابع: نقد الأصول: إثبات صحتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ^ ^ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | تمهيد في أهمية النقد ومراحله – التزييف والانتحال – أمثلة : مجموعة سليم العربي –<br>كتابات عن سردينيا – ملحق مذكرات بايي – مراسلات ماري أنطوانيت – مشكلة البراق .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

صفحة

### الفصل الخامس: نقد الأصول: تعيين شخصية المؤلف وتحديد زمان التدوين ومكانه

الأهمية في معرفة شخص المؤلف – أمثلة : رسالة ابن معن في سنة ١٥٨٥ – مؤلف أخبار رحلة الأمير فخر الدين المعني إلى إيطاليا من سنة ١٦١٦ إلى سنة ١٦١٨ – شيء عن المصادمات البحرية بين العبانيين والتسكان في القرنين السادس عشر والسابع عشر – كاميل ديمولان في پاريس في ٢٢ يونيو سنة ١٧٨٩ – سفير البندقية في پاريس في أواخر يونيو سنة ١٧٨٩ – محطوطة عن أخبار الدولة المصرية في سورية في زمن إبراهيم باشا – جمع المعلومات عن شخصية المؤلف – معرفة زمن التدوين – تحديد مكان التدوين . ١٠٤–١٠٤

### الفصل السادس: نقد الأصول: تحرى نصوص الأصول وتحديد العلاقة بينها

أهمية تحرى النص – الحالة التي يوجد فيها الأصل الأول بخط المؤلف – إبقاء اللغة كما هي عند النشر – الحالة التي توجد بها نسخة واحدة مأخوذة عن أصل مجهول – مثال: أحد منشورات إبراهيم باشا في سورية – الحالة التي يضيع فيها الأصل الأول وتوجدعدة نسخ مأخوذة عنه وضرورة تحديد العلاقة بينها – مثال: نشر تاريخ الأمير فخر الدين المعنى – أمثلة من الأصول المطبوعة: مذكرات بابي ومحاضر جلسات الجمعية الوطنية في پاريس – اجتماع الجمعية الوطنية في ٢٠٠ يونيو سنة ١١٧٥ واعتماد بعض المصادر على بعض – أهمية تحديد العلاقة بين المصادر ومثال عن جريدتي المونيتير والديبا – اتفاق روايات معاصرة على الحطأ.

### الفصل السابع: النقد الباطني الإيجابي

### الفصل الثامن: النقد الباطني السلبي

### الفصل التاسع : إثبات الحقائق التاريخية

النقد تمهيد لإثبات الحقائق – الرواية المفردة – تعارض عدة روايات – مثال عن شعار پاريس في سنة ١٧٨٩ – تعارض الروايات التاريخية مع حقائق العلوم الطبيعية – اتفاق عدة روايات – مثال عن حادت ملعب التنس في سنة ١٧٨٩ – سكوت بعض الأصول عن حادث ودكره في أصول أخرى : مثال عن رحلة الأمير فخر الدين المعي

| صفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الجزئية إلى لبنان خلال ١٦١٥ – ١٦١٦ – إثبات الحقائق التاريخية فىالتاريخ القديم :<br>مثال من رحلة هير ودوت إلى مصر – استنباط الحقيقة من ظروف الحادث : مثال لحالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| إجرامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الفصّل العاشر : بعض القواعد العامة للتركيب التاريخي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| طبيعة الحقائق التاريخية – أنواع الحقائق – مقارنة الحاضر بالماضي ١٦٤–١٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الفصل الحادي عشر: تنظيم الحقائق التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| اختيار الحقائق – تقسيمها – مثال التقسيم العام – أساس التقسيم – التذرع ببعض الأسئلة – تحديد البدء والهاية – مثال من تاريخ الثورة الفرنسية الكبرى : من يوليو سنة ١٧٨٧ إلى يوليو ١٧٩٠ – مجموعات الحقائق المختلفة – إبراز محور الحوادث – إظهار تطور المجتمع – بعض أمثلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| and the second of the second o |
| الفصل الثاني عشر: الاجتهاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تحذيرات – الاجتهاد السلبي وسكوت المصادر – مسألة نزول المتوكل عن الحلافة السلطان سليم الأول في سنة ١٠٥ – الاجتهاد الإيجابي – ملاحظات وتحذيرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الفصل الثالث عشر : التعليل والإيضاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بعض آراء ميتافيز يقية – الطريقة المقارنة – أسباب الحوادث الخاصة – أسباب وراثية      ١٩٠–١٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| en de la companya de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الفصل الرابع عشر: إنشاء الصيغة التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الإطناب والإيجاز والتركيز – الصيغة التاريخية بالنسبة للحقائق العامة والحاصة – بيان<br>طبيعة الحقائق – بيان الكم والعدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الفصل الحامس عشر : العرض التاريخي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| كتابة التاريخ للجمهور وللإخصائيين – شروط العرض التاريخي – اللغة : الوحدة التاريخي ، طريقة الكتابة – الهوامش : الأصول والمراجع، بعض النصوص والآراء – ملاحق البحث : ملاحق البحث :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| و پر آرتیها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| خاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مكتبة البحث<br>مكتبة البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مكتبة البحث<br>أولا: عمراحم البحث التاريخي وما نتصل بدراسة التاريخ و من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| أولا : مراجع البحث التاريخي وما يتصل بدراسة التاريخ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| Y • X   |        | •         |           | ريخ .  | دراسة التار | التي تفيد في ه | المسلمين ا | مراجع علماه     | : بمض   | ایا    |
|---------|--------|-----------|-----------|--------|-------------|----------------|------------|-----------------|---------|--------|
|         | ردة في | بخية الوا | لل التار  | المسائ | اسة بعضر    | دمت فی در      | التي استخ  | رِل والمراجع    | : الأصو | أثالثا |
| ٧٠٨     | ٠      | •         |           | •      | <i>:</i>    | •              |            | كتاب .          | هذا ال  |        |
| Y • A   |        |           |           |        |             |                |            | تركية مخطوطة    |         |        |
| 7 . 9   | •      |           |           |        |             | بالقلعة .      | ت المصرية  | دار المحفوظار   | وثائق   |        |
|         | لأراضى | زامات ا   | دفاتر الة | ات – د | د الفرمانا  | – دفاتر قی     | إن مصر     | کشیده ء دیو     | دفاتر   |        |
| 7 • 9   |        | •         | • 1       | نية .  | باتر الميزا | القلاع – دا    | عسا كر     | ك – مرتبات      | والحمار |        |
| 7 • 9   |        |           | •         | •      | القاهرة     | كتبة جامعة     | مخطوط بم   | نامه، سليمان ،  | قانون   |        |
|         |        | •         | •         | •      |             |                | وطة :      | أورو پية مخط    | وثائق   |        |
| 7.9     | •      |           | •         | • .    |             | •              | . اس       | أرشيث فلورن     | وثائق   |        |
| 7 • 9   |        |           | •         | • .    |             | ,              | ية .       | أرشيف البندة    | وثائق   |        |
| 7 • 9   |        | •         | •,        | •      |             |                | •          | أرشيف فمينا     | وثائق   |        |
| 7.9     |        |           |           |        |             |                |            | المكتبة الوطنيا |         |        |
| 7 • 9   |        |           | .•        | •      |             |                |            | أرشيف لندن      | وثائق   |        |
| 711-7   | 4      |           |           |        |             | •              | •          | عربية .         | مراجع   |        |
| Y 1 Y-Y | 11     |           | •         |        |             | •              | •          | أوروپية         | مراجع   |        |
| 710=T   | ۳      |           |           |        |             |                |            | منشورة للمؤل    |         |        |
| Y14-Y   | ۲۱     |           |           |        |             |                |            |                 |         |        |