

#### (٩٤) سِوُلِةِ الشِّرِجُ مَكِيتَهُ وَلَيْنَا لِهَا مِنَا لِنِيْنَ

يروى عن طاووس وعمر بن عبد العزيز أنهماكاما يقولان هذه السورة وسورة الضحى سورة واحدة وكاما يقرآنهما فى الركعة الواحدة وماكاما يفصلان بينهما ببسم الله الرحمن الرحيم والذى دعاهما إلى ذلك هو أن قوله تعالى ( ألم نشرح لك )كالعطف على قوله ( ألم يجدك يتيما ) وليس كذلك لآن (الاول)كان نزوله حال اغتمام الرسول بالله من إيذاء الكفار فكانت حال محنة وضيق صدر ( والثانى ) يقتضى أن يكون حال النزول منشرح الصدر طيب القلب ، فأنى يجتمعان .

إِسْ إِلَّهِ الرَّحِيمِ

أَلَرْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ٢

بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ أَلَّمْ نَشْرَحَ لَكُ صَدْرُكُ ﴾

استفهم عن انتفاء الشرح على وجه الإنكار ، فأفاد إثبات الشرح وايجابه ، فكا نه قيل : شرحنا لك صدرك ، وفي شرح الصدر قولان :

﴿ الآول ﴾ ما روى أن جبريل عليه السلام أناه وشق صدره وأخرج قلبه وغسله وأنقاه من المعاصى ثم ملاه علماً وإيماناً ووضعه في صدره .

واعلم أن القياضى طعن فى هذه الرواية من وجوه: (أحدها) أن الرواية أن هدذه الواقعة إلىما وقعت فى حال صغره عليه السلام وذلك من المعجزات ، فلايجوز أن تتقدم نبوته (وثانيها) أن تأثير الفسل فى إزالة الآجسام ، والمعاصى ليست بأجسام فلا يكون للمسل فيها أثر (ثالثها) أنه لايصح أن يملأ القلب علماً ، بل الله تعالى يخلق ثيه الدلوم (والجواب) عن (الأول) أن تقويم المعجز على زمان البعثة جائز عندنا ، وذلك هو المسمى بالإرهاص ، ومثله فى حق الرسول عليه السلام كثير .

وأما ( الثانى والثالث ) فلا يبعد أن يكون حصول ذلك الدم الاسود الذي غسلوه من قلب الرسول عليه السلام علامة للفلب الذي يميل إلى المعاصى ، ويحجم عن الطاعات ، فإذا أزالوه عنه كان ذلك علامة لكون صاحبه مواظباً على الطاعات محترزاً عن السيئات ، فكان ذلك كالملامة للملائكة على كون صاحبه معصوما ، وأيضاً فلأن الله تعالى يفعل مايشا. ويحكم ماريد

(والقول الثانى) أن المراد من شرح الصدر ما رجع إلى الممر فة والطاعة ، ثم ذكروافيه وجوها (أحدها) أنه عليه السلام لما بعث إلى الجن والإنس فكان يضيق صدره عن منازعة الجن والإنس والبراء قمن كاعابد ومعبود سوى الله ، فآناه الله من آياته ما اتسع لكل ما حمله وصغره عنده كل شيء المتعلمين المشاق ، وذلك بأن أخرج عن فلبه جميع الهموم وماترك فيه إلاهذا الهم الواحد ، فاكان يخطر بباله هم النفقة والعيال ، ولا يبالى بما يتوجه إليه من إيذائهم ، حتى صاروا في عينه دون الذباب لم يجبن خوفاً من وعيدهم ، ولم بمل إلى مالهم ، وبالجملة فشرح الصدر عبارة عن علم بحقارة الدنيا وكال الآخرة ، ونظيره قوله (فن يردانه أن بديه يشرح صدره للاسلام ، ومن يرد أن يضله يحمل صدره صنيقاً حرجاً ) وروى أنهم قالوا : يارسول الله أينشرح الصدر؟ قال ذم ، قالوا وماعلامة ذلك؟ قال و التجافى عن الغرور ، والإنابة إلى دار الحلود ، والإعداد للموت قبل نروله » وتحقيق القول فيه أن صدق الإبمان بالله ووعده ووعيده يوجب للانسان الزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة والاستعداد للموت (وثانيها) أنه انفتح صدره حتى أنه كان يتسع لجميع المهمات لا يقلق ولا يضجر ولا يتغير ، بل هوفي حالى البؤس والفرح منشرح الصدر مشتفل بأداء ماكاف به ، والشرح يضيق صدر كقوله (ولقد نعلم أنك يضيق صدر كقوله (ولقد نعلم أنك يضيق صدرك) وههنا الإراحة من الهموم ، والعرب تسمى الغم والهم ضيق صدر كقوله (ولقد نعلم أنك يضيق صدرك) وههنا الوالات:

(الأولى) لم ذكر الصدر ولم يذكر القلب؟ (والجواب) لأن محل الوسوسة هو الصدر على ماقال (يوسوس في صدور الناس) فإزالة تلك الوسوسة وإبدالها بدواعي الحير هي الشرح، فلا جرم خص ذلك الشرح بالصدر دون القلب ، وقال محمد بن على الغرمذي : القلب محمل العقل والمدرفة ، وهو الذي يقصده الشيطان ، فالشيطان بحي إلى الصدرالذي هو حصن القلب ، فاذا وجد مسلكا أغار قيه و نزل جنده فيه ، وبث فيه من الهموم والغموم والحرص فيضيق القلب حينئذ ولا يجد للطاعة لذة ولا الاسلام حلاوة ، وإذا طرد العدو في الابتداء منع وحصل الآمن ويزول الضيق وينشرح الصدر ويتيسر له القيام بأداء العبودية .

(الدوال الثان ) لم قال (الم نشرح لك صدرك) ولم يقل ألم نشرح صدرك ؟ (والجواب) من وجهين (أحدهما) كا نه تعالى يقول لام بلام ، فأنت إنما تفعل جميع الطاعات لاجلى كا قال (إلا ليعبدون ، أقم الصلاة لذكرى) فأنا أيضا جميع ما أفعله لاجلك (وثانيها) أن فيها تنبيها على أن منافع الرسالة عائدة إليه عليه السلام ،كا نه تعالى قال إنما شرحنا صدرك لاجلك لا لاجلى . (السؤال الثالث ) لم قال (ألم نشرح) ولم يقل ألم أشرح ؟ (والجواب) إن حماناه على نون التعظيم ، فالمعنى أن عظمة المنعم تدل على عظمة النعمة ، فدل ذلك على أن ذلك الشرح نعمة لا تصل العقول إلى كنه جلالنها ، وإن حملناه على نون الجميع ، فالمعنى كا نه تعالى يقول : لم أشرحه وحمدى بل أعملت فيه ملائكتي ، فكنت شرى الملائكة حواليك وبين يديك حتى يقوى قلبك ، فأديت بل أعملت فيه ملائكتي ، فكنت شرى الملائكة حواليك وبين يديك حتى يقوى قلبك ، فأديت

#### وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ﴿ الَّذِي آَنْفَضَ ظَهْرَكَ ﴿ ٢

الرسالة وأنت قوى القلب ولحقتهم هيبة ، فلم يجيبوا لك جواباً ، فلو كنت ضيق القلب لضحكوا منك ، فسبحان من جعل قوة قلبك جبناً فيهم ، وانشراح صدرك ضيقاً فيهم .

قوله تعالى : ﴿ وَوَضَّمَنَا عَسُكُ وَزُرُكُ ، الذِّي أَنْقَضَ ظَهُرُكُ ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ قال المبرد هذا محمر ل على معنى ألم نشرح لا على لفظه ، لآنك لا تقول ألم وضعنا ولكن معنى ألم نشرح قد شرحنا ، فحمل الثانى على معنى الأول لا على ظاهر اللفظ ، لانه لوكان معطوفاً على ظاهره لوجب أن يقال ونضع عنك وزرك .

﴿ المسألة الثانية ﴾ معنى الوزر ثقل الذنب، وقد من تفسيره عند قوله (وهم بحملون أوزارهم) وهو كقوله تعالى (ليغفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر).

وأما قرله (أنقص ظهرك) فقال علماء اللغة الاصل فيه أن الظهر إذا أثقل الحمل سمع له نقيض أى صوت خنى ، وهو صرت المحامل والرحال والاضلاع ، أو البعير إذا أثقله الحمل فهو مثل لما كان يثقل على رسول الله صلى الله عليه وسلم من أوزاره .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ احتج بهذه الآية من أثبت المعصية للأنبياء عليهم السلام ( والجواب ) عنه من و جهين ( الأول ) أن الذين يجوزون الصغائر على الانبياء عليهم السلام حملوا هذه الآية عليها ، لا يقال إن قوله (الذي أنقض ظه ك) يدل على كونه عظماً . فكيف يليق ذلك بالصفائر ، لانا نقول: إنما وصف ذاك بإ قاضالظهر مع كونها معفيرة لشدة اغتمام النبي ﷺ بو قوعه منه وتحسره مع ندمه عليه ، وأما إنما وصفه بذاك لأن تأثيره فيها يزول به من الثوابُّ عظيم ، فيجوز لذلك ما ذكره الله تعالى . هذا تقرير الكلام على قول المعتزلة وفيه إشكال، وهو أن العفو عن الصغيرة واجب على الله تعالى عند القاضي ، والله نعـالى ذكر هذه الآية في معرض الامتنان ، ومن المعلوم أن الامتنان بفعل الواجب غير جائز (الوجه الثاني) أن يحمل ذلك على غير الذنب، وفيه وجوه ( أحدِمًا ) قال قتادة : كانت للني ﷺ ذنوب سلفت منه في الجاهلية قبل النبوة ، و تد أثقلته فغفرها له (وثانيها) لذ المراد منه تخفيف أعباء النبرة التي إنثقل الظهر من القيام بأمرها وحفظ موجباتها والمحافظة على حقوقها ، فسهل الله تمالى ذلك عليه ، وحط عنه ثقلها بأن يسرها عليه حتى تيسرت له (وثالثها) الوزر ماكان يكرهه من تغييرهم لسنة الخليل . وكان لا يقدر على منعهم إلى أن قواه الله ، وقال له (أن اتبع ملة إراهيم). (ورابعها) أنها ذنوب أمته صارت كالوزر عليه، ما ذا يصنع في حقهم إلى أن قال (وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم) فأمنه من العذاب في العاجل ، ووعد له الشفاعة في الآجل ( وخامسها ) معناه عصمناك عن الوزر الذي ينقض ظهرك ، لوكان ذلك الذنب حاصلاً ، فسمى العصمة وضعاً مجازاً ، فن ذلك ما روى أنه حضر وليمة

#### وَرَفَعْنَ الْكَ ذِكْرُكَ ٢

فيها دف ومزامير قبل البعثة ليسمع ، فضرب الله على أذنه فلم يوقظه إلا حر الشمس من الغد (وسادسها) الوزر ما أصابه من الهية والفزع في أول إملاقاة جبربل عليه السلام ، حين أخذته الرعدة ، وكاد يرمى نفسه من الجبل ، ثم تقوى حتى ألفه وصاربحالة كاد يرمى بنفسه من الجبل الشدة اشتياقه (وسابعها) الوزر ماكان يلحقه من الآذى والشتم حتى كاد ينقض ظهره و تأخذه الرعدة ، ثم قواء الله تعالى حتى صار بحيث كاذرا يدمون وجهه ، و [هو] يقول و اللهم اهد قوى » (و ثامنها) لئن كان نزول السورة بعد موت أى طالب وخديجة ، فلقد كان فراقهما عليه وزراً عظيا ، فوضغ عنه الوزر برفعه إلى السها. حتى لقيه كل ملك وحياة فارتفع له الذكر ، فلذلك قال (ورفعنا لك ذكرك) (و تاسعها) أن المراد من الوزر والثقل الحيرة التى كانت له قبل البعثة ، وذلك أنه بكال عقله لما نظر إلى عظيم نعم الله تمالى عليه ، حيث أخرجه من الدم إلى الوجود وأعطاه الحياة والعقل وأنو اعالنعم ، نقل عليه نعم الله وكاد ينقض ظهره من الحياء ، لأنه عليه السلام كان يرى أن نعم الله عليه لا ننقطع ، وماكان يعرف أنه كيف كان يطبع ربه ، فلما جا. ته النبوة والتكليف وعرف أنه كيف يذبني له أن يطبع ربه ، فلما جا. ته النبوة والتكليف وعرف أنه كيف يذبني له أن يطبع ربه ، فلما جا. ته النبوة والتكليف وعرف أنه كيف يذبني له أن يطبع ربه ، فلما جا. ته النبوة والتكليف وعرف أنه كيف يذبني له أن يطبع ربه ، فلما جا. ته النبوة والتكليف وهو لا يقابلها بنوع من أنواع الحدمة ، فإنه يثقل ذلك عليه جداً ، بحيث عيته الحياء ، فإذا كافه المنع بنوع خدمه سهل ذلك عليه وطاب قله .

ثم قال تعالى : ﴿ وَرَفْعَنَا لِكَ ذَكُرُكُ ﴾

وأعلم أنه عام فى كل ما ذكروه من النبوة ، وشهرته فى الأرض والسمرات ، اسمه مكترب على العرش ، وأنه يذكر معه فى الشهادة والتشهد ، وأنه تعالىذ كره فى الكتب المتقدمة ، وانتشارذكره فى الأفاق ، وأنه ختمت به النبوة ، وأنه يذكر فى الخطب والآذان ومفاتيح الرسائل ، وعند الحتم وجعل ذكره فى القرآن مقرو نابذكره ( والله ورسوله أحق أن برضوه ) ، (و من يطع الله ورسوله ) . و( أطيعوا الله وأطيعوا الرسول) ويناديه باسم الرسول والنبى ، حين ينادى غيره بالاسم ياموسى ياعيسى ، وأيضا جعله فى القلوب بحيث يستطيبون ذكره و هو معنى قوله تعالى (سيجعل لهم الرحمن و دا ) كما أنه تعالى يقول : أملا العالم من أتباعك كلهم يثنون عليك ويصلون عليك و يحفظون سنتك ، بل مامن فريضة من فرائض الصلاة إلا ومعه سنة فهم بمنثلون فى الفريضة أمرى ، وفى السنة أمرك و جعلت طاعتك طاعتى و بيعنك بيعتى ( من يطع الرسول فقد أطاع الله ) ( إن الذين يبابعو نك إنما يبايعون الله ) لا تأنف السلطين من اتباعك ، بل جراءة لاجهل الملوك أن ينصب خليفة من غير قيلتك ، فالقراء محفظون ألفاظ منشورك ، والمفسرون يفسرون معانى فرقانك ، والوعاظ يبلغون وعظك فالقراء محفظون ألفاظ منشورك ، والمفسرون يفسرون معانى فرقانك ، والوعاظ يبلغون وعظك

#### فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿

بل العلماء والسلاطين يصلون إلى خـدمتك ، ويسلمون من ورا. البابعليك ، ويمسحون وجوههم بتراب روضتك ، ويرجون شفاعتك . فشرفك باق إلى يوم القيامة .

قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ مِعِ الْعِسْرِ يُسْرَأُ ، إِنْ مِعِ الْعِسْرِ يُسْرَأَ ﴾ وفيه مسائل :

و المسألة الأولى ﴾ وجه تعلق هذه الآية بما قبلها أن المشركين كانوا يميرون رسول الله يتالج بالفقر، ويقولون إن كان غرضك من هذا الذى تدعيه طلب الغنى جمعنا لك مالا حتى تدكون كأ يسر أهل مكة ، فشق ذلك على رسول الله يتالج حتى سبق إلى وهمه أنهم إنما رغبوا عن الإسلام لكونه فقيراً حقيراً عندهم ، فعدد الله تعالى عليه مننه في هـ ذه السورة ، وقال (ألم نشرح لك صدرك ، ووضعنا عنلا وزرك ) أى ما كنت فيه من أمر الجاهلية ، ثم وعده بالغنى في الدنيا ليزيل عن قلبه ما حصل فيه من التأذى بسبب أنهم عيروه بالفقر ، والدليل عليه دخول الفاء في قوله ( فإن مع العسر يسراً )كا نه تعالى قال : لا يحزنك ما يقول وما أنت فيه من القلة ، فإنه يحصل في الدنيا يسركامل .

إلى المسألة الثانية ♦ قال ابن عباس: يقول الله تعالى: خلقت عسراً واحداً بين يسربن، فلن يغلب عسر يسرين، وروى مقاتل عن النبي عليه الصلاة والسلام أنه قال ولن يغلب عسر يسرين، وقرأ هذه الآية، وفي تقرير هذا المدنى وجهان (الأول) قال الفراء والزجاج: العسر مذكور بالآلف واللام، وليس هناك معهود سابق فينصرف إلى الحقيقة، فيكون المراد بالعسر في اللفظين شيئاً واحداً. وأما اليسرفإنه مذكور على سبيل التنكير، فكان أحدهما غير الآخر، وزيف الجرجاني هذا وقال: إذا قال الرجل: أن مع الفارس سيفاً، إن مع الفارس سيفاً، يلزم أن يكون هناك فارس واحد ومعه سيفان، ومعلوم أن ذلك غير لازم من وضع العربية (الوجه الثاني) أن تكون الجملة الثانية تكريراً للأولى، كما كرر قوله (ويل يومئذ للسكذبين) ويكون الغرض تقرير معناها في النفوس وتمكيها في القلوب، كما يكرر المفرد في قولك: جاءني زيد زيد، والمراد من اليسرين: يسر الدنيا وهو ما تيسر من استفتاح البلاد، ويسر الآخرة وهو ثواب الجنة، لقوله تعالى (قل هل تربصون بنا إلا إحدى الحسنيين) وهما حسن الظفر وحسن الثواب، فالمراد من قوله « لن يغلب عسر يسرين » هذا، وذلك لآن عـر الدنيا بالنسبة إلى يسر الدنيا، فالمراد من قوله « لن يغلب عسر يسرين » هذا، وذلك لآن عـر الدنيا بالنسبة إلى يسر الدنيا، فالمراد من قوله « لن يغلب عسر يسرين » هذا، وذلك لآن عـر الدنيا بالنسبة إلى يسر الدنيا، فالمراد من قوله « لن يغلب عسر يسرين » هذا، وذلك لآن عـر الدنيا بالنسبة إلى يسر الدنيا، فوليل وسرا الآخرة كالمغمور القليل، وههنا سؤالان :

﴿ الآول ﴾ مامعني التنكير في اليسر؟ (جوابه) النفخيم ، كا نه قيل: إن مع اليسر يسراً ، إن مع العسر يسراً عظيها ، وأي يسر .

﴿ السؤال الثانى ﴾ اليسر لا يكون مع العسر ، لانهما ضدان فلا يجتمعان ( الجواب ) لما

#### فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبْ إِنَّ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ١

كان و قوع اليسر بعد العسر بزمان قليل ،كان مقطوعاً به فجمل كالمقارن له .

ثم قال تمالى ﴿ فإذا فرغت فانصب ﴾ وجه تعلق هذا بما قبله أنه تعالى لما عدد عليه نعمه السالفة ، و وعدهم بالنعم الآنية ، لا جرم بعثه على اشكر والاجتهاد فى العبادة ، فقال : فإذا ( فرغت فانصب) أى فانعب يقال نصب ينصب ، قال فتادة والضحاك ومقاتل : إذا فرغت من الصلاة المكتوبه (فانصب إلى بك) فى الدعاء ، وارغب إليه فى المسألة يعطك ، وقال الشعيم : إذا فرغت من التشهد فادع لدنياك وآخرتك ، وقال بجاهد : إذا فرغت من أمر دنياك فانصب وصل ، وقال عبد الله إذا فرغت من الفرائض فانصب فى قيام الليل ، وقال الحسن إذا فرغت من الفرو فاجتهد فى العبادة ، وقال على بن أى طلحة إذا كنت صحيحاً فانصب ، يعنى اجعل فراغك نصباً فى العبادة فى العبادة ما وأمر بهذا إنما قال الله ( فإذا فرغت فانصب ) و بالجملة فالمعنى أن يواصل بين بعض العبادات و بعض ، وأن لا يخلى وقتاً من أوقاته منها ، فإذا فرغ من عبادة أتبعها بأخرى .

وأماً قوله تعالى ﴿ وإلى ربك فارغب ﴾ ففيه وجهان (أحدهما) اجعل رغبتك إليه خصوصاً ولا تسأل إلا نضله متوكلا عليه ( وثانيها ) ارغب فى سائر ما نلتمسه ديناً ودنيا ونصرة على الاعداء إلى ربك ، وقرى. فرغب أى رغب الناس إلى طلب ما عنده ، والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

### (٩٥) سِوُلِقِ التِّهْنِ مُكَيِّدٌ وَأَيَانُهَا مُثَانِتُ

# بِشُ لِيَّةُ الْرَّحْمَ رِالْرِحِيمِ

# وَٱلتِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ١٥ وَطُورِ سِينِينَ ١٥ وَهَاذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ١٥

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ وَالَّتِينَ وَالزَّيْتُونَ ، وَطُورَ سَيْنِينَ ، وَهَذَا البَّلَدُ الْآمِينَ ﴾

اعلم أن الإشكال هو أن التين والزيتون ليسا من الامور الشريفة ، فكيف يليق أن يقسم الله تعالى بهما ؟ فلاجل هذا السؤال حصل فيه قولان :

﴿ الأولى إن المراد من التين والزيتون هذان الشيآن المشهوران ، قال ابن عباس : هو تينكم وزيتونكم هذا ، ثم ذكروا من خواص التين والزيتون أشياء .

أما التين فقالوا إنه غذا. وفاكمة ودوا. ، أماكونه غذا. فالأطباء زعموا أنه طعام لطيف سريع الهضم لا يمكث فى المعدة بلين الطبع و يخرج بطريق النرشح و يقلل البلغم و يطهر الكليتين و بزيل مافى المشانة من الرمل و يسمن البدن و يفتح مسام الكبد والطحال وهو خير الفواكه وأحدها ، وروى أنه أهدى لرسول مالي طبق من تين فأكل منه ، ثم قال لا سحابه و كلوافلو قلت إن فاكهة نزلت من الجنة لقلت هذه لانفاكمة الجنة بلا عجم فكلوها فإما تقطع البواسير و تنفع من النقرس » وعن على بن موسى الرضا عليهما السلام: التين يزيل نكمة الفم و يطول الشعر وهو أمان من الفالج ، وأماكونه دوا. ، فلانه يتداوى به فى إخراج فضول البدن .

واعلم أن لهـا بعدما ذكرنا خراص: (أحدها) أن ظاهرها كباطنها ليست كالجوز ظاهره قشر ولاكالتمر باطنه قشر، بل نقول إن من الثمار ما يخبث ظاهره ويطيب باطنه ،كالجوز والبطيخ ومنه ما يطيب ظاهره دون باطنه كالنمر والإجاص

أما التين فأنه طيب الظاهر والباطن (وثانيها) أن الاشجار تلائة شجرة تعدو تخلف وهي شجرة الخلاف، وثانية تعدو تني وهي التي تأتى بالنور أولا بعده بالثمرة كالتفاح وغيره، وشجرة تبذل قبل الوعد، وهي التين لابها تخرج الثمرة قبل أن تعد بالورد، بل لو غيرت العبارة لفلت هي شجرة تظهر المعنى قبل الدعوى، بل لك أن تقول إنها شجرة تخرج الثمرة قبل أن تلبس نفسها بورد أو بورق، والتفاح والمشمش وغيرهما تبدأ بنفسها، ثم بغيرها، أما شجرة التين فانها تهتم بغيرها

قبل اهتمامها بنفسها ، فسائر الأشجار كارباب المعاملة في قوله عليمه السلام و ايد بنفسك مم بمن تعول ﴾ وشجرة التينكالمصطفى عليه السلامكان يبدأ بغيره فإن فضل صرفه إلى نفسه ، بل من الذين أثنى الله عليهم في قوله (ويؤثرون على أنفسهم ولوكان بهم خصاصة)، (وثالثها) أن من حواص هـذه الشجرة أن سائر الأشجار إذا اسقطت الثمرة من موضعها لم تعد في تلك السـنة ، إلا التين فانه يعيد البذر وربمــا سقط ثم يعود مرة أخرى ( ورابعها ) أن النــين فى النوم رجل خير غنى فن نالها في المنام نال مالا وسمعة ، ومن أكلها رزقه الله أولاداً ( وخامسها ) روى أن آدم عليه الســلام لمــا عصى وفارقته ثيابه تستر بورق التين ، وروى أنه لمــا نزل وكان متزراً بورق التيناستوحش فطافالظباء حوله فاستأنس بها فأطعمها بعض ورق التين ، فرزقها الله الجمال صورة والملاحة معنى وغير دمها مسكا ، فلما تفرقت الظباء إلى مساكمًا رأى غيرها عليها من الجمال ما أعجبها ، فلماكانت من الغد جاءت الظاء على أثر الأولى إلى آدم فأطعمها من الورق فغير الله حالها إلى الجمال دون المسك، وذلك لأن الأولى جا.ت لآدم لا لأجل الطمع والطائفة الأخرى جا.ت للطمع سراً وإلى آدم ظاهرة ، فلا جرم غير الظاهر دون الباطن ، وأماً الزيتوبين فشجرته هي الشجّرة المباركة فاكمة من وجهو إدام من وجه ودوا. من وجه ، وهي في أغلب البلادلاتحتاج إلى تربية الناس، ثم لا تقتصر منفعتها غذاء بدنك ، بل هي غذاء السراج أيضاً وتولدها في الجبال التي لا توجد فيها شيء من الدهنية البتة ، وقيل من أخذ ورق الزبتون في المنام استمسك بالعروة الوثتي، وقال مريض لابنسيرين، رأيت في المنام كأنه قبل لي كل اللامين تشف، فقال كل أأزيتون فإنه لا شرقيــة و لاغربية ، ثم قال المفسرون : التين والزيتون اسم لهذين المأ كولين وفيهما هــذه المنافع الجليلة ، فوجب إجرا. اللفظ على الظاهر ، والجزم بأن الله تعـالى أقسم بهما لمـا فيهما هذه المصالح والمنافع.

(القول الثانى ) أنه ليس المراد هاتين التمرتين ، ثم ذكروا وجوها (أحدها) قال ابن عباس هما جلان من الآرض المقدسة ، يقال لهما بالسريانية طور تينا ، وطور زيتا ، لانهما منبئا اللتين والزيتون ، فكا نه تعالى أقسم بمنابت الانبياء ، فالجبل المختص بالتين لميسى عليه السلام . والزيتون الشأم مبعث محمد والله السلام ، والبلد الامين مبعث محمد والتي ، فيكون المراد من القسم فى الحقيقة تعظيم الانبياء وإعلاء درجاتهم (وثانبها) أن المراد من التين والزيتون مسجد المحمد المن زيد التين مسجد دمشق والزيتون مسجد بيت المقدس ، وقال آخرون التين مسجد أصحاب أهل الكف ، والزيتون مسجد إيليا ، وعن ابن عباس التين مسجد نزح المبنى على الجودى ، والزيتون مسجد بيت المقدس ، والقائلون بهذا القول إيما ذهبوا إليه لان القسم بالمسجد أحسن لانه موضع العبادة والطاعة ، فلما كانت هذه المساجد فى هذه المواضع التين والزيتون (وثالثها)

# لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيرٍ ١

المراد من التين والزينون بلدان ، فقال كعب التين دمشق والزيتون بيت المقدس ، وقال شهر ابن حوشب التين الكوفة ، والزيتون الشام ، وعن الربيع هما جبلان بين همدان وحلوان ، والقائلون بهذا القول ، إنما ذهبوا إليه لاناليهودو النصارى والمسلمين ومشركي قريش كل واحد منهم يعظم بلدة من هذه البلاد ، فالله تعالى أقسم بهذه البلاد بأسرها ، أو يقال إن دمشق وبيت المقدس فيهما نعم الدنيا ، والطور ومكه فيهما نعم الدين .

أما قوله تعالى ( وطور سينين ) فالمراد من ( الطور ) الجبل الذي كلم الله تعالى موسى عليه السلام عليه ، واختلفوا في ( سينين ) والأولى عنــد النحريين أن يكون سينين وسينا اسمين للمكان الذي حصل فيه الجبل أوضيفا إلى ذلك المكان ، وأما المفسرون فقال ابن عباس في رواية عكرمة ( الطور ) الجبل ( وسينين ) الحسن بلغة الحبشة ، وقال مجاهد ( سينين ) المبارك ، وقال الكلى هو الجبـل المشجر ذو الشجر ، وقال مقاتل كل جبـل فيه شجرِ مثمر فهو سينين وسينا بلمة النبط قال الواحمدى ، والأولى أن يكون سينين اسما للسكان الذي به الجبـل ، ثم ذلك سمى سينين أو سينا لحسنه أو لكونه مباركا ، ولا يجوز أن يكون سينين نعتاً للطور لإضافته إليه . أما قوله تعالى (وهذا البلد الامين) فالمراد مكه والامين: الآمن قال صاحب الكشاف من أمن الرجل أمانة فهر أمين وأمانته أن يحفظ من دخله كما يحفظ الأمين ما يؤتمن عليه ، ويجوز أن يكون فعيلا يمعني مفعول من أمنه لابه مأمون الغوائل،كما وصف بالامن في قوله ( حرماً آمناً ) يعني ذا أمن، وذكروا في كونه أميناً وجوهاً (أحدها) أن الله تعمالي حفظه عرب الفيل على ما يأتيك شرحه إن شاء الله تعالى ( و ثانيها ) أنها تحفظ لك جميع الأشياء فمباح الدم عند الالتجاء إليها آمن من السباع والصيود تستفيد منها الحفظ عند الالتجاء [ايها ( وثالثها ) ماروى أن عمركان يقبل الحجر ، ويقول إنك حجر لاتضر ولاتنفع ولولا أبي رأيت رسولالله ﷺ يقبلك ما قبلتك ، فقال له على عليه السلام إما أنه يضر وينفع إنَّ الله تعالى لما أخذ على ذرية آدم الميثاق كتبه فيرق أبيض ، وكان لهذا الركن يومئذلسان وشفتان وعينان ، فقال افتح فاك فألقمه ذلك الرق وقال تشهرلمن وافاك بالمرافاة إلى يوم القيامة ، فقال عمر لابقيت فى قوم لست فيهم يا أبا الحسن ثم قال تعالى ﴿ لقيد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ﴾ المراد من الإنسان هذه الماهية والتقويم تصبير الشيء على ما ينبغي أن يكون في التألف والتعديل ، يقال قومته تقريمـاً فاستقام وتقوم ، وذكروا في شرح ذلك الحسن وجوهاً (أحدها) أنه تعالى خلق كل ذي روح مكباً على

وجهه إلا الإنسان فإنه تعالى خلقه مديد القامة يتناول مأكوله بيده وقال الاصم في أكمل عقل

وفهم وأدب وعلم وبيان ، والحاصل أن القول الأول راجع إلى الصورة الظاهرة، والثانى إلى

# مُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ﴿ إِلَّا الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ فَلَهُمْ أَجُرُّ عَنْدُ وَلَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنُ وَ إِلَّا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُذَا مُنْ أَمُ مُنْ أَمُ مِنْ أَنِهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَمُ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُنْ أَمُ مُنْ أَمُ مُنْ أَمُ مُنْ أَنْ أَلَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ أَمُ مُنْ أَمُ مُنْ أَمُ اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلِي اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مُنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلّالِمُ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مُلْمُ اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّالِمُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مُنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مِنْ أَلَّا اللَّهُ مُ

السيرة الباطنة ، وعن يحيى بن أكثم القاضى أنه فسر التقويم بحسن الصورة ، فإنه حكى أن ملك زملانة خلا بزوجته فى ليلة مقمرة ، فقال إن لم تكونى أحسن من القمر فأنت كذا ، فأفتى الحكل بالحنث إلا يحيى بن أكثم فإنه قال لا يحنث ، فقيل له خالفت شيوخك ، فقال الفتوى بالعلم ولقد أفتى من هو أعلم منا وهو الله تعالى فإنه يقول (لقد خلفنا الإنسان فى أحسن تقويم) وكان بعض الصالحين يقول : إلهنا أعطيتنا فى الأولى أحسن الأشكال ، فأعطنا فى الآخرة أحسن الفعال ، وهو العفو عن الذنوب ، والتجاوز عن العبوب .

أما قوله تعالى ﴿ ثم رددناه أسفل سافلين ﴾ ففيــة وجهان: (الأول) قال ابن عباس يريد أرذل العمر، وهو مثل قوله يرد إلى أرذل العمر، قال ابن قتيبة السافلون هم الضعفاء والزمني، ومن لا يستطيع حيلة ولا يجد سبيلا، يقال سفل يسفل فهو سافل وهم سافلون ،كما يقال علا يعبلو فهو عال وهم عالون، أراد أن الهرم يخرف ويضعف سمسه وبصره وعقله و تقل حيلته ويعجز عن عمل الصالحات، فيكون أسفل الجمع، وقال الفراء: ولو كانت أسفل سافل لكان صوابا، لأن لفظ الإنسان واحد، وأنت تقول هـــذا أفضل قائم ولا تقول أفضل قائمين ، إلا أنه قيل سافلين على الجمع لآن الإنسان في معنى جمع فهو كقوله (والذي جاء بالصدق وصدق به أولئك هم المتقون) وقال (وإنا إذا أذقنا الإنسا منا رحمة فرح بها وإن تصهم).

( والقول الثانى ) ماذكره مجاهد والحسن ثم رددناه إلى النار ، قال على عليه السلام وضع أبو اب جهم بعضها أسفل من بعض فيبدأ بالأسفل فيملأ وهو أسفل سافلين ، وعلى هذا التقدير فالمعنى ثم رددناه إلى أسفل سافلين إلى النار .

أما قوله تعالى ﴿ إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ﴾ فاعلم أن هـذا الاستثناء على القول الأول منقطع ، والمعى ولـكن الذين كانوا صالحين من الهرى فلهم ثواب دائم على طاعتهم وصبرهم على ابتلاء الله أياهم بالشيخوخة والهرم ، وعلى مقاساة المشاق والقيام بالعبادة وعلى تخاذل بهوضهم ، وأما على القول الثاني فالاستثناء متصل ظاهر الاتصال .

أما قوله تعالى ﴿ فلهم أجر غير بمنون ﴾ ففيه قولان (أحدهما) غير منقوص ولا مقطوع (وثانيهما) أجر غير بمنون أى لايمن به عليهم، وأعلم أن كل ذلك من صفات الثواب، لانه يجب أن يكون غير منقطع وأن لا يكون منغصاً بالمنة.

ثم قال تعالى ﴿ فِمَا يَكَذَبِكُ بَعَدَ بِالدِّينَ ﴾ وفيه سؤالان:

# أَلَيْسَ اللهُ بِأَحْكُمُ الْمُنْكِمِينَ

﴿ الأولى ﴾ من المخاطب بقوله ( فما يكذبك ) ؟ الجواب فيه قولان ( أحدهما ) أنه خطاب للانسان على طريقة الالتفات ، والمراد من قوله ( فما يكذبك ) أن كل من أخبر عن الواقع بأنه لايقع فهو كاذب ، والمعنى فما الذى يلجئك إلى هذا الكذب ( والثانى ) وهو اختيار الفراء أنه خطاب مع محمد مرابع ، والمعنى فن يكذبك يا أيها الرسول بعد ظهور هذه الدلائل بالدين .

(السؤال الثانى) ما وجه التعجب؟ ( الجواب ) أن خلق الإنسان من النطفة و تقويمه بشراً سوياً و تدريجه فى مراتب الزيادة إلى أن يكمل ويستوى ، تم تنكيسه إلى أن يبلغ أرذل العمر دليل واضح على قدرة الخالق على الحشر والنشر ، فن شاهد هذه الحالة ثم بتى مصراً على إنكار الحشر فلا شى. أعجب منه .

قوله تعالى : ﴿ أَلْيُسُ اللَّهُ بَأُحِكُمُ الْحَا لَمُ يَنْ ﴾ وفيه مسألتان :

و المسألة الأولى في ذكروا في تفسيره وجهين (أحدهما) أن هذا تحقيق لما ذكر مِن خلق الإنسان ثم رده إلى أرذل العمر ، يقول الله تعالى : أليس الذي فعل ذلك بأحكم الحاكين صنعا وتدبيراً ، وإذل ثبتت القدرة والحكمة بهذه الدلالة صحالقول بإمكان الحشر ووقوعه ، أما الإمكان فبالنظر إلى القدرة ، وأما الوقوع فبالنظر إلى الحكمة لآن عدم ذلك يقدح في الحكمة ، كما قال تعالى وما خلقنا السهاء والأرض وما بينهما باطلا ذلك ظن الذين كفروا) . (والثاني) أن هذا تنبيه من الله تعالى لنبيه عليه السلام بأنه يحكم بينه وبين خصومه يوم القيامة بالعدل .

والمسألة الثانية في قال القياضي هذه الآية من أقوى الدلائل على أنه تعالى لا يفعل القبيح ولا يخلق أفعال العباد هم مافيها من السفه والظلم، فإنه لو كان الفاعل لأفعال العباد هو الله تعالى لكان كل سفه وكل أمر بسفه وكل ترغيب في سفه فهو من الله تعالى ومن كان كذلك فهو أسفه السفهاء، كما أنه لاحكمة ولا أمر بالحكمة ولا ترغيب في الحكمة إلا من الله تعالى، ومن كان كذلك فهو أحكم الحكماء، ولما ثبت في حقه تعالى الأمران لم يكن وصفه بأنه أحكم الحكماء أولى من وصفه بأنه أسفه السفهاء. ولما أمتنع هذا الوصف في حقه تعالى علمنا أنه ليس خالقاً لافعال العباد (والجواب) المعارضة بالهلم والداعي، ثم نقول: السفيه من قامت السفامة به لا من خاق السفاهة ، كما أن المتحرك والساكن من قامت الحركة والسكون به لامن خلقهما، والله سبحانه وتعالى أعلم بالصواب، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحه وسلم،

# (٩٦) سُو**رُةِ الْعِ**كَافِي كَيْنَهُ (٩٦) مُؤرِّةِ الْعِكَافِي كَيْنَهُ (٩٦) مُؤرِّةِ الْعِكَافِي كَيْنَهُ الْمُ

زعم المفسرونأن هذه السورةأول مانزل من القرآن وقال آخرون الفاتحة أول مانزل ممسورة القلم

إِنْ إِلَّا مِنْ الْرَحْمُ وَالْرَحِيمِ

ٱقْرَأْ بِٱسْمِ رَبِّكَ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ اقرأ باسم ربك ﴾ اعلم أن فى الباء من قوله ( باسم ربك ) قولين ( أحدهما ) قال أبو عبيدة الباء زائدة ، والمعنى : اقرأ اسم ربك ،كما قال الآخطل :

هن الحرائر لا ربات أخرة سود المحاجر لا يقرأن بالسور

و معنى اقرأ اسم ربك ، أى أذكر اسمه ، وهذا القول ضعيف لوجوه (أحدها) أنه لوكان معناه اذكر اسم ربك ما حسن منه أن يقول ما أنا بقارى. ، أى لا أذكر اسم ربى (وثانها) أن هدذا الامر لا يليق بالرسول ، لانه ماكان له شغل سوى ذكرالله ، فكيف يأمره بأن يشتغل بماكان مشغولا به أبداً (وثالثها) أن فيه تضييع الباء من غير فائدة .

(القول الثانى ) أن المراد من قوله (اقرآ) أى اقرآ القرآن، إذ القراءة لانستعمل إلا فيه قال تعالى (فاذا قرآناه فاتبع قرآنه) وقال (وقرآناً فرقنا لتقرأه على الناس على مكف) وقوله (باسم ربك النصب على الحال فيكون التقدير: افرأ القرآن مفتتحاً باسم ربك أى قل بسم الله ثم اقرأ، وفي هذا دلالة على أنه يجب قراءة التسمية في ابتداء كل سورة كما أبول الله تعالى وأمر به، وفي هذه الآية رد على من لا يرى ذلك واجباً ولا يبتدى. بها (وثانيها) أن يكون المعنى اقرأ القرآن مستعيناً باسم ربك كا نه يجعل الاسم آلة فيما يحاوله من أمر الدين والدنيا، ونظيره كتبت بالقلم، وتحقيقه أنه لما قال له (اقرأ) فقال له لست بقارى.، فقال (اقرأ باسم ربك) أى استعن باسم ربك واتخذه آلة في تحصيل هذا الذي عسر عليك (وثالثها) أن قوله (اقرأ باسم ربك) أى اجعل هذا الفعل لله وافعله لاجله الذي عسر عليك (وثالثها) أن قوله (اقرأ باسم ربك) أى اجعل هذا الفعل لله وافعله لاجله كا تقول بنيت هذه الدار باسم الامير وصنعت هذا الكتاب باسم الوزير ولاجله ، فإن العبادة

إذا صارت لله تعالى ، فكيف يحترى ، الشيطان أن يتصرف فيها هو لله تعالى ؟ فإن قيبل كيف يستمر هدنا الناويل فى قولك قبل الأكل بسم الله ، وكذا قبل كل فعل مباح ؟ قلنا فيه وجهان (أحدهما) أن ذلك إضافة مجازية كما تضيف ضيعتك إلى بمض الكبار لندفع بذلك ظلم الظلمة ، كذا تضيف فعلك إلى الله ليقطع الشيطان طمعه عن مشار كتك ، فقد روى أن من لم يذكر اسم الله شاركه الشيطان فى ذلك الطعام (والثانى) أنه ربما استعان بذلك المباح على التقوى على طاعة الله فيصح ذلك التأويل فيه .

أما قوله (ربك) ففيه سؤالان:

(أحدها) وهو أن الرب من صفات الفعل، والله من أسماء الذات واسهاء الذات أشرف من اسماء الفعل، ولأنا قد دللنا بالوجوه الكثيرة على أن اسم الله أشرف من اسم الرب، ثم إنه تعالى قال ههذا ( باسم ربك ) ولم يقل اقرأ باسم الله كما قال فى القسمية المعروفة ( بسم الله الرحمن الرحيم) وجوابه ) أنه أمر بالعبادة ، و بصفات الذات ، وهو لا يستوجب شيئاً ، وإنما يسترجب العبادة بصفات الفعل ، فكان ذلك أبلغ فى الحث على الطاعة ، ولأن هذه السورة كانت من أو ائل ما نزل على ماكان الرسول عليه السلام قد فزع فاستماله ليزول الفزع ، فقال هو الذى رباك فكيف يفزعك ؟ فأفاد هذا الحرف معنيين (أحدهما) ربيتك فلزمك القضاء فلا تنكاسل ( والثانى ) أن الشروع ملزم للاتمام ، وقد ربيتك منذ كذا فكيف أضيعك ، أى حين كنت علقا لم أدع تربيتك فبعد أن صرت خلقاً نفيساً مو حداً عارفاً بى كيف أضيعك ؛

(السؤال الشابي) ما الحكمة في أنه أضاف ذاته إليه ، فقال (باسم ربك)؟ (الجواب) تارة يضيف ذاته إليه بالربوبية كما همنا ، وتارة يضيفه إلى نفسه بالعبودية ، أسرى بعبده ، نظيره قوله عليه السلام وعلى منى وأنا منه كأنه تعالى يقول هولى وأنا له ، يقرره قوله تعالى (من يطع الرسول فقد أطاع الله ) أو نقول إضافة ذاته إلى عبده أحسن من إضافة العبد إليه ، إذ قد علم في الشاهد أن من له ابنان ينفعه أكبرهما دون الأصغر ، يقول هو ابني فحسب لما أنه ينال منه المنفعة ، فيقول الرب تعالى المنفعة تصل منى إليك ، ولم تصل منك إلى خدمة ولاطاعة إلى الآن ، فأفول أنا لك ولا أقول أنت لى ، ثم إذا أتيت بما طلبته منك من طاعة أو توبة أضفتك إلى نفسى فقلت أنول على عبده ( ياعبادى الذين أسرفوا ) .

(الدؤال الثالث ) لم ذكر عقيب قوله (ربك) قوله (الذي خلق)؟ (الجواب) كأن العبد يقول ما الدليل على أنك ربى؟ فيقول الآنك كنت بذاتك وصفاتك معدوما . ثم صرت موجوداً فلا بدلك في ذاتك وصفاتك من خالق ، وهذا الخلق والإيجاد تربية فدل ذلك على أنى ربك وأنت مربوبي .

# ٱلَّذِي خَلَقَ ١ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ١

قوله تعالى : ﴿ الذي خلق ، خلق الإنسان من علق ﴾ ففيه مسائل:

﴿ المسألة الأولى ﴾ في تفسير هذه الآية ثلاثة أوجه (أحدها) أن يكون قوله (الذي خلق) لا يقدر له مفعول ، و بكون المعنى أنه الذي حصل منه الحلق واستأثر به لاخالق سواه (والثانى) أن يقدر له مفعول و يكون المعنى أنه الذي خلق كل شيء ، فيتناول كل مخلوق ، لأنه مطلق ، فليس حمله على البعض أولى من حمله على الباقى ، كقولنا الله أكبر ، أى من كل شيء ، ثم قوله بعد ذلك (خلق الإنسان من علق) تخصيص للانسان بالذكر من بين جملة المخلوقات ، إما لأن التعزبل إليه أو لانه أشرف ما على وجه الارض (والثالث) أن يكون قوله (افرأباسم ربك الذي خلق) مبهماً مسره بقوله (خلق الإنسان من علق ) تفخيا لخلق الانسان ودلالة على عجيب فطرته .

﴿ المسألة الثانية ﴾ احتج الاصحاب بهــذه الآية على أنه لا خالق غير الله تعالى ، قالوا لانه سبحانه جعمل الخالقية صفة تميزة لذات الله نعالى عن سائر الذوات، وكل صفة همذا شأنها فإنه يستحيل وقوع الشركة فيها ، قالوا وبهذا الطربق عرفنا أن خاصية الإلهية هي القدرة على الاختراع وبما يؤكد ذلك أن فرعون لمـا طلب حقيقة الإله ، فقال : ( وما رب العالمين ) قال موسى ( ربكم . ورب ابائكم الاولين ) والربوبية إشارة إلى الحالقية التي ذكرها ههنا ، وكل ذلك يدل على قولنا . ﴿ الْمُسَالَةُ الثَّالِثَةُ ﴾ اتفق المتكلمون على أن أول الواجبات معرفة الله تعالى ، أو النظر في معرفة الله أو القصد إلى ذلك النظر على الاختلاف المشهور فيما بينهم ، ثم إن الحكيم سبحانه لمــا أراد أن يبعثه رسولا إلى المشركين ، لو قال له : اقرأ باسمربك الذي لاشريك له ، لا بوا أن يقبلوا ذلك منه ، لكنه تعالى قدم ذلك مقدمة تلجئهم إلى الاعتراف به كما يحكى إن زفر لما بعثه أبو حنيفة إلى البصرة لتقرير مذهبه ، فلما ذكر أبو حنيفة زيفوه ولم يلتفتؤا إليه ، فرجع إلى أف حنيفة . وأحبره بذلك ، فقال إنك لم تعرف طريق التبليغ ، اكن ارجع إليهم ، واذكر في المسألة أقاويل أتمتهم ثم بين ضعفها ، ثم قل بعد ذلك ههنا قول آخر ، واذ كر قولي وحجتي ، فإذا تمكن ذلك في قلبهم ، فقل هذا قول أن حنيفة لانهم حينئذ يستحيون فلا يردون ، فكذا ههنا أن الحق سبحانه يقول، إن هؤلاء عباد الاوثان، فلو أثنيت على وأعرضت عن الاوثان لابوا ذلك، لكن اذكر لهم أنهم هم الذين خلقو امن العلقة فلا يمكنهم إنكاره ، ثم قل و لا بدللفعل من فاعل فلا يمكنهم أن يضيفوا ذلك إلى الوثن لعلمهم بأنهم نحتوه ، فبهذا التدريج بقرون بأنى أنا المستحق للثناء دون الأوثان ، كماقال تعالى ( وَلَنْ سَأَلْتُهُم مَنْ خَلْقَهُم لِيقُولُنَ الله ) ثم لمَّا صارت الإلهية موقوفة على الخالقية وحصل القطع بأن من لم يخلق لم يكن إلها ، فلهذا قال تعالى ( أفن يخلق كن لا يخلق ) ودلت الآية على أن القول بالطبع باطل ، لأن المؤثر فيه إن كانحادثاً افتقر إلى ءؤثر آخر ، وإن كان قديماً فإما أن يكون موجباً

# ٱقْرَأْ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴿ الَّذِي عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿

أو قادراً ، فإن كان موجباً لزم أن يقارنه الآثر فلم يبق إلا أنه مختار وهو عالم لآن التغير حصــل على الترتيب الموافق المصلحة .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ إنما قال ( من علق ) على الجمع لأن الإنسان في معنى الجمع ، كقوله ( إن الإنسان انى خسر ) .

قوله تعالى : ﴿ اقرأ وربك الآكرم ، الذي علم بالفلم ﴾ ففيه مسائل :

- ﴿ المسألة الأولى ﴾ قال بعضهم اقرأ أولا لنفسك ، والثانى للنبليغ أو الأول للتعلم من جبريل والثانى للتعليم . أو اقرأ في صلاتك ، والثانى خارج صلاتك .
- و المسألة الثانية كالكرم إفادة ما ينبغى لا لموض ، فن يهب السكين بمن يقتل به نفسه فهو ليس بكريم ، ومن أعطى ثم طلب عوضاً فهو ايس بكريم ، وايس يجب أن يكون العوض عيناً بل المدح والثواب والتخاص عن المذمة كله عوض ، ولهذا قال أصحابنا إنه تعالى يستحيل أن يفعل فعلا لغرض لانه لو فعل فعلا لغرض لحكان حصول ذلك الغرض أولى له من لا حصوله ، فينئذ يستفيد بفعل ذلك الشيء حصول تلك الأولوية ، ولو لم يفعل ذلك الفعل لماكان يحصل له تلك الأولوية ، فيكون ناقصا بذاته مستكملا بغيره وذلك محال ، ثم ذكروا في بيان أكر ميته تعالى وجوها (أحدها) أنه كم من كريم يحلم وقت الجناية ، لكن لا يبقى إحسانه على الوجه الذي كان قبل الجناية ، وهو تعالى أكرم لانه يزيد بإحسانه بعد الجناية ، ومنه قول القائل :

متى زدت تقصيراً تزدلى تفضلا كأنى بالتقصير أستوجب الفضلا

(وثانيها) إنك كريم لكن ربك أكرم وكيف لا وكل كريم ينال بكر. ه نفعا إما مدحاً أو ثو ابا أو يدفع ضرراً . أما أنا فالا كرم إذلا أفعاه إلا لمحض الكرم (وثالثها.) أنه الاكرم لآن له الابتداء في كل كرم وإحسان وكرمه غير مشوب بالتقصير (ورابعها) يحتمل أن يكون هذا حثاً على القراءة أى هذا الاكرم لانه يجازيك بكل حرف عشراً أوحثاً على الإخلاص ، أى لا تقرأ لطمع ولم المن لا جلى ودع على أمرك فأنا أكرم من أن لا أعطيك مالا يخطر ببالك ، ويحتمل أن المهنى تجرد لدعوة الحلق ولا تخف أحداً فأنا أكرم من أن آمرك بهذا التكايف الشاق ثم لاأنصرك . في المسألة الثالثة كو أنه سبحانه وصف نفسه بأنه (خلق الإنسان من علق) وثانياً بأنه علقة وهي بالقلم ) ولا مناسبة في الظاهر بين لامرين ، لكن التحقيق أن أول حوال الإنسان كونه علقة وهي أخس الاشسياء وآخر أمره هو صيرورته عالماً بحقائق الاشياء ، وهو أشرف مراتب المخلوقات فكأنه تعالى يقول انتقلت من أخس المراتب إلى أعلى المراتب فلا بد لك من مدبر مقدر ينقلك من تلك الحالة الحسيسة إلى هذه الحالة الشريفة ، ثم فيه تنبيه على أن العلم أشرف الصفات من تلك الحالة الحسيسة إلى هذه الحالة الشريفة ، ثم فيه تنبيه على أن العلم أشرف الصفات من تلك الحالة الحسيسة إلى هذه الحالة الشريفة ، ثم فيه تنبيه على أن العلم أشرف الصفات

# عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَالَرٌ يَعْلَمُ ﴿ يَكُلَّ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيَطْغَنَّ ﴿ يَ

الإنسانية ، كأنه تعالى يقول الإيجاد والإحيا. والإفدار والرزق كرم وربوبية ، أما الاكرم هو الذي أعطاك العلم لان العلم هو النهاية في الشرف .

و المسألة المرابعة ﴾ قوله (باسم ربك الذي خلق ، خلق الإنسان من علق ) إشارة إلى الدلالة العقلية الدالة على كال القدرة والحدكمة والعلم والرحمة ، وقوله ( الذي علم بالقلم ) إشارة إلى الاحكام المكنوبة التي لا سبيل إلى معرفة الا بالسمع ، فالاول كأنه إشارة إلى معرفة الربوبية والثانى إلى النبوة ، وأما النبوة فإما عتاجة النبوة ، وقدم الاول على الثانى تذبها على أن معرفة الربوبية غنية عن النبوة ، وأما النبوة فإما عتاجة إلى معرفة الربوبية .

﴿ المسألة الخامسة ﴾ في قوله ( علم بالفلم ) وجهان ( أحدهما ) أن المراد من القلم الكتابة التي تعرف بها الأمور الغائبة ، وجعل الفلم كذاية عنها ( والثانى ) أن المراد علم الإنسان الكتابة بالقلم وكلا الفولين متقارب ، إذ المراد التنبيه على فضيلة الكتابة ، يروى أن سليمان عليه السلام سال عفريتاً عن الكلام ، فقال ريح لا يبقى ، قال فا قيده ، قال الكتابة ، فالفلم صياد يصيد العلوم يبكى ويضحك ، بركوعه تسجد الآنام ، وبحركته تبقى العلوم على مر الليالي والآيام ، نظير وقول ذكريا (إذ نادى ربه نداء خفياً ) أخنى وأسمع فكذا القلم لا ينطق شم يسمع الشرق والغرب ، فسبحانه من قادر بسوادها جعل الدين مذرراً ، كما أنه جعلك بالسواد مبصراً ، فالفلم قوام الإنسان والإنسان قوام العين ، ولا تقل القلم نائب اللسان ، فإن القلم ينوب عن اللسان واللسان لا ينوب عن القلم ، التراب طهور ، ولو إلى عشر حجج ، والقلم بدل عن اللسان ولو بعث إلى المشرق والمغرب .

أما قوله تعالى ﴿ على الإنسان مالم يعلم ﴾ فيحتمل أن يكون المراد علمه بالفلم وعلمه أيضاً غير ذلك ولم يذكر وأو النسق ، وقد يجرى مثل هذا فى الكلام تقول أكرمنك أحسنت إليك ملكتك الاموال وليتك الولايات ، ويحتمل أن يكون المراد من اللفظين واحداً ويكون المعى : علم الإنسان بالفلم مالم يعلمه ، فيكون قوله (علم الإنسان مالم يعلم) بياناً لقوله (علم بالقلم) . قوله تعالى : ﴿ كُلا إِن الإنسان ليطغى ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ أكثر المفسرين على أن المراد من الإنسان ههنا إنسان واحد وهو أبو جهل ، ثم منهم من قال نزلت السورة من ههنا إلى آخرها فى أبى جهل . وقيل نزلت من قوله (أرأيت الذي ينهى عبداً) إلى آخر السورة فى أبى جهل . قال ابن عباس : كان النبي صلى الله عليه وسلم يصلى فجاء أبو جهل ، فقال ألم ألهك عن هذا ؟ فزجره النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال

أبو جهل: والله إنك لنعلم أنى أكثر أهل الوادى نادياً ، فأنزل الله تعالى ( فليدع ناديه ، سندع الزبانية ) قال ابن عباس : والله لو دعا ناديه لاخذته زبانية الله ، فكأنه تعالى لمــاعرفه أنه مخلوق من علق فلا يليق به التكبر، فهو عند ذلك ازداد طغياناً و تعززاً بماله ورياسته في مـكة. ويروى أنه قال ليس بمكة أكرم منى . ولعله لعنه الله قال ذلك رداً لقوله ( وربك الكرم ) ثم القائلون بهذا القول منهم من زعم أنه ليست هذه السورة من أوائل مانزل . ومنهم من قال : يحتمل أن يكون خمس آيات من أول السورة نزلت أولا ، ثم نزلت البقية بعدد ذلك في شأن أبي جهل ، مم أمر الني صلى الله عليه وسلم بضم ذلك إلى أول السورة ، لأن تأليف الآيات إنماكان بأمر الله تعالى ، ألا ترى أن قوله تعالى ( وأنقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ) آخر ما نزل عند المفسرين مم هو مضموم إلى ما نزل قبله بزمان طويل ( القول الشانى ) أن المراد من الإنسان المذكور في هذه الآية جملة الإنسان ، والقول الآول وإنكان أظهر بحسب الروايات . إلاأنها ا القول أقرب بحسب الظاهر ، لأنه تعالى بين أن الله سبحانه مع أنه خلقه من علقة ، وأنعم عليه بالنعم التي قدمنا ذكرها ، إذ أغناه ، وزاد في النعمة عليه فإنه يطغى و يتجاوز الحد في المعاصي و اتباع هوي النفس ، وذلك وعيد وزجر عنهذه طريقة ، ثم إنه تعالى أكد هذا الزجر بقوله ( إن إلى ربك الرجعي ) أى إلى حيث لا مالك سواه ، فتقع المحاسبة على ماكان منه من العمل والمؤاخذة بحسب ذلك . ﴿ المسألة الثانية ﴾ قوله (كلاً ) فيه وجوه (أحدها أنه ردع وزجر لمن كفر بنعمة الله بطغيانه ، وإن لم يذكر لدلالة الكلام عليه (وثانيها) قال مقاتل :كلا لا يملم الإنسان أن الله هو الذى خلقه من العلفة وعلمه بعد الجهل ، وذلك لانه عند صيرورته غنياً يطغى ويتكبر ، ويصير مستغرق الفلب في حب الدنيـا فلا يتفكر في هذه الاحوال ولا يتأمل فيها (وثالثهـا) ذكر الجرجاني صاحب النظم أن (كلا) ههذا بمعنى حقاً لأنه ليس قبله ولا بعده شي. تكون (كلا) رداً له ، وهذا كما قالوه في (كلا والقمر) فإنهم زعموا أنه بمعنى: إي والقمر:

و المسألة الثالثة ﴾ الطفيان هو التكبر والتمرد ، وتحقيق الكلام في هذه الآية أن الله تعالى لما ذكر في مقدمة السورة دلائل ظاهرة على التوحيد والقدرة والحكة بحيث يبعد من العاقل أن لا يطلع عليها ولا يقف على حقائقها . أتبعها بماهو السبب الآصلى في الففلة عنها وهو حب الدنيا والاشتغال بالمال والجاه والثروة والقدرة ، فإنه لا سبب لعمى القلب في الحقيقة إلا ذلك . هإن قبل إن فرعون ادعى الربوبية ، فقال الله تعالى في حقه ( اذهب إلى فرعون إنه طنى ) وههنا ذكر في أبى جهل ( ليطنى ) فأ كده بهذه اللام ، فما السبب في هذه الزيادة ؟ قلنا فيه وجوه ( احدها ) أنه قال لموسى ( اذهب إلى فرعون إنه طنى ) وذلك قبل أن يلقاه موسى ، وقبل أن يعرض عليه الآدلة ، وقبل أن يدعى الربوبية . وأما ههنا فإنه تعالى ذكر هذه الآية تسلية لرسوله عين رد عليه أقدح الرد ( و ثانيها ) أن فرعون مع كال سلطته ماكان يزيد كفره على القول ، وماكان ليتعرض لقتل موسى عليه السلام ولا لإيذائه . وأما أبو جهل فهو مع قلة جاهه كان

# أَن رَّءَاهُ ٱسْتَغَنَّىٰ ﴿ إِنَّ إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلرَّجَعَىٰ ﴿ إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلرَّجَعَى

يقصد قتل النبي صلى الله عليه وسلم وإيذاءه ر و ثالثها ) أن فرعون أحسن إلى موسى أو لا ، وقال آخراً (آمنت) . وأما أبوجها فكان يحسد النبي في صباه ، وقال في آخر رمقه : بلغوا عنى محمداً أن أموت و لا أحد أبغض إلى منه (ورابعها) أهما وإن كانا رسولين لكن الحبيب في مقابلة الكليم كاليد في مقابلة العين ، والعاقل يصون عينه فوق ما يصون يده ، بل يصون عينه باليد ، فلهذا السبب كانت المبالغة ههنا أكثر .

قوله تعالى : ﴿ أَنْ رآه استغنى ﴾ ففيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ أن الآخفش: لأنرآه فحذف اللام، كما يقال أنكم لتطغون أن رأيتم عناكم. ﴿ المسألة الثانية ﴾ قال الفراء إنما قال (أن رآه) ولم يقل رأى نفسه كما يقال قتل نفسه لأن رآى من الافعال التي تستدعى اسما و خبراً نحو الظل والحسبان، والعرب تطرح النفس من هذا الجنس فنقول رأيتي وظننتي وحسبتي فقوله (أن رآه استغنى) من هذا الباب.

و المسألة الثالثة كه فى قوله (استغى) وجهان: (أحدهما) استغى بماله عن ربه، والمراد من الآية ليس هوالآول، لآن الإنسان قدينال الثروة فلا يزيد إلا تواضعاً كسليمان عليه السلام، فإنه كان يجالس المساكين و يقول و مسكين جالس مسكيناً به وعبد الرحمن بن عوف ماطغى مع كثرة أمواله، بل العاقل يعلم أنه عند الغى يكون أكثر حاجة إلى ألله تعالى منه حال فقره، لآنه فى حال فقره لا يتمنى إلا سلامة نفسه، وأما حال الغنى فانه يتمنى سلامة نفسه وماله وبماليكه، وفى الآية (وجه ثانى) ؛ وهو أن سين (استغنى) سين الطالب والمعنى أن الانسان رأى أن نفسه إنما نالت الغي لآنها طلبته ومذلت الجهد فى الطلب فنالت الثروة والغي بسبب ذلك الجهد، لا أنه نالها بإغطاء الله و توفيقه، وهذا جهل وحتى فكم من باذل وسعه فى الحرص والطلب وهو يموت جوعاً، بأغطاء الله و توفيقه، وهذا جهل وحتى فكم من باذل وسعه فى الحرص والطلب وهو يموت جوعاً، بأعظاء مرة وقوتهم،

﴿ الْمُسَالَةُ الرابعة ﴾ أول السورة يدل على مدح العلم وآخرها على مذرة المال ، وكنى بذلك مرغباً في الدين والعلم ومنفراً عن الدنيا والمال .

قوله تعالى : ﴿ إِنْ إِلَى رَبُّكُ الرَّجْعَى ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ هذا الكلام واقع على طريقة الالتفات إلى الإنسان تهديداً له وتحذيراً من عاقبة الطغيان .

﴿ المسألَة الثانية ﴾ (الرجعي) المرجع والرجوع وهي بأجمعها مصاد، يقال رجع إليه رجوعاً

# أُرْءَيْتُ ٱلَّذِي يَنْهَىٰ ﴿ عَبْدُا إِذَا صَالَىٰ ﴿

ومرجعاً ورجعى على وزن فعلى ، وفى معنى الآية وجهان : (أحدهما) أنه يرى ثواب طاعته وعقاب مرده وتكبره وطفيانه ، ونظيره قوله (ولا تحسين الله غافلا) إلى قوله (إنما يؤخرهم ليوم تشخص فيه الآبصار) وهذه الموعظة لا تؤثر إلا فى قلب من له قدم صدق ، أما الجاهل فيغضب ولا يعتقد إلا الفرح العاجل (والقول الثانى) أنه تعالى برده ويرجعه إلى النقصان والفقر والموت ، كا رده من النقصان إلى الكال ، حيث نقله من الجمادية إلى الحياة ، ومن الفقر إلى الغنى ، ومن الذل إلى العز ، فما هذا التعزز والقوة .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ روى أن أبا جهل قال للرسول عليه الصلاة والسلام: أنزعم أرب من استغنى طغى ، فاجعل لما جبال مكه ذهباً وفضة لملنا نأخذ منها فنطغى ، فندع دينما ونتبع دينك ، فنزل جبربل وقال: إن شئت فعلنا ذلك ، ثم إن لم يؤمنوا فعلنا بهم مثل ما فعلنا بأصحاب المائدة ، فكف رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الدعاء إبقاء عليهم .

قوله تعالى : ﴿ أَرَأَيْتِ الذِي يَهْنِي عَبِداً إِذَا صَلِّي ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ روى عن أبى جهل لعنه الله أبه قال: هل يعفر محمد وجهه بين أظهركم؟ قالوا نعم ، قال فوالذي يحلف به الله وأيته لإطأن عنقه ، ثم إنه رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم في الصلاة فنكص على عقبيه ، فقالوا له: مالك يا أبا الحدكم؟ مقال إن بني وبينه لحندقاً من نار وهزلا شديداً . وعن الحسن أن أمية بن خلف كان ينهى سلمان عن الصلاة .

واعلم أن ظاهر الآية أن المراد في هذه الآية هو الإنسان المتقدم ذكره ، فلذلك قالوا إنه ورد في أن جهل ، وذكروا ماكان منه من التوعد لمحمد عليه الصلاة والسلام - بين رآه يصلي ، ولا يمتنع أن يكون نزولها في أبي جهل ، ثم يدم في السكل ، لكن ما بعده يقتضي أنه في رجل بعينه و المسألة الثانية كه قوله (أرأيت) خطاب مع الرسول على سبيل التعجب ، ووجه التحجب فيه أمور (أحدها) أنه عليه السلام قال : اللهم أعز الإسلام إما بأبي جهل بن هشام أو بعمر ، فكأنه تعالى قال له : كنت تظن أنه يعز به الإسلام ، أمثله يعز به الإسلام ، وهو (ينهي عبداً إذا صلى) ووثا نبها ) أنه كان يلقب بأبي الحكم ، فكأنه تعالى يقول : كيف يليق به هذا اللقب وهو ينهي العبد عن خدمة ربه ، أيوصف بالحكمة من يمنع عن طاعة الرحن ويسجد للأوثان ! (وثالثها) أن ذلك الاحق يأمر وينهي ، ويعتقد أنه يجب على الغير طاعته ، مع أنه ليس بخالق و لارب ، ثم إنه ينهي عن طاعة الرب و الخالق ، ألا يكون هذا غانة الحاقة

﴿ المسألَة الثالثة ﴾ قال (ينهى عبداً) ولم يقل ينهاك، وفيه فرائد (أحدما) أن التنكير في عبداً يدل على كونه كاملافي العبودية ، كأنه يقول: إنه عبد لابني العالم بشرح بيانة وصفة إخلاصه في

#### أَرْءَيْتَ إِن كَانَ عَلَى الْهُـُدَىٰ ﴿ أَوْ أَمَرَ بِٱلنَّقُونَ ﴿ ﴿ أَمَرَ بِٱلنَّقُونَ ﴿ ﴿

عبوديته (يروى) في هذا المعني أن يهودياً من فصحاء اليهودجاء إلى عمر في أيام خلافته فقال أخبرني عن أحلاق رسولكم ، فقال عمر : اطلبه من بلال فهوأعلم به منى . ثمم إن بلالادله على فاطمة ثم فاطمة دلته على على عليه السلام ، فلما سأل علياً عنه قال : صف لى متاع الدنيا حتى أصف ال أحلاقه ، فقال الرجل هذا لا يتيسر لى ، فقال على : عجزت عن وصف متاع الدنيا وقد شهد الله على قاته حيثقال ( قل متاع الدنيا فليل ) فكيف أصف أخلاق الني وقد شهـد الله تعالى بأنه عظيم حيث قال ( وإنك أملى خلق عظيم ) فكأنه تعالى قال ينهى أشدالخلق عبودية عن العبودية وذلك عين الجهل والحمق ﴿ وَثَانِيهِا ﴾ أن هذا أبلغ في الذم لأن المدى أنهذا دأبه وعادته فينهي كل من يرى ﴿ وَأَلُّهُا ﴾ أن هذا تخويف لكل من نهي عن الصلاه ، روى عن على عليه السلام أنه رأى في المصلي أقراماً يصلونُ قبل صَلاَة العيد، فقال ما رأيت رسول الله صـلى الله عليه وسلم يفعل ذلك ، فقيل لهألا تهاهم؟ فقال أحشى أن أدخل تحت قوله ( أرأبت الذي ينهي عبداً إذا صلى ) فلم يصرح بالنهي عن الصلاة ، وأخـذ أبو حنيفة منه هذا الادب الجميل حين قال له أبو يوسف أ قمول المصلى حين يرفع رأسه من الركوع: اللهم اغفرلي ؟ قال يقول ربنا لك الحمد ويدجد ولم يصرح بالنهي (ورابعها) أيظن أبو جهل أنه لو لم يسجد محمد لى لاأجد ساجداً غيره ، إن محمراً عبدواحد ، ولى من الملائكة المقربين مالا يحصيهم إلا أنا وهم دائمًا في الصلاة والتسبيح ( وخامسها ) أنه تفخيم لشأن النبي عليه السلام يقول إنه مع التنكير معرف ، نظيره الكناية في سورة القدر حملت على القرآن ولم يسبق له ذكر (أسرى بعبده ) (أنزل على عبده ) (وأنه لما قام عبد الله ).

قوله تعالى : ﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُدَى ، أَوَ أَمْ بِالنَّهُوى ﴾ وفيه مسائل :

والمسألة الأولى و قوله (أرأيت) خطاب لمن ؟ فيه وجهان (الأول) أنه خطاب للنبي عليه السلام ، والدليل عليه أن الأول و هو قوله (أرأيت الذي ينهى عبداً) للنبي عليه وسلم والثالث و هو قوله (أرأيت إن كذب و تولى) للنبي عليه الصلاة والسلام فلو جعانا الوسط لغير النبي لخرج الكلام عرب النظم الحسن ، قول الله تعالى يا محمد : أرأيت إن كان هذا المكافر ، ولم يقل لوكان إشارة إلى المستقبل كأنه يقول أرأيت إن صار على الهدى ، واشتغل بأم نفسه ، أماكان يليق به ذلك إذ هو رجل عافل ذو ثروة ، فلو اختار الدين والهدى والأمر بالتقرى ، أماكان ذلك خيراً له من الكفر بالله والنهى عن خدمته وطاعته ، كأنه تعالى قول : تلهف عليه كيف فوت على نفسه المراتب العالية وقنع بالمراتب الدنيئة .

﴿ القرل الثانى ﴾ أنه خطاب للكافر ، لأن الله تعالى كالمشاهد للظالم والمظلوم ، وكالمولى الذى قام بين يديه عبدان ، وكالحاكم الذى حضر عنده المدعى ، والمدعى عليه فخاطب هذا مرة ، وهـذا

# أَرَءَيْتَ إِن كَذَّبَ وَتُولَّقَ شِي أَلَرْ يَعْلَمَ بِأَنَّ ٱللَّهُ يَرَىٰ شِي

مرة . فلما قال للنبي (أرأيت الذي ينهي عبداً إذا صلى) التفت بعد ذلك إلى الـكافر ، فقال : أرأيت ياكافر إنكانت صلاته هدى ودعاؤه إلى الله أمراً بالتقوى أتنهاه مع ذلك .

﴿ المسألة الثانية ﴾ ههنا سؤال وهوأن المذكور في أول الآية . هوالصلاة وهوقوله (أرأيت الذي ينهى عبداً إذا صلى) والمذكور ههنا أمران ،وهو قوله (أرأيت إذيكان على الهدى) في فعل الصلاة ، فلم ضم إليه شيئاً ثانياً ، وهو قوله (أو أمر بالتقوى) ؟ (جوابه) من وجوه (أحدها) أن الذي شق على أبي جهل من أفعال الرسول عليه الصلاة والسلام هو هذان الامران الصلاة والدعاء إلى الله ، فلا جرم ذكرهما ههذا (وثانيها) أن الذي عليه الصلاة والسلام كان لا يوجد إلا في أحد أمرين ، إما في إصلاح نفسه ، وذلك بفعل الصلاة أو في إصلاح غيره ، وذلك بالامر بالتقوى (وثالثها) أنه عليه السلام كان في صلاته على الهدى وآمراً بالتقوى , لان كل من رآه بالتقوى (وثالثها) أنه عليه السلام كان في صلاته على الهدى وآمراً بالتقوى , لان كل من رآه وهو في الصلاة كان يرق قلبه . فيميل إلى الايمان ، فكان فعل الصلاة دعوة بلسان الفعل ، وهو أفرى من الدعوة بلسان القول .

ثم قال تمالي ﴿ أَرَأَيْتَ إِنْ كَذْبِ وَ تَرِلَى ﴾ وفيه قرلان:

( القول الأول ) أنه خطاب مع الرسول عليه الصلاة والسلام ، وذلك لأن الدلائل التي ذكرها في أول هذه السورة جلية ظاهرة ، وكل أحد يعلم ببدية عقله ، أن منع العبد من خدمة مولاه فعل باطل وسفه ظاهر ، فإذن كل من كذب بتلك الدلائل و تولى عن خدمة مولاه بل منع غيره عن خدمة مولاه يعلم بعقله السليم أنه على الباطل ، وأنه لا يفعل ذلك إلاعناداً ، فلهذا قال تعالى لرسوله أرأيت يا محمد إن كذب هذا المكافر بتلك الدلائل الواضحة ، و ترلى عن خدمة خالقه ، ألم يعلم بعقله أن الله يرى منه هذه الاعمال القبيحة و يعلمها ، أولا يزجره ذلك عن هذه الاعمال القبيحة و يعلمها ، أولا يزجره ذلك عن هذه الاعمال القبيحة (واثناني) أنه خطاب للمكافر ، والمعنى إن كان يا كافر محمد كادباً أو متولياً ، ألا يدلم بأن الله يرى ختى ينهى بل احتاج إلى نهيك .

أما قوله ﴿ أَلَمْ يَعْلُمْ بَأَنْ اللَّهُ يَرَى ﴾ ففيه • سألتان :

﴿ المسألة الأولى ﴾ المقصود من الآية النهديد بالحشر والنشر ، والمعنى أنه تعالى عالم يجميع المعلومات حكيم لا يهمل ، عالم لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في الآرض ولا في السياء ، فلا بد وأن يوصل جزاء كل أحد اليه بنهامه في كون هذا تخويفاً شديداً للمصاة ، رتر غياً عظيها لاهل الطاعة المسألة الثانية ﴾ هذه الآية وإن نزلت في حق أبي جهل ف كل من نهى عن طاعة الله فهو شريك أبي جهل في هذا الوعيد ، ولا يرد عليه المنع من الصلاة في الدار المفصوبة والاوقات المكروهة ، لان المنهى عنه غير الصلاة وهو المعصية ، ولا يرد المولى بمنع عبده عن قيام الليل

# كُلَّا لَبِن لَّرْ يَنتَ وِ لَنَسْفَعُنَا بِٱلنَّاصِيةِ ١٥٥ نَاصِيةٍ كُلْذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ١٥٥

وصوم النطوع وزوجته على الاعتكاف، لأنذلك لاستيفاء مصلحته بإذن ربه لابغضاً لعبادة ربه. ثم قال تعلى ﴿ كلا ﴾ وفيه وجوه (أحدها) أنه ردع لأبى جهل ومنع له عن نهيه عن عبادة الله تعالى ﴿ كلا ﴾ وفيه وغانيها )كلا لن يصل أبو جهل إلى ما يقول إنه يقتل محمداً ويطأ عنقه ، بل تلميذ محمد هو الذي يقتله ويطأ صدره (وثالثها) قال مقاتل :كلا لا يعلم أن الله يرى وإن كان يعلم لكن إذا كان لا ينفع بما يعلم فكأنه لا يدلم .

ثم قال تعالى ﴿ لَنْ لَمْ يَنْنَهُ ﴾ أي عما هو فيه ﴿ الْمَسْفَمَا بِالنَّاصِيَةِ ، ناصِيةَ كَاذَبَةَ خَاطَئَةً ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ في قوله (لنسفعاً) وجوه (أحدها) لنأخذن بناضيته وانسحبنه به إلى النار، والسفع القبض على الشيء، وجذبه بشدة ، وهو كقوله (فيؤخذ بالنواصي والاقدام) (وثانيها) السفع الضرب، أي لناطمن وجهه (وثانها) لنسودن وجهه، قال الخليل تقول للشيء إذا لفحته النار لفحاً يسيراً يغير لون البشرة قد سفعته النار، قال والسفع ثلاثة أحجار بوضع عليها القدر سميعه بذلك لسوادها، قال والسفعة سوادفى الخدين. وبالجملة وتسويد الوجه علامة الإذلال والاهانة (ورابعها) لنسمنه قال ابن عباس في قوله (سنسمه على الخرطرم) إنه أبو جهل (وخاسها) لنذلنه.

﴿ المسألة الثانية ﴾ قرى. انسفه من بالنون المشددة ، أى الفاعل لهذا الفعل هو الله والملائكة ، كا قال ( فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين ) وقرأ ابن مسمود لاسمفن ، أى يقول الله تعالى يا محمد . أما الذى أتولى إهانته ، نظيره ( هو الذى أيدك ) . ( هو الذى أنول السكينة ) . ﴿ هو الذى أنول السكينة ) . ﴿ هو الذى أنول السكينة ) . ﴿ هو الذى أنول السكينة ) . هنا الثالثة الثالثة ﴾ هذا السفع يحتمل أن يكون المراد منه إلى النارق الآخرة وأن يكون المراد منه إلى النارق الآخرة وأن يكون المراد منه فى الدنيا ، وهذا أيضاً على وجوه ( أحدها ) ما روى أن أبا جهل لما قال : إن رأيته يصلى ويخر لله ساجدا فى آخرها ففمل ، فمدا إليه أبو جهل ليطأ عنقه ، فلما دنا منه نكص على عقبيه راجماً ، فقيل له مالك ؟ قال إن بينى وبينه فحلا فاغراً فاهلو مشيت إليه لا لتقمنى ، وقبل كان حجبريل وميكائيل عليهما السلام على كتفيه فى صورة الاسد ( والثانى ) أن يكون المراد يوم بدر فيكون ذلك بشارة بأنه تعالى يمكن المسلمين من ناصيته حتى يحرونه إلى القتل إذا عاد إلى النهى ، فيكون ذلك بشارة بأنه تعالى من يقرؤها منكم على رؤسا. قريش ، فتثاقلوا مخافة أذيتهم ، فقام ابن فال عليه السلام لا محابه من يقرؤها منكم على رؤسا. قريش ، فتثاقلوا محافة أذيتهم ، فقام ابن مسمود وقال : أنا يارسول الله ، فأجلسه عليه السلام ، ثم قال من يقرؤها عليهم فلم يقم إلا ابن مسمود ، ثم ثالثاً كذلك إلى أن أذن له ، وكان عليه السلام ، يق عليه لماكان يملم من ضعفه وصفر مسمود ، ثم ثالثاً كذلك إلى أن أذن له ، وكان عليه السلام ، يق عليه لماكان يملم من ضعفه وصفر

جثنه ، ثم إنه وصل إليهم فرآهم مجتمه بن حول الكعبة ، فافتتح قراءة السورة ، فقــام أبو جهل فلطمه فشق أذنه وأدماه، فانصرف وعيناه تدمع ، فلما رآه النبي عليه السلام رق قلبه وأطرق رأسه مغموماً ، فإذا جبريل عليه السلام يجى. ضاحـكا مستبشراً ، فقال ياجبريل تضحك وابن مسمود يبكى ! فقال سـتملم ، فلما ظهر المسلمون يوم بدر التمس ابن مسمود أن يكون له حظ فى المجاهدين ، فأخذ يطالعالقتلي . فإذا أبوجهل ،صروع يخور ، فخاف أن تكون به قوة فيؤذيه فوضع الرمح على منخره من بعيد فطعنه ، ولمعل هذا معنى قوله (سذ مه على الخرطوم) ثم لما عرف عجزه ولم يقدر أن يُصعد على صـدره لضعفه فارتق إليه بحيلة ، فلمـا رآه أبو جهل قال يارويعي الغنم لقـد ارتقيت مرتق صعباً ، فقال ابن مسعود : الإسلام يعلو ولا يعلى عليه ، فقال أبو جهل : بلغ صاحبك أنه لم يكن أحــد أبفض إلى منه في حياتي ولا أحد أبغض إلى منــه في حال مماتي ، فروي أنه عليه الســـلام لما سمع ذلك قال ﴿ فرعونى أشد من فرعون موسى فإنه قال ( آمنت ) وهو قد زاد عتواً ﴾ ثمقال لابن مسعود اقطع رأسي بسبني هـذا لانه أحد وأقطع ، فلما قطع رأسه لم يقدر على حمله ، ولعل الحكيم سبحانه إنما خلفه ضعيفاً لاجل أن لا يقوى على الحمل لوجره : (أحدها) أنه كاب والـكلُّب يجر (والثانى) لشق الآذن فيقتص الآذن بالآدن ( واثالث ) لتحقيق الوعيد المذكرر بقوله ( انسفعاً بالناصية ) فتجر تلك الرأس على مقدمها ، ثم إن ابن مسعود لمـــا لم يطقه شق أذنه وجعل الخيط فيه وجعل يجره إلى رسول الله ﷺ وجبريل بين يديه يضحك، ويقول يا محمــد أذن بأذن لكن الرأس ههذا مع الآذن ، فهذا ماروى فى مقتل أبى جهل نفلته معنى لالفظأ ، الخاطىء معنى قوله (لنسفعاً بالناصية ) .

﴿ الْمُسَالَةُ الرَّابِعَةِ ﴾ الناصية شعراً لجبهة وقد يسمى مكان الشعر الناصية ، ثم إنه تعالى كنى همنا عن الوَّجه والرأس بالناصية ، ولعل السبب فيه أن أباجهل كان شديد الآهتهام بترجيل ملك الناصية وتطييبها ، وربما كان يهتم أيضاً بتسويدها فأخبره الله تعالى أنه يسودها مع الوجه .

و المسألة الخامسة ﴾ أنه تعالى عرف الناصية بحرف النهريف كأنه تعالى يقول الناصية المعروفة عند كرذاتها لكنها مجهولة عند كرصفاتها ناصية وأى ناصية كاذبة قولا خاطئة فعلا ، وإنما وصف بالكذب لأنه كان كاذباً على الله تعالى في أنه لم يرسل محمداً وكاذباً على رسوله في أنه ساحر أو كذاب أو ليس بذي ، وقيل كذبه أنه قال . أنا أكثر أهل هذا الوادى نادياً ، ووصف الناصية بأنها خاطئة لا نا صاحبها متمرد على الله تعالى ( لا يأكله إلا الحاطئون ) والفرق بين الحاطي، والمخطى ان الحاطئة المكاذبة كما وصف الناصية بالحاطئة المكاذبة كما وصف الوجوه بأنها ناظرة في قوله تعالى ( إلى ربها ناظرة ) .

﴿ المسألةُ السادسة ﴾ ( ناصية ) بدل من الناصية ، وجاز إبدالها من المعرفة وهي نكرة ، لأنها وصفت فاستقلت بفائدة .

#### فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ ﴿ شَا سَنَدْعُ ٱلزَّبَانِيَةَ ١

﴿ المسألة السابعة ﴾ قرى. ناصية بالرفع والتقدير هي ناصية ، وناصية بالنصب وكلاهما على الشتم ، واعلم أن الرسول عليه السلام لما أغلظ في القول لآبي جهل و تلا عليه هذه الآيات ، قال: يامحمد بمن تهدد في وإني لا كثر هذا الوادي نادياً ، فافتخر بجهاعته الدين كانوا يأكلون حطامه ، فنزل قوله تعالى ﴿ فليدع ناديه ، سندع الزبانية ﴾ وفيه مسائل:

و المسألة الأولى ﴾ قد مر تفسير النادى عند قوله (و تأ ترن فى ناديكم المسكر) قال آبو عبيدة ناديه أى أهل بحلسه ، وبالجملة فالمراد من النادى أهل النادى ، ولا يسمى المسكان نادياً حتى يكون فيه أهله ، وسمى نادياً لآن القوم يندون إليه نداً وبدوة ، ومنه دار الندوة عكمة ، وكانوا يجتمعون فيها للتشاور ، وقيل سمى نادياً لآنه مجالس الندى والجود ، ذكر ذلك على سبيل التهكم أى : اجمع أهل الكرم والدفاع فى زعمك لينصروك .

﴿ المسألة الثانية ﴾ قال أبو عبيدة والمبرد واحد الزبانية زبنية وأصله من زبنية إذا دفعته وهو متمرد من إنس أو جن ، ومشله في المهني والتقدير عفرية يقال فلان زبنية عفرية ، وقال الاخفش قال بعضهم واحده الزباني ، وقال آخرون الزان ، وقال آخرون هذا من الجمع الذي لا واحد له من لفظه في لغة العرب مثل أبابيل وعباديد وبالجملة فالمراد ملائكة العذاب ، ولا شك أنهم مخصوصون بقوة شديدة . وقال مقاتل هم خزية جهنم أرجلهم في الأرض ورؤسهم في السياء ، وقال قتادة الزبانية هم الشرط في كلام العرب وهم الملائكة العلاظ الشداد ، وملائكة النار سموا الزبانية لانهم يزبنون الكفار أي يدفعونهم في جهم .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ في الآية قولان ( الأول ) أي فليفعل ماذكره من أنه يدعو أنصاره ويستعين بهم في مباطلة محمد ، فإنه لو فعل ذلك فنحن ندعو الزبانية الذين لاطاقة لناديه وقومه بهم ، قال ابن عباس : لودعا ناديه لاحذته الزبانية من ساعته معاينة ، وقيل هذا إحبار من الله تعالى بأنه يجر في الدنياكالكلب وقد فعل به ذلك يوم بدر ، وقيل بل هذا إخبار بأن الزبانية بحرونه في الآخرة إلى النار ( القول الثابي ) أن في الآية تقديما وتأخير ألى لنسفعاً بالناصية وسندع الزبانية في الآخرة ، فليدع هو ناديه حينئذ فليمنعوه .

﴿ المسألَةُ الحامسة ﴾ قرى. ( ستدعى ) على المجهول ، وهذه السين ليست للشك و إن عسى

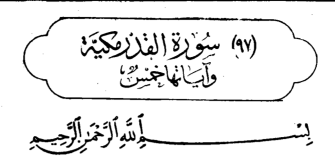
# كَلَّا لَا تُطِعْهُ وَآشِهُدُ وَآفَـتَرِب ﴿

من الله واجب الوقوع ، وخصوصاً عند بشارة الرسول ﷺ بأن ينتقم له من عدوه ، ولعل فائدة السين هو المراد من قوله عليه السلام « لانصرنك ولو بعد حين » .

ثم قال ﴿ كلا ﴾ وهو ردع لآبى جهل ، وقبل معناه ان يصل إلى ما يتصلف به من أنه يدعو ناديه والتن دعاهم ان ينفعوه وان ينصروه ، وهو أذل وأحقر من أن يقار مك ، ويحتمل : ان ينال مايتمى من طاعتك له حين نهاك عن الصلاة ، وقبل معناه : ألا لا تطمه .

ثم قال ﴿ لا تطمه ﴾ وهو كقوله ( فلا تطع المكذبين ) ، ﴿ واسجد ﴾ وعند أكثر أهل التأويل أراد به صل و توفر على عبادة الله تعالى فعلا وإبلاغاً ، وليقل فكرك في هذا العدو فإن الله مقويك ناصرك ، وقال بمضهم بل المراد الخضوع ، وقال آخرون : بل المراد نفس السجود في الصلاة . ثيم قال هم واقتر ب كه و المراد و والتق بسجود له قرب المنزلة من والمنزلة من المنزلة منزلة منزلة

مم قال ﴿ وافترب ﴾ والمراد وابتغ بسجودك قرب المنزلة من ربك ، وفى الحديث ﴿ أقرب ما يكون العبد من ربه إذا سجد ﴾ وقال بعضهم المراد : اسجد يا محد ، واقترب يا أبا جهل منه حتى تبصر ما ينالك من أحد الزبانية إياك ، فكأنه تعالى أمره بالسجود ليزداد غيظ الكافر ، كقوله (ايغيظ بهم الكفار) والسبب الموجب لازدياد الغيظ هوأن الكفاركان يمنعه من القيام ، فيكون غيظه وغضبه عند مشاهدة السجود أنم ، ثم قال عند ذلك (واقترب) منه يا أبا جهل وضع قدمك عليه ، فإن الرجل ساجد مشغول بنفسه ، وهذا تهكم به واستحقار لشأنه ، والله سبحانه و تعالى أعلم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله و صحبه وسلم .



#### إِنَّا أَرْلُنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِي

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ إِنَا أَنْزِلْنَاهُ فِي لِيلَةِ القَدْرِ ﴾ وفيه مسائل:

﴿ المسألة الأولى ﴾ أجمع المقسرون على أن المراد: إنا أنزلنا القرآن في ليلة القدر ، ولكنه تعالى ترك التصريح بالذكر ، لآن هذا التركيب يدل على عظم القرآن من ثلاثة أوجه (أحدها) أنه أسند إنزاله إليه وجعله مختصاً به دون غيره (والثانى) أنه جا. بضميره دون اسمه الظاهر . شهادة له بالنباهة والاستغناء عن التصريح ، ألا ترى أنه في السورة المتقدمة لم يذكر اسم أنى جهل ولم يخف على أحد لاشتهاره ، وقوله (فلولا إذا بلغت الحلقوم) لم يذكر الموت لشهرته ، فكذا ههنا (والثالث) تعظيم الوقت الذي أنزل فيه .

﴿ المسألة الثانية ﴾ أنه تعالى قال فى بعض المواضع (إنى) كقوله (إنى جاعل فى الارض خليفة) وفى بعض المواضع (إنا) كقوله (إنا أنزلناه فى ليلة القدر). (إنا نحن نزلنا الذكر)، (إنا أرسلنانوحاً)، (إنا أعطيناك الكوثر). وأعلم أن قوله (إنا) تارة يراد به التعظيم، وحمله على الجمع محال لان الدلائل دلت على وحدة الصانع، ولانه لوكان فى الآلهة كثرة لانحطت رتبة كل واحد منهم عن الإلهية، لانه لوكان كل واحد منهم قادراً على الكال لاستغنى بكل واحد منهم عن كل واحد منهم، وكونه مستغنى عنه نقص فى حقه فيكون الكل ناقصاً، وإن لم يكن كل واحد منهم قادراً على التعظيم لا على الجمع.

﴿ المسألة الثالثة ﴾ إن قيل ما معنى إنه أنزل في ليلة القدر ، مع العلم بأنه أنزل نجوماً ؟ قلن فيه وجوه: (أحدهما) قال الشعبى ابتداء بإنزاله الجلة القدر لآن البعث كان في رمضان (والثانى) قال ابن عباس أنزل إلى سماء الدنيا جملة ليلة القدر ، ثم إلى الارض نجوماً ، كما قال (فلا أفسم بمواقع النجوم) وقد ذكرنا هذه المسألة في قوله (شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن) لا يقال: فعلى هذا القول لم لم يقل أنزلناه إلى السماء ؟ لآن إطلاقه يوهم الإنزال إلى الارض ، لانا نقول إن إنزاله إلى السماء كإنزاله إلى نواحى البلد السماء كانزاله إلى نواحى البلد

يقالجاً علان ، أو يقال الفرض من تقريبه و إزاله إلى سها. الدنيا أن يشوقهم إلى نزوله كمن يسمع الخبر بمجى. منشور لو الده أو أمه ، فانه يزداد شوقه إلى مطالعته كما قال :

وأبرح ما يكون الشوق يوماً ﴿ إذا دنت الديار من الديار

وهـذا لأن السماء كالمشترك بيننا وبين الملائكة ، فهى لهم مسكن و لنا سقف وزينة ، كما قال : (وجملنا السما. سققاً ) فإيزاله القرآن هناك كإيزاله ههنا (والوجه الثالث فى الجواب) أن التقدير أيزلنا هذا الذكر (فى ليلة القدر) أى فى فضيلة ليلة القدر وبيان شرفها .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ القدر مصدر قدرت أقدر قدراً ، والمراد به ما يمضيه الله من الأمور ، قال ( إناكل شيء خلفنا بقدر ) والقدر ، والقدر واحد إلا أنه بالنسكين مصدر وبالفتح اسم ، قال الو حدى القدر في اللغة عمى التقدير ، , هو جعل الشيء على مساواة غيره من غير زيادة ولا نقصان ، واحتلفوا في أنه لم سميت هذه الليلة ليلة القدر ، على وجوه ( أحدهما ) أبها ليلة تقدير الأمور والأحكام ، قال عطاء . عن ان عباس أن الله تدر ما يكون في كل تلك السنة من مطر ورزق وإحياء وإمانة إلى مثل هذه الليلة من السنة الآتية ، ونظيره قوله تعالى ( فيها يفرق كل أمر حكيم ) واعلم أن تقدير الله لايحدث في تلك الليلة ، فإنه تعالى قدر المقادير قبل أن يخلق السموات والأرض في الآول ، بل المراد إظهار تلك الليلة المقادير للملائكة في تلك الليلة بأن يكتبها في اللوح المحفوظ ، وهذا القول اختيار عامة العلماء ( الثانى ) نقل عن الزهرى أنه قال ( ليلة القدر ) ليلة المعلمة والشرف من قولهم لفلان قدر عند فلان ، أي منزلة وشرف ، ويدل عليه قوله ( ليلة القدر خير من ألف شهر ) ثم هذا يحتمل وجهين ( أحدهما ) أن يرجع ذلك إلى الفاعل أي من أني فيها بالطاعات صار ذا قدر وشرف ( و ثانهما ) إلى الفعل أي الطاعات لها في تلك الليلة قدر زائد وشرف زائد ، وعن أني بكر الوراق سميت (ليلة القدر ) لأنه نزل فيها كتاب ذو قدر ، على لسان ملك ذي قدر ، على أمة لها قدر ، ولعل الله تعالى إنما ذكر لفظة القدر في هذه السورة ثلاث مرات لهذا السب .

﴿ وَالْقُولُ النَّالَثُ ﴾ ليلة القدر ، أي الضيق فإن الأرضِ تضيق عن الملائكة .

﴿ المسألة الخامسة ﴾ أنه تعالى أخنى هذه الليلة لوجوه (أحدها) أنه تعالى أخفاها كما أخنى سائر الاسياء ، فإنه أخنى رضاه فى الطاعات ، حتى برغبوا فى الدكل ، وأخنى غضه فى المعاصى ليحترزوا عن الدكل ، وأخنى وليه فيما بين الناس حتى يعظموا الدكل ، وأخنى الإجابة فى الدعاء ليبالعوا فى كل الدعوات ، وأخنى الإسم الاعظم ليعظموا كل الاسماء ، وأخنى فى الصلاة الوسطى ليحافظوا على الدكل ، وأخنى قبول التوبة ليواظب المسكلف على جميع أقسام التوبة ، وأخنى وقت الموت ليخاف المسكلف ، فكذا أخنى هذه الليلة ليعظموا جميع ليالى رمضان (وثانيها) كأنه تعالى يقول : لو عينت ليلة القدر ، وأنا عالم بتجاسر كم على المصية ، فربما دعتك الشهوة فى

تلك الليلة إلى المعصية ، فوقعت فى الذنب ، ف كانت معصيتك مع علمك أشد من معصيتك لا مع علمك ، فلمذا السبب أخفيتها عليك ، روى أنه عليه السلام دخل المسجد فرأى نائماً ، فقال يا على نهه ليتوضأ ، فأيقظه على ، ثم قال على يارسول الله إنك سباق إلى الخيرات ، فلم لم تنبه ؟ قال : لأن رده عليك ليس بكفر ، ففعلت ذلك لتخف جنايته لو أبى ، فإذا كان هذا رحمة الرسول ، فقس عليه رحمة الرب تعالى ، فكأنه تعالى يقول : إذا علمت ليلة القدر فإن أطعب فيها اكتسبت ثواب ألف شهر ، و وفع العقاب أولى من جلب الثواب ألف شهر ، وإن عصيت فيها اكتسب عقاب ألف شهر ، و دفع العقاب أولى من جلب الثواب (وثالثها) أبى أخفيت هذه الليلة حتى يحتهد الم كلف في طلبها ، في كتسب ثواب الاجتهاد (ورابعها) أن العبد إذا لم بتيقن ليلة القدر ، فإنه يحتهد فى الطاعة فى جميع ليالى رمضان ، على رجاء أنه ربما كانت هذه الليلة هى ليلة الفدر ، فيناهى الله تعالى بهم ملائكته ، ويقول : كنتم تقولون فيهم يفسدون ويسفكون الدماد . فهذا جده واجتهاده فى الليلة المظنونة ، فكيف لو جعلها معلومة له المفتد يظهر سر قوله : (إنى أعلم مالا تعلمون ) .

﴿ المسألة السادسة ﴾ اختلفوا فى أن هـذه الليلة هل تستبع اليوم ؟ قال الشعبى نعم يومها كليانها ، ولعل الوجه فيـه أن ذكر الليالى يستبع الآيام ، ومنه إذا بذر اعتـكاف ليلتين ألزمناء بيوميهما قال تعالى ( وهو الذي جعل الليل والهار خلفة ) أي اليوم يخلف ليلته وبالضد .

والمسألة السابعة والمورة الليلة هل هي باقية ؟ قال الخليل: من قال إن فضلها لدول القرآن فيها يقول انقطعت وكانت مرة ، والجمهور على أنها باقية ، وعلى هذا هل هي مختصة برمضان أم لا ؟ روى عن ابن مسعود أنه قال: من يقم الحول يصبها ، وفسرها عكرمة بليلة البراءة في قوله (إنا أنزلناه في ليلة المقدر) واحتجرا عليه بقول تعالى (شهرر مضان الذي أبول فيه القرآن) وقال إنا أبرلناه في ليلة القدر) فوجب أن تكون ليلة القدر في رمضان لثلا يلزم التناقص ، وعلى هذا القول اختلفوا في تعيينها على ثمانية أقوال ، فقال ابن رزين ليلة القدر هي المليلة الأولى من رمضان ، وقال الحسن البصري السابعة عشرة ، وعن أنس مرفوعاً التاسعة عشرة ، وقال محد بن إسحق الحادية والعشرون . وعن ابن عباس الثالثة والعشرون ، وقال أبن معمود الرابعة والعشرون ، وقال أبو ذر العفاري الخامسة والعشرون ، وقال أبي بن كعب المليلة الأولى أن رمضان والتوراة وجماعة من الصحابة السابعة والعشرون ، وقال أبو ذر العفاري الخامسة والعشرون . أما الذين قالوا إنها الليلة الأولى [فقد] قالوا : روى وهب أن صحف إبراهيم أنولت في الميلة الأولى من رمضان والتوراة لليلة خلت من رمضان بعد التوراه مخمسهائة عام وأنول الإنجيل على عيسي لثمان عشرة ليلة خلت من رمضان بعد الزور المعنان عام ، وكان القرآن ينزل على النبي صلى الله عليه وسلم في كل ليدلة قدر من السنة إلى السنة كان جبريل عليه السلام ينزل به من بيت الدزة من السهاء في كل ليدلة قدر من السنة إلى السنة كان جبريل عليه السلام ينزل به من بيت الدزة من السهاء

#### وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَالَيْلَةُ الْقَدْرِ ١٠ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ١٠

السابعة إلى سما. الدنيا ، فأنزل الله تعالى القرآن في عشرين شهراً في عشرين سنة ، فلما كان هذا الشهر هو الشهر الذي حصلت فيه هذه الخيرات العظيمة ، لاجرم كان في غاية الشرف والقدر والرتبة فكانت الليلةالأولى منه ليلة القدر ، وأما الحسن البصري فانه قال هي ليلة سبعة عشر ، لأنها ليلة كانت صبيحتها وقعة بدر ، وأما التاسعة عشرة فقد روى أنس فيها خبراً ، وأما ليلة السابع والعشرين فقد مال الشافعي إليه لحديث الماء والطين ، والذي عليه المعظم أنهـا ليلة السَّابع والعشرين ، وذكروا فيه أمارات ضعيفة (أحدها) حديث ابن عباس أن السورة ثلاثون كلمة ، وقوله (هي) هي السابعة والعشرون منها (و ثانيها) روى أن عمر سأل الصحابة ثم قال لابن عباس غص ياغواص فقال زيد بن ثابت أحضرت أو لاد المهاجرين وما أحضرت أو لادنا . فقال عمر : لعلك تقول إن هذا غلام ، ولكن عنده ماليس عندكم . فقال ابن عباس أحب الاعداد إلى الله تعالى الوتر أحب الوتر إليه السبعة ، فذكر السموات السبع والارضيان السبع والاسبوع ودركات النار وعدد الطواف والاعضاء السبعة، فدل على أنها السابعة والعشرون ( وثالثها ) نقـل أيضاً عرب أبن عباس ، أنه قال ( ليلة القدر ) تسعة أحرف ، وهو مذكور ثلاث مرات فتكون السابعة والعشرين (ورابعها) أنه كان لعثمان بن أبي العاص غلام ، فقال يامولاي إن البحر يمذب ماؤه ليلة من الشهر ، قال : إذا كانت تلك الليلة ، فأعلمني فإذا هي السابعة والعشرون من رمضان . وأما من قال إنهـا الليلة الأخيرة قال لانها هي الليلة التي تنم فيها طاعات هذا الشهر ، بل أول رمضان كآدم وآخره كمحمد ، ولذلك روى في الحديث، يعتق في آخر رمضان بعدد ما أعتق من أول الشهر ، بل الليلة الأولى كن ولد له ذكر ، فهي ليلة شكر ، والاخيرة ليلة الفراق ، كمن مات له ولد ، فهي ليلة صبر ، وقد علمت فرق ما بين الصبر والشكر .

ثم قال تعالى ﴿وما أدراك ماليلة القدر ﴾ يعنى ولم تبلغ درايتكغاية فضاما ومنتهى علوقدرها ، ثم إنه تعالى بين فضيلتها من ثلاثة أوجه :

( الأول ) قوله تعالى ﴿ ليلة القدر خير من ألف شهر ﴾ وفيه مسائل:

﴿ المسألة الأولى ﴾ في تفسير الآية وجوه (أحدها) أن العبادة فيها (خير من ألف شهر) ليس فيها هذه الليلة ، لآنه كالمستحيل أن يقال إنها (خير من ألف شهر) فيها هذه الليلة ، وإيماكان كذلك لما يزيد الله فيها مرس المنافع والازراق وأنواع الخير (وثانيها) قال مجاهد: كان في بني إسرائيل رجل يقوم الليل حتى يصبح ثم يجاهد حتى يمسى فعل ذلك ألف شهر ، فتعجب رسول الله صلى الله عليه وسلم والمسلمون من ذلك ، فأنزل الله هذه الآية ، أى ليلة القدر لامتك خير من ألف شهر لذلك الإسرائيلي الذي حمل السلاح ألف شهر (وثالثها) قال مالك بن أنس : أدى

رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أعمار الناس ، فاستقصر أعمار أمته ، وخاف أن لا يبلغوا من الأعمال مثل ما بلغه سائر الأمم ، فأعطاه الله ليلة القدر وهي خير من ألف شهر لسائر الأمم (ورابعها) روى القاسم بن فضل عن عيسى بن مازن ، قال : قلت للحسن ابن على عليه السلام يامسود وجوه المؤمنين عمدت إلى هذا الرجل فبايعت له يعنى معاوية ، فقال : إن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، رأى في منامه بني أمية يطؤن منبره واحداً بعد واحد ، وفي رواية ينزون على منبره نزو القردة ، فشق ذلك عليه فأمزل الله تعالى (إنا أنزلناه في ليلة القدر) إلى قوله (خير من الفشهر) يعنى ملك بني أمية قال القاسم فحسبنا ملك بني أمية ، فإذا هو ألف شهر . طعن القاضي في هذه الوجوه فقال ماذكر من (ألف شهر) في أيام بني أمية بعيد ، لأنه تعالى لا يذكر فضلها بذكر ألف شهر مذمومة ، وأيام بني أمية بعيد ، لأنه تعالى لا يذكر فضلها بذكر ألف شهر مذمومة ، وأيام بني أمية كانت مذمومة .

واعلم أن هذا الطمن ضعيف، وذلك لآن أيام بنى أمية كانت أياماً عظيمة بحسب السعادات الدنيوية، فلا يمتنع أن يقول الله إلى : أعطيتك ليلة هى فى السعادات الدينية أفضل من تلك السعادات الدنيوية .

﴿ المسألة الثانية ﴾ هذه الآية فيها بشارة عظيمة وفيها تهديد عظيم ، أما البشارة فهى أنه تعالى ذكر أن هذه الليلة خير ، ولم يبين قدر الحنيرية ، وهذا كقرله عليه السلام لمبارزة على عليه السلام مع عمرو بنعبد ود [العامري] أفضل من عمل أمتى إلى يوم القيامة ، فلم يقل مثل عمله بل قال أفضل كا نه يقول حسبك هذا من الوزن والباقى جزاف .

واعلم أن من أحياها فكا تمما عبد الله تعالى نيفاً وتممانين سنة ، ومن أحياها كل سنة فكا نه رزق أعماراً كثيرة ، ومن أحيا الشهر لينالها بيقين فكا نه أحيا ثلاثين قدراً ، يروى أنه يجاه يوم القيامة بالإسرائيلي الذي عبد الله أربهائة سنة ، ويجاه برجل من هذه الآمة ، وقد عبد الله أربعين سنة فيكون ثوابه أكثر ، فيقول الإسرائيلي أنت العدل ، وأرى ثوابه أكثر ، فيقول لانكم كنتم تخافون العقوبة المعجلة فتعبدون ، وأمة محمد كانوا آمنين لقرله ( وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم ) ثم إنهم كانوا يعبدون ، فلهذا السبب كانت عبادتهم أكثر ثواباً ، وأما النهديد فهو أنه تعالى توعد صاحب الكبيرة بالدخول في النيار ، وأن إحياء مائة ليلة من القدر لا يخلصه عن ذلك العيذاب المستحق بتطفيف حبة واحدة ، فلهذا فيه إشارة إلى تعظيم حال الذنب والمعصية .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ لفائل أن يقول: صح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال و أجرك على قدر نصبك ، ومن المعلوم أن الطاعة فى ألف شهر أشق من الطاعة فى ليـلة و احدة ، فكيف يعقل استواؤهما ؟ ( و الجواب ) مرب وجوه : (أحدها ) أن الفعل الواحد قد يختلف حاله فى الحسن و القبح بسبب اختلاف الوجوه المنضمة إليه ، ألا ترى أن صلاة الجماعة تفضل على صلاة الفذ بكذا درجة ، مع أن الصورة قد تنتقض فإن المسبوق سقطت عنه ركمة و احدة ، وأيضاً

# تَنزَّلُ ٱلْمَكَيِّكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا

فأنت تقول لمن برجم : إنه إنما يرجم لانه زان فهو قول حسن ، ولو قلنه للنصراني فقدف يوجب التعزيز ، ولو قلنه للمحصن فهو يوجب الحد ، فقد اختلفت الاحكام في هــذه المواضع ، مع أن الصورة واحدة في الـكل ، بل لو قلته في حق عائشـة كان كفراً ، ولذلك قال ( وتحسبونة هيناً وهو عنــدالله عظيم ) وذلك لأن هذا طدن في حق عائشــة التي كانت رحلة في العلم ، لقولِه عليه السلام ﴿ خَذُوا ثُلَّى دَيْنُكُمْ مِنْ هَذُهُ الْحَيْرَاءِ ﴾ وطعن في صفوان مع أنه كان رجلا بدرياً ، وطعن فى صفوان مع أنه كان رجلًا بدرياً ، وطعن فى كافة المؤمنين لابها أمَّ المؤمنين ، والمولد حق المطالبة بقذف الآم و إن كان كافراً ، بل طمن فى النبي الذي كان أشــد خلق الله غيرة ، بل طمن فى حكمة ﴿ الله إذ لا يجوز أن يتركد حتى يتزوج بامرأة زانية ، ثم القائل بقوله : هذا زان ، فقد ظن أن هذه اللفظة سهلة مع أنها أثقل من الجبال ، فقد ثبت بهذا أن الأفعال تختلف آثارُها في الثواب والعقاب لاحتلاف وجوهها ، فلا يبعــد أن تـكون الطاعة الفليلة في الصورة مساوية في الثواب للطاعات الكثيرة ( والوجه الثبان ) في الجواب أن مقصود الحكيم سبحانه أن يجر الحلق إلى الطاعات فتارة يجعل ثمن الطاعة ضعفين ، فقال ( إن مع العسر يسرأ ، إن مع العسر يسرأ ) ومرة عشراً ، ومرة سبعائة ، و تارة بحسب الازمنة ، و تارة بحسب الامكنة ، والمقصود الاصلى من الكل جر المكلف إلى الطاعة وصرفه عن الاشتغال بالدنيا ، فتارة يرجح البيث وزمزم على سـائر البلاد ، وتارة يفضل رمضان على سـائر الشهور ، وتارة يفضل الجمعة على سـائر الآيام، وتارة يفضــل ليلة القدر على سائر الليالى ، والمقصود ما ذكرناه ( الوجه الثانى ) من فضائل هذه الليلة . قوله تعالى : ﴿ تَبْزُلُ الْمُلَاثُكُمْ وَالرَّوْحِ فَيْهَا ﴾ وفيه مسائل :

و المسألة الأولى ﴾ اعلم أن نظر الملائسكة على الآرواح ، ونظر البشر على الآشباح ، ثم إن الملائكة لما رأوا روحك محلا للصفات الذميمة من الشهوة والغضب ما قبلوك . فقالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ، وأبواك لما رأوا قبح صورتك في أول الآمر حين كنت منياً وعلقة ما قبلوك أيضاً ، بل أظهروا النفرة ، واستقذروا ذلك المنى والعلقة ، وغسلوا ثيابهم عنه ، ثم حمالوا للاسقاط والإبطال ، ثم إنه تعالى لما أعطاك الصورة الحسنة فالآبوان لما رأوا تلك الصورة الحسنة قبلوك ومالوا إليك ، فكذا الملائكة لما رأوا في روحك الصورة الحسنة وطاعته أحبوك فنزلوا إليك معتذرين عما قالوه أولا ، فه منا قوله المراد من قوله ( تنزل الملائكة ) فإذا نزلوا إليك رأوا روحك في ظلمة ليل البدن ، وظلمة القوى الجسمانية فحينا و يستغفرون للذين آمنوا ) .

﴿ المسألة الثانية ﴾ أن قوله تعالى ( تنزل الملائكة ) يقتضى ظاهره نزول كل الملائكة ، ثم

الملائكة لهم كثرة عظيمة لاتحتمل كلهم الأرض، فلهذا السبب اختلفه القال بعضهم إسا تنزل بأسرها إلى السهاء الدنيا، فإن قبل الإشكال بعد باق لآن السها بملوأة بحيث لا يوجد فيها موضع إهاب إلا وفيه ملك ، فكيف تسع الجبع سها. واحدة ؟ قلنا يقضى بعموم الكتاب على حبر الواحد، كيف والمروى إنهم ينزلون فوجاً فوجاً فن نازل وصاعد كأهل الحج فإنهم على كثرتهم يدخلون الكعبة بالكلية لكن الناس بين داخل و خارج، ولهذا السبب مدت إلى غاية طلوع العجر فلذلك ذكر بلفظ ( تنزل ) الذي يفيد المرة بعد المرة .

﴿ وَالْقُولُ الثَّانَى ﴾ وهو إحتيار الاكثرين أمهم ينزلول إلى الارض وهو الأوجه ، لأن الغرضَ هو الثرغيب في إحياء هذه الليلة ، ولانه دلت الاحاديث على أن الملائكة ينزلون في سأر الايام إلى مجالس الذكر والدين ، ملان يحصل ذلك في هذه الليلة مع علو شأنها أولى ، ولان النزول المطلق لايفيدإلاالنزول منالسها. إلىالارض ، ثم اختلف منقال بنزلون إلى الارض على وجوه: (أحدها) قال بمضهم ينزلون ليروا عادة البشروجدهم واجتهادهم في الطاعة ( و ثانيها ) أن الملائكة قالوا (وما نتنرل إلا بأمر ربك)فهذا يدل على أيهم كاو ا مأمورين بذلك النزول فلايدل على غاية المحبة . وأما هذهِ الآية وهو قوله ( بإذن رسم ) فإنها تدل على أنهم استأذوا أو لا فأذنوا ، وذلك بدل على غابة المحبة ، لامهم كانوا يرغبون إلينا و يتمنون لقاءنا . لـكن كا و ا ينتظرون الإذن ، فإن قبل قرله ( و إنا لنحن الصافون ) يَناق قوله ( تنزل الملائكة ) قلنـا نَصرف الحالتين إلى زمانين مختلفين و(ثالثها) أنه تعالى وعد في الآخرة أن الملائكة ( يدخلون عليهم منكل باب ، سلام عليكم ) فهمناً في الدنيا إن اشتغلت بمبادق بزلت الملائكة عليك حتى يدخلوا عليك للتسلم والزبارة ، روى عن على عليه السلام ﴿ أَمِّم يَنزُلُونَ لِيسلُّوا عَلَيْنَا وَلِيشَفِّعُوا لِنَا فَن أَصَابَتُهُ التَّسليمة عَف له ذنبه ﴾ ( ورابعها )أن الله تعالى جعل فضيلة هـذه الليلة في الاشتغال بطاعته في الا رض فهم ينزلون إلى الارض لتصير طاعاتهم أكثر ثوابًا ، كما أن الرجل يذهب إلى مكه لتصير طاعاته هنــاك أكثر ثواباً ، وكل ذلك ترغيب للانسان في الطاعة ( وخامسها ) أن الإنــان يأتي بالطعات والخـيرات عنـد حضور الأكار من العلمـاء والزهاد أحسن بمـا يكون في الخلوة ، فالله تعالى أنزل الملائكة المقربين حتى أن المكلف يعـلم أنه إنمـا يأتى بالطاعات في حضور أولئـك العلمـا. العباد الزهاد فيكون أنم وعن النقصان أبعد ( وسادسها ) أن من الناس من خص لفظ الملائكة ببعض فرق الملائكة ، عن كعب أن سدرة المنتهى على حد السها. السادِمة بمنا بلي الجنبة ، فهي على حد هوا. الدنيا وهوا. الآخرة ، وساقها في الجنة وأغصامها تحت الكرسي فيها ملائكة لا يعلم عددهم إلا الله يعبدون الله ومقام جبريل في وسطها ، ليس فيهـا ملك إلا وقد أعطى الرأفة والرحمة للمؤمنين ينزلون مع جَبر بل ليلة القــدر ، فلا تـني بقعة من الارض إلا وعليهــا ملك ساجد أو قائم بدعو للمؤمنين والمؤمنات، وجبريل لايدع أحداً من الناس إلا صافحهم، وعلامة ذلك من اقشعر جلده الفخر الرازي - ج ٣٢ م ٣

#### بإذن رَبِهم

ورق قلبه ودمعت عيناه ، فإن ذلكمن مصافحة جبريل عليه السلام ، من قال فيها ثلاث مرات لاإله إلا الله غفر له بواحدة ، ونجاه من النار بواحدة ، وأدخله الجنة بواحدة . وأول من يصعد جبريل حتى يصير أمام الشمس فيبسط جناحين أخضرين لا ينشرهما إلا تلك الساعة من يوم تلك الليلة ثم يدءر ملكا ملكا ، فيصعد الكل ويجتمع نور الملائكة ونور جناح جبريل عليه السلام ، فيقيم جــبريل ومن معه من الملائسكة بين الشمس وسياء الدنيا يومهم ذلك مشغولين بالدعاء والرحمة والاستغفار للمؤمنين ، ولمن صام رمضان احتساباً ، فإذا أمسوا دخلوا سما. الدنيا فيجلسون حلقاً حلقاً فتجمع إليهم ملائكة السها. فيسألونهم عنرجل رجل وعنامرأة امرأة ، حتى يقولوا مافعل فلان وكيف و جدتموه؟ فيقولون وجدناه عام أول متعبداً ، وفي هـذا العام مبتدعاً ، وفلان كان عامأولمبتدعاً ، وهذا العاممتعبداً ، فيكفون عن الدعاء الأول ، ويشتغلون بالدعاء للثاني ، ووجدنا فلاناً تالياً ، وفلاناً راكمًا ، وفلاناً ساجداً ، فهم كذلك يومهم وليلتهم حتى يصعدوا السماء الثانية وهكذا يفعلون في كل سماء حتى ينتهوا إلىالسدرة . فتقول لهمالسدرة : ياسكاني حدثوني عنالناس فإن لى عليكم حقاً ، و إنى أحب من أحب الله ، فذكر كعب أنهم يعدون لها الرجل ر المرأة بأسمائهم وأسماء آبائهم، ثم يصل ذلك الحبر إلى الجنة ، فتقول الجنة : اللهم عجلهم إلى ، والملائكة ، وأهل السدرة يقولون : آمينآمين ، إذا عرفت هذا فنقِول ، كلماكان الجمع أعظم ،كان نزول الرحمة هناك أكثر ، ولذلك فإن أعظم الجموع فى موقف الحج ، لاجرم كان نزول الرحمة هناك أكثر ، فكذا في ليلة القدر يحصل بحمع الملائكة المقربين ، فلأجرم كان نزل الرحمة أكثر

﴿ المسألة الثانية ﴾ ذكروا في الروح أقوالا ( أحدها ) أنه ملك عظيم ، لو التقم السموات والارضين كان ذلك له لقمة واحدة ( وثانيها ) طائفة من الملائكة لا تراهم الملائكة إلا ليلة القدر ، كالزهاد الذين لا نراهم إلا يوم المعيد ( وثالثها ) خلق من خلق الله يأكلون ويلبسون ليسوا من الملائكة ، ولا من الإنس ، ولعلهم خدم أهل الجنة ( ورابعها ) يحتمل أنه عيسى عليه السلام لانه اسمه ، ثم إنه ينزل في مواففة الملائكة ليطلع على أمة محمد ( وخامسها ) أنه القرآن . (وكذلك وحينا إليك روحاً من أمرنا) (وسادسها) الرحمة قرى . (لانيأسوا من روح الله ) بالرفع كأنه تعالى ، يقول الملائكة ينزلون رحمتى تنزل في أثرهم فيجدون سعادة الدنيا وسعادة الآخرة (وسابعها ) الروح أشرف الملائكة (وثامنها) عن أبي نجيح الروح هم الحفظة والكرام الكاتبون فصاحب اليمين يكتب إتيانه بالواجب ، وصاحب الشمال يكتب تركه للقبيح ، والاصح أن الروح همنا جبريل . وتخصيصه بالذكر لزيادة شرفه كانه تعالى يقول الملائكة في كفة والروح في كفة قوله تعالى : ﴿ بإذن ربهم ﴾ فقد ذكرنا أن هذا يدل على أنهم كانوا مشتاقين إلينا ، فإن

# مِّن كُلِّ أَمْرٍ ١

قيل: كيف يرغبون إلينا مع علمهم بكثرة معاصينا؟ قانا إنهم لا يقفون على تفصيل المعاصى روى أنهم يطالعون اللوح، فيرون فيه طاعة المكلف مفصلة، فإذا وصلوا إلى معاصيه أرخى الستر فلا ترونها، فينئذ يقول سبحان من أظهر الجميل، وستر على القبيح، ثم قد ذكر نا فوائد فى نزولهم ونذكر الآن فوائد أخرى وحاصلها أنهم يرون فى الارض من أنواع الطاعات أشياء مارأوها فى عالم السموات (أحدها) أن الاغنياء يجيئون بالطعام من بيرتهم فيجعلونه ضيافة للفقراء والفقراء مأكلون طعام الاغنياء ويعدون الله، وهذا نوع من الطاعة لا يوجد فى السموات (وثانيها) أنهم يسمعون أنين العصاة وهذا لا يوجد فى السموات (وثالثها) أنه تعالى قال و لا نين المذنبين أحب يسمعون أنين العساة وهذا لا يوجد فى السموات (وثالثها) أنه تعالى قال و لا نين المذنبين أحب الى من زجل المسبحين ، فقالوا ندهب إلى الارض فنسمع صوتاً هو أحب إلى ربنا من صوت تسبيحا، وكيف لا يكون أحب وزجل المسبحين إظهار لكال حال المطبعين ، وأنين العصاة إظهار لغفارية رب الارض والسموات .

﴿ المسألة الثانية ﴾ هذه الآية دالة على عصمة الملائكة ونظيرها قوله (وما نتنزل إلا بأمر ربك) وقوله (لايسبقونه بالقول) وفيها دقيقة وهي أنه تعالى لم يقل مأذونين بل قال (بإذن ربهم) وهو إشارة إلى أنهم لايتصرفون تصرفا ما إلا بإذنه ، ومن ذلك قول الرجل لامرأته إن حرجت إلا بإذنى ، فانه يعتبر الإذن في كل خرجة .

و المسألة الثالثة ﴾ قوله (ربهم) يفيد تعظيما للملائكة وتحقيراً للعصاة ،كا نه تعالى قال :كانو لى فكنت لهم ، ونظيره في حقنا (إن ربكم الله الذي خلق السموات والارض) وقال لحمد عليه السلام (وإذ قال ربك) ونظيره ماروى أن داود لما مرض مرض الموت قال : إلمي كن السليمان كما كنت لى ، فنزل الوحي وقال : قل السليمان فليسكن لى كما كنت لى ، وروى عن إبراهيم الخليل عليه السلام أنه فقد الصيف أياماً فخرج بالسفرة ليلتمس ضيفاً فإذا بخيمة ، فنادى أتريدون الصيف ؟ فقيل نعم ، فقال للمضيف أيوجد عندك إدام لن أو عسل ؟ فرفع الرجل صخر تين فضرب إحداهما بالاخرى فانشقا فحرج من إحداهما اللن ومن الاخرى العسل ، فتعجب إبراهيم وقال : إلى أنا خليلك ولم أجد مثل ذلك الإكرام ، فاله ؟ فنزل الوحى يا خليل كان لنا فكنا له .

أما قوله تعالى من كل أمر كه فمعناه تنزل الملائكة والروح فيها من أجل كل أمر ، والمعنى أن كل واحد منهم إنما نزل لمهم آخر ، ثم ذكروا فيه وجوها ( أحدها ) أنهم كانوا فى أشغال كثيرة فبعضهم للركوع وبعضهم للسجود ، وبعضهم بالدعاء ، وكذا القول فى التفكر والتعليم ، وإبلاغ الوحى ، وبعضهم لإدراك فضيلة الليلة أو ليسلموا على المؤمنين (وثانيها) وهو قول الاكثرين

#### سَلَنُمُ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَعِ ٱلْفَجْرِ رَثِي

من أجلكل أمر قدر فى تلك السنة من خير أو شر، وفيه إشارة إلى أن نزو لهم إبماكان عبادة ، فيكا بهم قالو إمارانا إلى الارض لهرى أنفسنا، لكن لاجلكل أمر فيه مصلحة المكلفين، وعم لفظ الامر ليعم خير الدنيا والآخرة بياناً منه أنهم ينزلون بما هو صلاح المكلف فى دينه و دنياه كان السائل يقول من أين جئت؟ فيقول: مالك و هذا الفضول، ولكن قل لاى أمر جئت لانه حظك (وثالثها) قرأ بعضهم (من كل أمرى،) أى من أجلكل إنسان، وروى أنهم لا يلقون مؤمنا ولا مؤمنة إلا سلموا عليه ، فيل : أليس أنه قد روى أنه تقسم الآجال والارزاق ليلة النصف من شعبان، والآن تقولون إن ذلك يكون ليلة القدر؟ ملنا عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال وإن الله يقدر المقادير فى ليلة البراءة ، فإذا كان ليلة القدر يسلمها إلى أربابها » وقيل يقدر ليلة البراءة الآجال والارزاق، وليلة القدر بقدر الأمور التى فيها الخير والبركة والسلامة، وقيل يقدر فى ليلة القدر ما يتعلق به إعراز الدين ، وما فيه النفع العظيم للمسلمين ، وأما ليلة البراءة فيكتب فيها أسماء من يموت ويسلم إلى ملك الموت .

(الوجه الثالث) من فضائل هذه الليلة. قوله تمالي وسلام هي حتى مطلع الفجر ﴾ وفيه مسائل و المسألة الأولى ﴾ في قوله سلام وجوه ( أحدها ) أن ليلة القدر . إلى طلوع الفجر سلام أي تسلم الملائكة على المطيعين ، وذلك لآن الملائكة ينزلون فوجاً فوجاً من ابتداء الليل إلى طلوع الفجر فرادف النزول لكثرة السلام (وثانيها) وصفت الليلة بأنها سلام ، ثم يجب أن لا يستحقر هذا السلام لآن سبعة من الملائكة سلوا على الخليل في قصة العجل الحنيذ ، فازداد فرحه بذلك على فرحه بملك الدنيا ، بل الخليل لما سلم الملائكة عليه صار نار بمروذ عليه ( برداً وسلاماً ) أفلا تصير ناره تعالى ببركة تسليم الملائكة علينا برداً وسلاماً لكن ضيافة الخليل لهم كانت أفلا تصير ناره تعالى ببركة تسليم الملائكة علينا برداً وسلاماً لكن ضيافة الخليل لهم كانت بجلا بشوباً وهم يريدون منا قلباً مشوياً ، بل فيه دقيقة ، وهي إظهار فضل هذه الآمة ، فإن هناك الملائكة ، نزلوا على الخليل ، وههنا نزلوا على أمة محمد صلى الله عليه وسلم (وثالثها) أنه سلام من الشرور والآفات ، أي سلامة وهذا كما يقال : إنما فلان حج وغزو أي هوأبداً مشغول بهما، ومثلة : الشرور والآفات ، أي سلامة وهذا كما يقال : إنما فلان حج وغزو أي هوأبداً مشغول بهما، ومثلة : الشرور والآفات ، أي سلامة وهذا كما يقال : إنما فلان حج وغزو أي هوأبداً مشغول بهما، ومثلة :

وقالوا تنزل الملائكة والروح فى ليلة القدر بالخيرات والسعادات ولا ينزل فيها من تقدير المضار شى. فما ينزل في هذه الليلة فهو سلام ، أى سلامة ونفع وخير ( ورابعها ) قال أبو مسلم سلام أى الليلة سالمة عن الرياح والآذى والصواعق إلى ماشابه ذلك ( وخامسها )سلام لايستطيع الشيطان فيها سوءاً ( وسادسها ) أن الوقف عند قوله ( من كل أمر سلام ) فيتصل السلام بما قبله ومعناه أن تقدير الحير والبركة والسلامة يدوم إلى طلوع الفجر ، وهذا الوجه ضعيف (وسابعها)

أمها من أولها إلى مطلع الفجر سالمة في أن العبادة في كل واحد من أجزائها خير من ألف شهر ليست كسائر الليالي في أنه يستحب للفرض الثلث الآول وللعبادة النصف وللدعا . السحر بل هي متساوية الآوقات والآجزا. (وثامنها) سلام هي ، أي جنة هي لآن من أسماء الجنة دار السلام أي الجنة المصوغة من السلامة .

﴿ المسألة الثانية ﴾ المطلع الطلوع يقال طلع الفجر طلوعاً ومطلعاً ، والمعنى أنه يدوم ذلك السلام إلى طلوع الفجر ، ومن قرأ بكسر اللام فهو اسم لوقت الطلوع وكذا مكان الطلوع مطلع قاله الزجاج ، أما أبو عبيدة والفراء وغيرهما فانهم اختاروا فتح اللام لابه بمعنى المصدر ، وقالو الكسر اسم نحو المشرق ولا معنى لاسم موضع الطلوع ههنا بل إن حمل على ما ذكره الزجاج من المسروقت الطلوع صح ، قال أبو على ويمكن حمله على المصدر أيضاً ، لان من المصادر التى ينبغى أن تكون على المفعل ما قدكسر كقر لهم علاء المسكم والمعجز ، قوله ( ويسألونك عن المحيض ) فكذلك كسر المطلع جاء شاذاً عما عليه بابه . واقع سبحانه و تعالى أعلم ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

# (۹۸) سيوز لا المنكية المنكانية المن

# بِشَ لِمُ الرَّحْمَ إِلَّرِحِيمِ

لَرْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِينَ حَتَّى تَأْتِيَهُ مُ اللّهِ مُ يَتْلُواْ صُحُفًا مُطَهَّرَةً ﴿ فَيَا كُتُبُ تَأْتِيهُ مُ اللّهِ مُ يَتْلُواْ صُحُفًا مُطَهَّرَةً ﴿ فَي فِيهَا كُتُبُ تَأْتِيهُ مُ اللّهِ مُ يَتْلُواْ صُحُفًا مُطَهَّرَةً ﴿ فَي فِيهَا كُتُبُ تَأْتِيهُ مُ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴿ فَي قَيْمَةٌ إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴿ فَي قَيْمَةٌ إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ فَي قَيْمَةٌ ﴿ فَي وَمَا تَفَرَّقَ اللّهِ مِنْ أَوْتُواْ الْكِنَابَ إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ فَي اللّهِ مَنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ فَي اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ لَمْ يَكُنَ الذِينَ كَفَرُوا مِنَ أَهِلِ الْكُتَابِ وَالْمَشْرَكَيْنِ مَنْفُكَيْنِ حَنَى تَأْتِهُمُ البِينَة ، رسول مِن الله يتلوا صحفاً مطهرة ، فيها كتبقيمة ، وما تفرق الذين أو توا الكتاب إلامن بعد ماجاءتهم البينة ﴾ إعلم أن في الآية مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ قال الواحدى في كتاب البسيط: هذه الآية من أصعب ما في القرآن نظا و تفسيراً ، وقد تخبط فيها الكبار من العلماء ، ثم إنه رحمه الله تعالى لم يلخص كيفية الإشكال فيها وأنا أقول: وجه الإشكال أن تقدير الآية (لم يكن الذين كفروا منفكين حتى تأتيم البينة ) التي هي الرسول ، ثم إنه تعالى لمبذكر أنهم منفكون عن ماذا لكنه معلوم ، إذ المرادهو الكفر الذي كانوا عليه ، فصار التقدير: لم يكن الذين كفروا منفكين ، عن كفرهم حتى تأتيم البينة التي هي الرسول ، ثم قال بعد ذلك (وما تفرق الذين أو توا الكتاب إلا من بعد ماجامتهم البينة ) وهذا الرسول ، ثم قال بعد ذلك (وما تفرق الذين أو توا الكتاب إلا من بعد ماجامتهم البينة ) وهذا الثانية مناقضة في الظاهر ، هذا منتهى الإشكال فيا أظن (والجواب) عنه من وجوه (أولها) وأحسنها الوجه الذي لخصه صاحب الكشاف . وهو أن الكفار من الفريقين أهل الكتاب وعبدة الأوثان ، كانوا يقولون قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلم : لا ننفك عما نحن عليه من وعبدة الأوثان ، كانوا يقولون قبل مبعث محمد صلى الله عليه وسلم : لا ننفك عما نحن عليه من ديننا ، ولا نتركه حتى يبعث الني الموعود الذي هو مكتوب في التوراة والإنجيل . وهو محمد ديننا ، ولا نتركه حتى يبعث الني الموعود الذي هو مكتوب في التوراة والإنجيل . وهو محمد ديننا ، ولا نتركه حتى يبعث الني الموعود الذي هو مكتوب في التوراة والإنجيل . وهو محمد عليه السلام ، فحكى الله تعالى ماكانوا يقولونه ، ثم قال : (وما تفرق الذين أو توا الكتاب ) يعني

أنهم كانوا يعدون اجتماع الـكلمة والاتفاق على الحق إذا جا.هم الرسول ، ثم ما فرقهم عن الحق ولا أقرهم على الكفر إلا مجي. الرسول، ونظيره في الكلام أن يقول الفقير الفاسق لمن يعظه: لست أمتنع بما أنا فيه من الافعال القبيحة حتى يرزقني الله الغني ، فلما رزقه الله الغني ازداد فسقاً فيقول واعظه لم تكن منفكاً عن الفسق حتى توسر ، وما غمست رأسك في الفسق إلا بعد اليسار بذكره ماكان يقوله توبيخاً وإلزاماً ، وحاصل هذا الجواب يرجع إلى حرف واحد، وهوأن قوله (لم يكن الذين كفر وا منفكين ) عن كفرهم (حتى تأتيهم البينة ) مذكورة حكاية عنهم ، وقوله ( وما تفرق الذين أوتوا الكتاب) هو إخبار عن الواقع ، والمعنى أن الذي وقع كان على خلاف ما ادعوا ( وثانيها ) أن تقدير الآية ، لم يكن الذين كفروا منفكين عن كفرهم وإن جاءتهم البينة . وعلى هذا التقدير يزول الإشكال هـكذا ذكر. القاضي إلا أن تفسير لفظة حتى بهذا ليس من اللعة في شي. (و ثالثها ) أما لا نحمل قوله ( منفكين ) على الكفر بل على كونهم منفكين عن ذكر محمد بالمناقب والفضائل والمعني لم يكن الذين كفروا منفكين عن ذكر محمد بالمناقب والفضائل حتى تأتيهم البينة قال ابن عرفة أي حتى أتنهم ، فاللفظ لفظ المضارع ومعناه الماضي ، وهو كمقوله تعالى (ماتتلو االشيطين) أى ما تلت ، والمعنى أمهم ماكانوا منفكين عن ذكر مناقبه ، ثم لما جاءهم محمد تفرقوا فيه ، وقال كل واحد فيه قولا آخر ردياً ونظيره قوله تعالى ﴿ وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتُحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفُرُوا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به ) والقول المختار في هذه الآية هو الأول ، وفي الآية وجــه را بع وهو أنه تعالى حكم على الكفار أنهم ماكانوا منفكين عنكفرهم إلى وقت مجي. الرسول ، وكلمة حتى تقتضي أن يكون الحال بعد ذلك ، بخلاف ماكان قبل ذلك ، والأمر هـكـذاكان لأن ذلك المجموع ما بقوا على الكفر بل تفرقوا فمنهم من صاد مؤمناً ، ومنهم من صَار كافراً ، ولمــا لم يبق حال أولئك الجمع بعد مجي. الرسول كما كان قبل مجيئه ، كني ذلك في العمل بمدلول لفظ حتى ، وفيها ( وجه خامس ) وهو أن الكفاركانو ا قبل مبعث الرسول منفكين عن التردد في كفرهم بل كانوا جازمين به معتقدين حقيقته ، ثمزال ذلك الجزم بعد مبعث الرسول ، بل بقواشا كين متحيرين في ذلك الدين وفي سائر الاديان ، ونظيره قوله (كان الناس أمةٍ واحد فبعث الله النبيين مبشربن ومنذرين) والمعنى أن الدين الذي كانوا عليه صاركانه اختاط بلحمهم ودمهم فاليهودي كان جازماً في يهوديته وكذا النصراني وعابد الوثن ، فلما بعث محمد عليه الصلاة والسلام : اضطربت الخواطر والامكار وتشكك كل أحد في دينه ومذهبه ومقالته ، وقوله تعالى ( منفكين ) مشعر بهذا لأن انفكاك الشيء عن الشيء هو انفصاله عنه ، فمعناه أن قلومهم ماخلت عن تلك العقائد و ما انفصلت عن الجزم بصحتها ، ثم إن بعد المعبث لم يبق الأمر ُعلى تلك الحالة .

﴿ المسألة الثانية ﴾ الكفاركانوا جنسين (أحدهما) أهل الكتاب كفرق اليهود والنصارى وكانوا كفاراً بإحداثهم في دينهم ماكفروا به كقولهم (عزير ابن الله) و (المسيح ابن الله) وتحريفهم

كتاب الله ودينه (والثانى) المشركون الذينكانوا لا ينسبون إلى كتاب ، فذكر الله تعالى الجنسين بقوله ( الذين كفروا ) على الإجمال ثم أردف ذلك الإجمال بالتفضل ، وهو قوله ( مر أهل الكتاب والمشركين ) وههنا سؤالان :

(السؤال الأول) تقدير الآية: لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب ومن المشركين منهم كافر فهذا يقتضى أن أهل الكتاب منهم كافر ومنهم ليس بكافر ، وهذا حق ، وأن المشركين منهم كافر ومنهم ليس بكافر ، ومعلوم أن هذا ليس بحق ( والجراب ) من وجوه ( أحدها ) كلمة من ههنا ليست للتبعيض بل للتبيين كقوله ( فاجتنبوا الرجس من الآو ثان ) ( و ثانيها ) أن الذين كفروا بمحمد عليه الصلاة والسلام ، بعضهم من أهل الكتاب و بعضهم من المشركين ، فإذ خال كلمة من الهذا السبب ( و ثالثها ) أن يكون قوله ( والمشركين ) أيضاً وصفاً لأهل الكتاب ، و ذلك لأن النصارى مثلثة واليهود عامتهم مشبهة ، وهذا كله شرك ، وقد يقول القائل جانى العقلاء والظرفاء يربد بذلك قوماً بأعيانهم يصفهم بالأمرين . وقال تعالى ( الرا كعون الساجدون الآمرون بالمعرف والناهون عن المنكر ، والحافظون لحدود ) وهذا وصف لطائفة واحدة ، وفي القرآن من هذا الباب كثير ، وهو أن ينعت قوم بنعوت شي ، يعطف بعضها على بعض بواو العطف من هذا الباب كثير ، وهو أن ينعت قوم بنعوت شي ، يعطف بعضها على بعض بواو العطف ويكون الكل وصفاً لموصوف واحد .

(السؤال الثانى) المجوس هل يدخلون فى أهل الكتاب ؟ (قلنا) ذكر بعض العلماء أنهم داخلون فى أهل الكتاب لقوله عليه السلام « سنوليهم سنة أهل الكتاب » وأنكره الآخرون قال لآنه تعملى إنما ذكر من الكفار من كان فى بلاد العرب، وهم اليهود والنصارى ، قال تعالى حكاية عنهم (أن تقولوا إنما أنزل الكتاب على طائفتين من قبلنا) والطائفتا هم اليهود والنصارى. (السؤال الثالث ) ماالفائدة فى تقديم أهل الكتاب فى الكفر على المشركين ؟ حيث قال (لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين) ؟ (الجواب) أن الواو لا تفيد الترتيب، ومع هذا ففيه فوائد (أحدها) أن السورة مدنية فكأن أهل الكتاب هم المقصودون بالذكر (وثانيها) أنهم كانوا علماء بالكتب فكانت قدرتهم على معرفة صدق محمد أتم ، فكان إصرارهم على الكفر أقدح (وثانثها) أنهم لكونهم علما ، يقتدى غيرهم بهم فكان كفرهم أصلا لكفر غيرهم ، فلهذا قدموا فى الذكر (ورابعها) أنهم لكونهم علماء أشرف من غيرهم فقدموا فى الذكر (ورابعها) أنهم لكونهم علماء أشرف من غيرهم فقدموا فى الذكر

﴿ السؤال الرابع ﴾ لم قال من أهل الكتاب ، ولم يقلمن اليهود و النصارى ؟ (الجواب) لأن قوله ( من أهل الكتاب ) يدل على كونهم علماء ، وذلك يقتضى إما مزيد تعظيم ، فلا جرم ذكر وا بهذا المقب دون اليهود والنصارى ، أو لأن كونه عالماً يقتضى مزيد قبح في كفره ، فذكر وا بهذا الوصف تنبيهاً على تلك الزيادة من العقاب .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ هذه الآية فيها أحكام تتعلق بااشرع (أحدها) أنه تعالى فسر قوله ( الذين كفروا) بأهل الكتاب وبالمشركين، فهذا يقتضى كون الكل واحداً فى الكفر، فن ذلك قال العلماء: الكفركاء ملة واحدة، فالمشرك يرث اليهودى وبالعكس ( والشأى ) أن العطف أوجب المغايرة، فلذلك نقول الذى ليس بمشرك، وقال عليه السلام و غيرنا كحى نسائهم ولا آكلى ذبائهم، فأثبت التفرقة بين الكتابي والمشرك ( الشالث ) نبه بذكر أهل الكتاب أنه لا يجوز الاغتراد بأهل العلم إذ قد حدث في أهل القرآن مثل ما حدث في الأمم الماضية.

﴿ المسألة الرابعة ﴾ قال القفال الانفكاك هو انفراج الشيء عن الشيء وأصله من الفك وهو الفتح والزوال، ومنه فكك الرهن وهو زوال الفتح والزوال، ومنه فكك الرهن الكتاب إذا أزلت ختمه ففتحته، ومنه فكاك الرهن وهو زوال الإنفلاق الذي كان عليه ألا ترى أن ضد قرله انفك الرهن، ومنه فكاك الاسير وفكه، عبب أن انفكاك الشيء عن الشيء هوأن يزيله بعد التحامه به ،كالعظم إذا انفك من مفصله ، والمعنى أنهم متشبئون بدينهم تشبئاً قوياً لايزيلونه إلا عند مجيء البينة ، أما البينة فهي الحجة الظاهرة التي بها يتميز الحق من الباطل فهي من البيان أو البينونة لامها تبين الحق من الباطل ، وفي المراد من البينة في هذه الآية أقوال:

(الأول) إنها هى الرسول، ثم ذكروا فى أنه لم سمى الرسول بالبينة وجوها (الاول) أنذاته كانت بينة على نبوته، وذلك لآنه عليه السلام كان فى نهاية الجد فى تقرير النبوة والرسالة، ومن كان كذاباً متصنماً عانه لايتاتى منه ذلك الجدد المتناهى ، فلم يبق إلا أن يكون صادفاً أو معترها (والثانى) معلوم البطلان لآنه كان فى غايه كال العقل ، فلم يبق إلا أنه كان صادفاً (الثانى) أن بحرع الآخلاق الحاصلة فيه كان بالغاً إلى مدكال الإعجازا، والجاحظ قرر هذا المعنى ، والفزالى رحمه الله نصره فى كتاب المنقذ ، فاذاً لهمذين الوجهين سمى هو فى نفسه بأنه بينة (الثالث) أن معجوزاته عليه الصلاة والسلام كانت فى غاية الظهور وكانت أيضاً فى غاية الكثرة فلاجهاع هذين الأمرين جعل كانه عليه السلام فى نفسه بينة وحجة ، ولذلك سهاه الله تعمالى (سراجا منيراً) . واحتج القائلون بأن المراد من البينة هو الرسول بقرله تعالى بعد هذه الآية (رسول من الله ) فهو (البينة ) للتعريف أى هو الذى سبق ذكره فى التوراة والانجيل على لسان موسى وعيسى ، أو يقال (البينة ) للتعريف أى هو الذى سبق ذكره فى التوراة والانجيل على لسان موسى وعيسى ، أو يقال وكدا التنكير وقد جمهما الله ههنا فى حق الرسول عليه السلام فبدأ بالتعريف وهو لعظ البينة فى بالتنكير وقد جمهما الله ههنا فى حق الرسول عليه السلام فبدأ بالتعريف وهو لعظ البينة فى الثناء على نفسه فقال (رسول من الله ) أى هو رسول ، وأى رسول ، ونظيره ماذكره الله تعالى فى الثناء على نفسه فقال (ذو العرش المجيد ) ثم قال (فعال ) فنكر بعد التعريف .

﴿ القُولَ النَّانِي ﴾ أن المراد من ( البينة ) مطلق الرسل وهو قول أبي مسلم قال المراد من قوله

(حَى تَأْتِبِمِ البِينَةُ) أَى حَى تأتيهم رسل من ملائك الله تتلوا عليهم صحفاً مطهرة وهو كقوله ( يسألك أهل الكتاب أن تنزل عليهم كتاباً من السها. ) وكقوله ( بل يريد كل امرى. منهم أن يؤتى صحفاً منشرة ).

﴿ القول الشالث ﴾ وهو قتادة وابن زيد (البينة) هى القرآن ونظيره قوله (أو لم تأتهم بينة ما فى الصحف الآولى ) مم قوله بعد ذلك (رسول من الله ) لابد فيه من مضاف محذوف والتقدير: وتملك البينة وحى (رسؤل من الله يتلو صحفا مطهرة).

أما قوله تعالى ( يتلو صحفاً مطهرة فيها كتب قيمة ) فاعلم أن الصحف جمع صحيفة وهي ظرف المسكتوب ، وفى (المطهرة) وجوه : (أحدها) ( مطهرة ) عن الباطل وهي كقوله ( لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ) وقوله ( مرفوعة مطهرة ) ، ( وثانيها ) مطهرة عن الذكر القبيح فان القرآن يذكر بأحسن الذكر ويثني عليه أحسن الثناء ( وثالثها ) أن يقال مطهرة أى ينبغي أن لا يمسه إلا المطهرون ، كقوله تعالى ( في كتاب مكنون لا يمسه إلا المطهرون ) .

وأعلم أن المطهرة وإن جرت نعتاً للصحف في الظاهر فهى نعت لما في الصحف وهو القرآن وقوله (كتب) فيه قولان (أحدهما) المراد من الكتب الآيات المكتوبة في الصحف (والثاني) قال صاحب النظم الكتب قديكون بمعنى الحمكم (كتب الله لاغلن) ومنه حديث العسيف و لاقضين بينكما بكتاب الله به أي بحكم الله فيحتمل أن يكون المراد من قوله (كتب قيمة) أي أحكام قيمة أما القيمة ففيها قولان (الأول) قال الزجاج مستقيمة لا عوج فيها تبين الحق من الباطل من قام يقوم كالسيد والميت ، وهو كقولهم قام الدليل على كذا إذا ظهر واستقام (الثاني) أن تكون القيمة بمعنى القائمة أي هي قائمة مستقلة بالحجة والدلالة ، من قولهم قام فلان بالأمر يقوم به إذا أجراء على وجهه ، ومنه يقال للقائم بأمر القوم القيم ، فان قيدل كيف نسب تلاوة الصحف أجراء على وجهه ، ومنه يقال للقائم بأمر القوم القيم ، فان قيدل كيف نسب تلاوة الصحف كان تالياً ما فيها المطهرة إلى الرسول مع أنه كان أمياً ؟ فلنا إذا تلا مثلا المسطور في تلك الصحف كان تالياً ما فيها وقد جاء في كتاب منسوب إلى جعفر الصادق أنه عليه السلام كان يقرأ من الكتاب ، وإنكان لا يكتب ، ولعل هذا كان من معجزاته صلى الله عليه وسلم .

قوله تعالى : ﴿ وما تفرق الذين أو توا الكتاب إلا من بعد ما جاءتهم البينة ﴾ ففيه مسائل : ﴿ المسألة الأولى ﴾ في هذه الآية سؤال ، وهو أنه تعالى ذكر في أول السورة ، أهل الكتاب والمشركين ، وههنا دكر أهل الكتاب فقط ، فما السبب فيه ؟ (وجوابه) من وجوه (أحدها) أن المشركين لم يقروا على دينهم فن آمن فهر المراد ومن لم يؤمن قتل ، مخلاف أهل الكتاب الذين يقرون على كفرهم ببذل الجزية (وثانيها) أن أهل الكتاب كانوا عالمين بنبوة محمد صلى الله عليه وسلم بسبب أنهم وجدوها في كتبهم ، فاذا وصفوا بالتفرق مع الدلم كان من لا كتاب له أدخل في هذا الوصف .

# وَمَا أَمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ ٱللَّهُ مُغَلِّصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآ ۚ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلرَّيْنَ خُنَفَآ ۚ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلرَّكَوْةَ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ مِنْ

﴿ المسألة الثانية ﴾ قال الجبائى هـذه الآية تبطل قول القدرية الذين قالوا إن النـاس تفرقوا في الشقاوة والسعادة في أملاب الآباء قبل أن تأتيهم البينة ( والجواب ) أن هـذا ركبك لآن المراد منه أن علم الله بذلك وإرادته له حاصل في الآزل ، أما ظهوره من المكلف فانمـا وقع بعد الحالة المخصوصة .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قالوا هـذه الآية دالة على أن الكفر والتفرق فعلمهم لا أنه مقـدر عليهم لا نه مقـدر عليهم لا نه وملائكته آتاهم لانه قال ( إلا من بعد ما جاءتهم البينة )، ثم قال ( أو تو الكتاب ) أى أن الله وملائكته آتاهم ذلك فالحير والتوفيق مضاف إلى الله ، والشر والتفرق والكفر مضاف إليهم .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ المقصود من هذه الآية تسلية الرسول وَ الله الدين الدين المنك تفرقهم فليس ذلك لقصور في الحجة بل لعنادهم ، فسلفهم هكذا كانوا لم يتفرقوا في السبت وعبادة العجل ( إلا من بعد ما جاءتهم البينة ) فهي عادة قديمة لهم .

قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَمْرُوا إِلَا لَيْعَبِدُواْ الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيمُوا الصلوة ويؤثُّوا الزكاة وذلك دين القيمة ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ في قوله (وما أمروا) وجهان: (أحدهما) أن يكون المراد (وما أمروا) في التوراة والإنجيل إلا بالدين الحنبني ، فيبكون المراد أنهم كانوا مأمورين بذلك إلا أنه تعالى لما أتبعه بقوله (وذلك دين القيمة) علمنا أن ذلك الحكم كما أنه كان مشروعا في حقهم فهو مشروع في حقنا (وثانيها) أن يكون المراد: وما أمر أهل الكتاب على لسان محمد والله بهذه الآشياء، وهذا أولى ، لثلاثة أوجه: (أحدها) أن الآية على هذا التقدير تفيد شرعاً جديداً وحمل كلام الله على ما يكون أكثر فائدة أولى (وثانيها) وهو أن ذكر محمد عليه السلام قد مر ههنا وهو قوله (حتى تأتيهم البينة) وذكر سائر الانبياء عليهم السلام لم يتقدم (وثالثها) أنه تعالى ختم الآية بقوله (وذلك دين القيمة) فحكم بكون ماهو متعلق هذه الآية دينا قيما فوجب أن يكون شرعا في حقنا سواء قلنا بأنه شرع من قبلنا أو شرع جديد يكون هذا بيانا اشرع محمد عليه الصلاة والسلام وهدذا ول مقاتل .

﴿ المسألة الثانية ﴾ فى قوله (إلاليعبدوا الله) دقيقة وهى أن هذه اللام لام الغرض، فلا يمكن حمله على ظاهره لآن كل من فعل فعلا لغرض فهو ناقص لذاته مستكمل بذلك الغرض، فلو فعل الله فعلا لكان ناقصاً لذاتة مستكملا بالغــــير وهو محال ، لأن ذلك الغرض إن كان قدمـــا

لزم مر. قدمه قدم الفعل ، وإنكان محدثاً افتقر إلى غرض آخر فلزم التسلسل وهو محال ولانه إن عجز عن تحصيل ذلك الغرض إلا بتلك الواسطة فهو عاجز ، وإنكان قادراً عليه كان توسيط تلك الواسطة عبثاً ، فثبت أنه لا يمكن حله على ظاهره فلا بد فيه من التأويل . ثم قال الفراء العزب تجعل اللام في موضع أن في الأمر والإرادة كثيراً ، من ذلك قوله تعالى ( يربد الله ليبين لكم، يريدون ليطفئوا ) وقال في الآمر (وأمرنا لنسلم ) وهي في قراءة عبدالله (وما أمروا إلا أن يعسِدوا ألله ) فثبت أن المراد : وما أمروا إلا أن يعبدوا الله مخلصين له الدين . والإخلاص عبارة عن النية الخالصة ، والنية الخالصة لما كانت معتبرة كانت النية معتبرة ، فقد دلت الآية على أنكل مأمور به فلا بد وأن يكون منوباً ، ثم قالت الشافعية الوضوء مأمور به في قوله تعالى ( إذا قمم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم ) ودلت هـذه الآية على أن كل مأمور يجب أن يكون منوياً ، فيلزم من مجمرع الآيتين وجوب كون الوضوء منويًا ، وأما المعتزلة فانهم يوجبون تعليــل أفعال الله وأحكامه بالأغراض، لاجرم أجروا الآية على ظاهرها فقالوا معنى الآية: ومَا أمروا بشيء إلا لأجل أن يمبدوا الله ، والإستدلال على هذا الفول أيضاً قوى ، لأن التقدير وما أمروا بشي. إلاليعبدوا الله مخاصين له الدين في ذلك الشي. ، وهذا أيضاً يقتضي اعتبار النية في جميع المأمورات. فان قيل النظر في معرفة ألله مأمور به و يستحيل اعتبار النية فيه . لأن النية لا يمكنّ اعتبارها إلا بعد المعرفة ، في كان قبيل المعرفة لا عبكن اعتبار النية فيه . فلتا هب أنه خص عمرم الآمة في هذه الصورة محكم الدليل العقلي الذي ذَّ كرتم فيتي في الباقي حجة .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قوله (أمروا) مذكور بلفظ ما لم يسم فاعله وهو (كتب عليكم الصيام) (كتب عليكم القصاص) قالوا فيه وجوه (أحدها)كائه تعالى يقول العبادة شاقة ولا أديد مشقتك إرادة أصلية بل إرادتى لعبادتك كإرادة الوالدة لحجامتك ، ولهمذا لما آل الامر إلى الرحمة قال (كتبربكم على نفسه الرحمة) ، (كتب في قلومهم الإيمان) وذكر في الوافعات إذا أراد الاب من ابنه عملا يقول له أولا: ينبني أن تفعل هذا ولا يأمره صريحاً ، لانه ربما رد عليه فتعظم جنايته ، فههنا أيضا لم يصرح بالامر لتخف جناية الراد (وثانيها) أنا على القول بالجسن والقسح العقلين ، نقول كا نه تعالى يقول : لست أنا الآمر للعبادة فقط ، بل عقلك أيضاً يأمرك لان النهاية في النعظم لمن أوصل إليك [أن] نهاية الإنعام واجبة في العقول .

﴿ المُسْأَلَةُ الرابعة ﴾ اللّام في قوله : (وما أمروا إلا ليعبدوا الله) تدل على مذهب أهل السنة عيث قالوا : العبادة ما وجبت لسكونها مفضية إلى ثواب الجنة ، أو إلى البعد عن عقاب النار ، بل لاجل أنك عبد وهو رب ، فلو لم يحصل في الدين ثواب ولا عقاب البتة ، ثم أمرك بالعبادة . وجبت تحض العبودية ، وفيها أيضاً إشارة إلى أنه من عبد الله للثراب والعقاب ، فالمعبود في الحقيقية مو الثواب والعقاب ، والحق و اسطة ، ونعم ما قيل : من آثر العرفان للعرفان فقد قال بالثاني .

ومن آثر العرفان لا للمرفان ، بل المعروف ، فقد خاض لجة الوصول .

﴿ المسألة الخامسة ﴾ العبادة هي التذلل ، ومنه طريق معبد، أي مذلل ، ومن زعم أنهــا الطاعة فقد أخطأ ، لأن جماعة عبدوا الملائكة والمسيح والاصنام ، وما أطاعوهم ولكن في الشرع صارت اسماً لـكل طاعة الله ، أديت له على وجه التذلُّل والهاية فى التعظيم ، واعلم أن العبادة بهذا المعنى لا يستحقها إلا من يكون واحداً في ذاته وصفاته الذانية ، والفعلية ، فإنكان مشـل لم يجز أن يصرف إليه النهاية فىالتعظيم، ثم .نقول: لابد فى كون الفعل عبادة من شيئين ( أحدهما ) غاية التعظيم ، ولذلك قلنا : إن صلاة الصي ، ليست بعبادة ، لأنه لا يعرف عظمة الله ، فلا يكون فعلم فى عاية النعظيم ( والثانى ) أن يكون مأموراً به ، ففعل اليهودى ليس بعبادة ، و إن تضمر نهاية التعظيم ، لانه غير مأمور به ، والنكتة الوعظية فيه ، أن فعــل الصــى ليِس بعبادة لفقد التعظيم وفعل البهودي ليس بعبادة لفقد الأمر ، فكيف يكون ركوعك الناقص عبادة و لاأمر ولا تعظيم ؟ . ﴿ المسألة السادسة ﴾ الإخلاص هو أن يأتي بالفعل خالصاً لداعية واحدة ، ولا يكون لغيرها من الدوَّاعي تَأْثَير في الدعاء إلى ذلك الفعل ، والنكت الوعظية فيه من وجوه ( أحدها )كما نه تعالى يقول عبدى لا تسع في إكثار الطاعة بل في إخلاصها لاني ما بذلت كل مقدوري لك حتى أطلب منك كل مقدورك ، بل بذلت لك البعض ، فأطلب منك البعض نصفاً من العشرين ، وشأة من الاربمين ، لكن القـدر الذي فعلته لم أرد بفعله سؤاك ، فلا ترد بطاعتك سواي ، فلا تستثن من طاعتك لنفسك فضلا من أن تستثنيه لغيرك ، فن ذلك المباح الذي يوجد منك في الصلاة كالحكة والتنحنح فهو حظ استثنيته لنفسك فانتنى الإحلاص، وأماّ الإلنفات المكروه فذا حظ الشيطان (وثانيهاً )كا نه تعالى قال : ياعقل أنت حكيم لا تميل إلى الجهل والسفه وأنا حكيم لا أفعل ذلك البتة ، فإداً لا تريد إلا ما أريد ولا أريد إلا ماتريب، ثم إنه سبحانه ملك العالمين والبعقل ملك لهذا البدن ، فكا نه تعالى بفضله قال الملك لا يخدم الملك لكن [لكي] نصطلح أجمل جميع ماأفعله لاجلك (هوالذي خلق لكم ما في الأرض جميماً) فأجعل أنت أيضاً جميع ما تفعله لآجلي ( وما آمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدسن ).

وأعلم أن قوله (مخلصين) نصب على الحال فهو تنبيه على ما يجب من تحصيل الإخلاص من ابتداء الفعل إلى انتهائه ، والمخلص هو الذى يأتى بالحسن لحسنه ، والواجب لوجوبه ، فيأتى بالفعل لوجه مخلصاً لربه ، لا يريد رياء ولاسمعة ولا غرضاً آخر ، بل قالوا لا يجعل طلب الجنة مقصوداً ولا النجاة عن النار مطلوباً وإن كان لابد من ذلك ، وفي التوراة : ما أريد به وجهى فقليله كثير وما أريد به غير وجهى فكثيره قليل . وقالوا من الإخلاص أن لا يزيد في العبادات عبادة أخرى لاجل الغير ، مثل الواجب من الاضحية شاة ، فإذا ذبحت اثنتين واحدة بله وواحدة للامير لم يحز لانه شرك ، وإن ذدت في الحشوع ، لان الناس يرونه لم يحز ، فهذا إذا خلطت بالعبادة عبادة لم يحز لانه شرك ، وإن ذدت في الحسادة عادة عند الم يحز لانه شرك ، وإن ذدت في الحشوع ، لان الناس يرونه لم يحز ، فهذا إذا خلطت بالعبادة عبادة الم

أخرى ، فكيف ولو خلطت بها محظوراً مشل أن تنقدم على إمامك ، بل لايجوز دفع الزكاة إلى الوالدين والمولودين ولا إلى العبيد ولا الإماء لأنه لم يخلص ، فاذا طلبت بذلك سرور والدك أو ولدك يزول الإخلاص ، فكيف إذا طلبت مسرة شهو تك كيف يبق الإخلاص ؟ وقد اختلفت ألفاظ السلف فى معنى قوله ( مخلصين ) قال بعضهم : مقرين له بالعبادة ، وقال آخرون : قاصدين بقلوبهم رضا الله فى العبادة ، وقال الزجاج أى يعبدونه موحدين له لا يعبدون معه غيره ، ويدل على هذا قوله (وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً ) .

أما قوله تعالى ( حنفا. ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة ) ففيه أفوال :

﴿ الآول ﴾ قال مجاهد متبعين دين إبراهيم عليه السلام ، ولذلك قال ( ثم أوحينا إليك أن اتبع ملة إبراهيم حنيفاً وماكان من المشركين)وهذا التفسيرفيه لطيفة كا نه سبحانه لما علم أن التقليد مستول على الطباع لم يستجز منعه عن التقليد بالكلية ولم يستجز التعويل على التقليد أيضاً بالكلية ، فلا جرم ذكرةوماً أجمع الحلقبالكلية على تزكيتهم ، وهو إبراهيم ومن معه ، فقال( قدكانت لـكم أسوة حسنة في إبراهيم والذين معه ) فكأنه تعالى قال: إن كنت تقلد أحداً في دينك ، فكن مقلداً إبراهيم ، حيث تبرأ من الاصنام وهذا غير عجيب فإنه قد تبرأ من نفسه حين سلمها إلى النيران ، ومن ماحين بذله الصيفان، ومن ولده حين بذله للقربان، بل روى أنه سمع سبوح قدوس فاستطابه، ولم يرشخصاً فاستعاده ، فقال أما بغير أجر فلا ، فبذل كل ماملكه فظهر له جبريل عليه السلام ، وقال حق لك حيث سماك خليلا فحد مالك ، فإن القائل ، كنت أنا ، بل انقطع إلى الله حتى عن جبريل حين قال أما إليك فلا ، فالحق مسبحاً له كا أنه يقرل : إن كنت عابداً فأعبد كعبادته ، فإذا لم تنرك الحلال وأبواب السلاطين ، أما تترك الحرام وموافقة الشياطين ، فإن لم تقدر على متابعة إبراهيم ، فاجتهد فى متابعة ولده الصبى ، كيف انقاد لحـكم ربه مَع صغره ، فمد عنقه لحـكم الرؤبا ، وإن كنت دون الرجل فاتبع الموسوم بنقصان العقل ، وهو أم الذبيح ، كيف تجرعت تلك الغصة ، ثم إن المرأة الحرة نصفالرجل فإنالاثنتين يقومان مقام الرجل الواجدفي الشهادة والإراث ، والرقيقة نصف الحرة بدليل إن للحرة ليلتين من القسم فهاجر كانت ربع الرجل ، ثم أنظر كيف أطاعت ربهــا فنحملت المحنة فى ولادها مم صبرت حين تركها الحليل وحيدة فريدة فى جبال مكة بلا ما. ولازاد وانصرف، لا يكلمها ولا يعطف عليها ، قالت آلله أمرك بهذا ؟ فأو ما برأسه نعم ، فرضيت بذلك وصبرت على تلك المشاق .

﴿ والقول الثانى ﴾ المراد من قوله (حنفاء) اى مستقيمين والحنف هو الاستقامة ، وإنما سمى مائل القدم أحنف على سبيل التفاؤل ، كقولنا للاعمى بصير وللمهلكة مفازة ، ونظيره قوله تعالى ( إن الذين قالوا ربنا الله مم استقاموا ) ( اهدنا الصراط المستقيم )

﴿ والقول الثالث ﴾ قال ابن عباس رضى الله عنهما حجاجاً ، وذلك لآنه ذكر العباد أولا ثم قال (حنفاء) وإنما قدم الحج على الصلاة لآن في الحج صلاة وإنفاق مال ( الرابع ) قال أبو قلابة

الحنيف الذي آمن بجميع الرسل ولم يستن أحداً منهم ، فن لم يؤمن بأفضل الآنبياء كيف يكون حنيفا ( الحنامس ) حنفاء أي جامعين لكل الدين إذ الحنيفية كل الدين ، قال أيه السلام و بعثت بالحنيفية السهلة السمحة ، ( السادس ) قال قتادة هي الحتان وتحريم نكاح المحارم أي مختونين محرمين لنكاح الآم والمحارم ، فقوله ( حنفاء ) إشارة إلى الذي ، ثم أردفه بالإثبات ، وهو قوله ( ويقيموا الصلاة ) ( السابع ) قال أبو مسلم أصله من الحنف في الرجل ، وهو إدبار إبهامها عن أحوانها حتى يقبل على إبهام الآخرى ، فيكون الحنيف هو الذي يعدل عن الآديان كلما إلى الإسلام ( الثامن ) قال الربيع بن أنيس الحنيف الذي يستقبل القبلة بصلانه ، وإنما قال ذلك الإسلام ( الثامن ) قال الربيع بن أنيس الحنيف الذي يستقبل القبلة بصلانه ، وإنما قال ذلك الإسلام ( الثامن ) قال الربيع بن أنيس الحنيف الذي يستقبل القبلة بصلانه ، وإنما الحكلام في إقامة الصلاة و إيتاء الزكاة فقد مر مراراً كثيرة ، ثم قال ( وذلك دين القيمة ) وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ قال المبرد و الزجاج : ذلك دين الملة القيمة ، فالقيمة نعت لموصوف عذوف ، والمراد من القيمة إما المستقيمة أو القائمة ، وقد ذكرنا هذين القولين في قوله (كتب قيمة) وقال الفراء: هذا من إضافة النعت إلى المنعوت ، كقوله (إن هذا لهو حق اليقين) والهاء للمبالغة كما في قوله (كتب قيمة).

﴿ المسألة الثانية ﴾ فرهده الآية لطائف ( إحداها ) أن الكمال في كل شيء إنما يحصل إذا حصل الاصلوالفرع معا، فقوم أطنبوا في الاعمال من غير إحكام الاصول، وهماليهود والنصاري والجوس ، فانهم ربمًـا أتعبوا أنفسهم في الطاعات ، ولكنهم ماحصلوا الدين الحق ، وقوم حصلوا الاصول وأهملوا الفروع، وهم المرجثة الذين قالوا لا يضر الذنب مع الإيمــان، والله تعالى خطأ الفريةين في هذه الآية ، وبين أنه لابد من العلم والإخلاص في قوله ( مخلصين ) ومن العمــل في قوله (ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة) ثممقال وذلك المجموع كلههو (دين القيمة) أىالبينة المستقيمة المعتدلة، فكمال أربحموع الاعضا. بدنو احد كذا هذا المجموع دين واحدفقلب دينك الاعتقادو وجهه الصلاة ولسانه الواصف لحقيقته الركاة لأن باللسان يظهر قدر فضلك وبالصدقة يظهر قدر دينك ، مُم إن القيم من يقوم بمصالح من يعجز عن إقامة مصالح نفسه فـكا أنه سبحانه يقول القائم بتحصيل مصالحك عاجلا وآجلا هو هذا المجموع ، ونظيره قوله تعالى ( ديناً فيها ) وقوله فى القرآن ( قيما لينذر بأساً شديداً ﴾ لأن القرآن هو القيم بالإرشاد إلى الحق ، ويؤيده قوله عليه السلام ﴿ مَنْ كَانَ فى عمل الله كان الله فى عمله ، وأوحى الله تعـالى إلى داود عليه السلام « يادنيا مر. خدمك فاستخدميه ، ومنخده في فاخدميه ، ﴿ وَثَانِيهَا ﴾ أن المحسنين في أفعالهُم هم مثل الحق سبحانه وذلك بالإحسان إلى عبيده والملائكة ، وذلك بأنهم اشتغلوا بالتسبيح ، لخالقهم فالإحسان من الله لا من الملائكة ، والتعظيم والعبودية من الملائكة لا من الله ، ثم إن الإنسان إذا حضر عرصة القيامة فيقول الله مباهياً بهم : ملائكتي هؤلا. أمثالكم سبحوا وهللوا ، بل في بعض الافعال أمثالي أحسنوا

وتصدقوا ، ثم إنى أكرمكم بالملائكتى بمجرد ما أنيتم به من العبودية وأنتم تعظمونى بمجرد مافعلت من الإحسان ، فأنتم صبرتم على أحد الآمرين ؛ أقاموا الصلاة أنوا بالعبودية وآنوا الزكاة أنو بالإحسان ، فأنتم صبرتم على أحد الآمرين وهم صبروا على الآمرين ، فنتعجب الملائكة منهم وينصبون إليهم النظارة ، فلهذا قال ( والملائكة يدخلون عليهم من كل باب ، سلام عليكم بما صبرتم ) أفلا يكون هذا الدين قيما ( و الملائكة يدخلون عليهم من كل باب ، سلام عليكم بما العالمة بلا قدرة كالزمن العاجز ، والقادرة بلا علم بجنونة فاذا اجتمع العلم والقدرة كانت النفس كا العالمة بلا قدرة كالزمن العاجز ، والقادرة بلا علم بجنونة فاذا اجتمع العلم والقدرة كانت النفس كا المراقب أن الحين قيمة ( ورابها ) وهو فائدة فكذا الصلاة للدين كالعلم والزكاة كالقدرة ، فاذا اجتمعنا سمى الدين قيمة ( ورابها ) وهو فائدة الترتيب أن الحكيم تعالى أمر رسوله أن يدعوهم إلى أسهل شيء ، وهو القول والاعتقاد فقال ( مخلصين ) ثم لما أجابوه زاده ، فنالهم الصلاة التي بعد أدائها تبقى النفس سالمة كاكانت ، ثم لما أجابوه وأراد منهم الصدقة وعلم أنها تشق عليهم قال « لا زكاة فى مال يحول عليه الحول » أحاب ذكر الكل قال ( وذلك دين القيمة ) ،

﴿ المسألة الثالثة ﴾ احتجمن قال الإيمان عبادة عن بحموع القول و الاعتقاد و العمل بهذه الآية ، فقال بحموع القول والفعل والعمل هو الدين والدين هو الإسلام والإسلام هو الإيمان فادأ بحموع القول والفعل والعمل هو الإيمان ، لأنه تعالى ذكر في هذه الآية بحموع الثلاثة . ثم قال (وذلك دينالقيمة)أى وذلك المذكور هو دينالقيمة وإنما قلنا إنالدينهو الإسلام لقوله تعالى ( إن الدين عند الله الإسلام) و إنما قلنا إن الإسلام هو الايمان لوجهين ( الأول ) أن الإيمــان لوكان غير الإسلام لماكان مقبولا عند الله تعالى لقوله تعالى ﴿ وَمَنْ يَبْتُغُ غَيْرُ الْإِسْلَامُ دَيَّنَّا فِإِنْ يَقِبل منه ﴾ لكن الإيمان بالاجماع مقبول عند الله ، فهو إذاً عين الإسلام ( والثاني ) قوله تعالى ( فأخرجنا من كان فيهامن المؤمنين ، فما و جدنا فيها غيرت بيتُ من المسلمين)فاستثناء المسلم من المؤمن ، يدل على أن الإسلام يصدق عليه ، وإذا ثبتت هذه المقدمات ، ظهر أن مجموع هذه الثلاثة أعنى القول والفعل والعمل هوالإيمان، وحينتذ يبطلقول من قال، الايمان اسم لمجرد المعرفة، أوالمجرد الإقرار أولهما معاً (والجوابُ) لم لا يجوز أن تـكون الإشارة بقوله (وذلك) إلى الإخلاص فقط؟ والدليل عليه أنا على هذا التقدير لانحتاج إلى الإضمار أولى ، وأنتم تحتاجون إلى الإضمار ، فنقولون : المرادوذلك المذكور، ولا شك أن عدم الإضمار أولى ، سلمنا أن قوله ( وذلك ) اشارة إلى مجمرع ما تقدم لكنه يدل على أن ذلك المجموع هو الدين القيم ، فلم قلتم إن ذلك المجموع هو الدين ، وذلك لأن الدين غير ، والدين القيم ، فالدين القيم هو آلدين الكامل المستقبل بنفسه ، وذلك إنما يكون إذا كان الدين حاصلاً ، وكانت آثاره ونتائجه معـه حاصلة أيضاً ، وهي الصلاة والزكاة ، وإذا لم يوجد هذا المجموع، لم يكن الدين القيم حاصلا ، لكن لم قلتم إن أصل الدين لا يكون حاصلا والغزاع ماوقع إلا فيه ؟ والله أعلم .

# إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِي نَارِجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِي الْمُشْرِكِينَ فِي الْمُشْرِكِينَ فِي الْمُشْرِكِينَ فِي الْمُشْرِكِينَ فِي الْمُرْمِيَّةِ الْ

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الدِّنِ كَفَرُوا مِن أَهِلِ السَّكَتَابِ وَالْمُشْرِكَيْنِ فَي نَارِ جَهُمَ خَالَدِينِ فيها أُولَئْكُ هم شر البرية ﴾ .

اعلم أنه تعالى لما ذكر حال الكفار أولا في قوله ( لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين ) ثم ذكر ثانيا حال المؤمنين في قوله ( وما أمروا إلاليعبدوا الله ) أعاد في آخر هذه السورة ذكر كلا الفريقين , فبدأ أيضاً محال الكفار ، فقال ( إذالذين كفروا ) وأعلم أنه تعمالي ذكر من أحوالهم أمرين (أحدهما) الحلود في نار حهم (والثاني) أنهم شر الحلق ، وههنا سؤالات: ﴿ السؤال الأول ﴾ لم قدم أمل الـكمتاب على المشركين فى الذكر؟ ( الجراب ) من وجوه ( أحدَمًا ) أنه عليه الصلاة والسلام ،كان يقدم حق الله سبحانه على حق نفسه ، ألا ترى أن القوم لما كسره إ رباعيته قال ﴿ اللهم اهد قو مى فإنهم لا يعلمون ﴾ ولما فاتنه صلاة العصر يوم الخندق قال ﴿ اللهم املاً بطونهم وقبورهم ناراً ﴾ فـكا أنه عليه السـلام قال كانت الضربة ثم على وجه الصورة ، وفي يوم الخندق على وجه السيرة الى هي الصلاة ، ثم إنه سحانه قضاه ذلك فقــالكما قدمت حتى على حقَّك مأنا أيضا أقدم حقك على حق نفسي ، في ترك الصلاة طول عمره لا يكفر ومن طَعن في شعرة من شعراتك بكفر . إذا عرفت ذلك فنقول : أهل الكتاب ما كابو ا يطعنون في الله بل في الرسول، وأما المشركون فإنهم كانوا يطعنون في الله، فلما أراد الله تعالى في هــذه الآية أن يذكر سوء حالهم بدأ أولا في النسكاية بذكر من طعن في محمد عليه الصلاة والسلام وهم أهل الكتاب، ثم ثانياً بذكر من طعن فيه تعالى وهمالمشركون ( وثانيها ) أن جناية أهل الكتاب في حق الرسول عليه السلام كانت أعظم ، لأن المشركين رأوه صغيراً ونشأ فيما تبينهم ، ثم سفه أحلامهم وأبطل أديامهم ، وهـذا أمر شاق ، أما أهل الكتاب فقـد كانوا " يستفتحون برسالنه ويقرونُ بمبعثه فلما جامُم أنكروه مع العلم به فكانت جنايتهم أشد .

(السؤال الثانى) لمذكر (كفروا) بلفظ الفعل (والمشركين) باسم الفاعل؟ (والجواب) تنبيها على أن أهل الكتاب ما كانواكافرين من أول الأمر لأمم كانوا مصدقين بالتورة والإنجيل، ومقرين بمبعث محمد صلى الله عليه وسلم ، ثم إنهم كفروا بذلك بعد مبعثه عليه السلام بخلاف المشركين فإنهم ولدوا على عبادة الآوثان وإنكار الحشر والقيامة .

﴿ السؤال الثالث ﴾ أن المشركين كانوا ينكرون الصانع وينكرون النبوة وينكرون

القيامة ، أما أهل الكتاب فكاوا مقرين بكل هذه الأشياء إلا أنهم كانوا منكرين لنبوة محمد صلى الله عليه وسلم ، فكان كفراهل الكتاب أخف من كفر المشركين ، وإذا كان كذلك فكيف يجوز التسوية بين الفريقين في العذاب ؟ (والجواب) يقال بثر جهنام إذا كان بعيد القعر ، فكا أنه تعالى يقول تكبروا طلباً للرفعة فصاروا إلى أسفل السافلين ، ثم إن الفريقين وإن اشتراكا في ذلك لكنه لا ينافي اشتراكهم في هذا القدر تفاوتهم في مراتب العذاب ، واعلم أن الوجه في حسن هذا العذاب أن الإساءة على قسمين إساءة إلى من أساء البك وإساءة إلى من أحسن إليك ، وهذا القسم الثاني هو أقبح الفسمين والإحسان أيضاً على قسمين إحسان إلى من أحسن إليك ، وإحسان إلى من أساء البك ، وهذا العسمان إلى من أساء البك ، وهذا العسمان أن العقرية المؤلاء الكفار أعظم أنواع الإحسان وإساءتهم وكفرهم أقبح أنواع الإساءة ، ومعلوم أن العقوبة إنما تكون بحسب الجناية ، فبالشتم والنقر المناسرة قطع ، وبالونا رجم ، وبالقتل قصاص ، بل شتم المائل يوجب التعزير ، والنظر الشير إلى الرسول يوجب القتل ، فلماكانت جناية هؤ لاء الكفار أعظم الجنايات ، لا جرم استحقوا أعظم العقوبات ، وهو نار جهنم ، فإنها نار في موضع عميق مظلم هائل لامفر عنه البنة ، استحقوا أعظم العقوبات ، وهو نار جهنم ، فإنها نار في موضع عميق مظلم هائل لامفر عنه البنة ، استحقوا أعظم العقوبات ، وهو نار جهنم ، فإنها نار في موضع عميق مظلم هائل لامفر عنه البنة ، يقون خالدين فيها ، ثم كأنه قيل فهل هناك أحديرق قلبه عليهم ؟ فقال لابل يذمونهم ، ويلعنونهم يقون خالدين فيها ، ثم كأنه قيل فهل هناك أحديرق قلبه عليهم ؟ فقال لابل يذمونهم ، ويلعنونهم يقون خالدين فيها ، ثم كأنه قيل فهل هناك أحديرق قلبه عليهم ؟ فقال لابل يذمونهم ، ويلعنونهم وينهم شر البرية .

( السؤال الرابع ) ما السبب في أنه لم يقل همنا خالدين فيها أبداً ، وقال في صفة أهل الثواب (خالدين فيها أبداً )؟ (والجواب) من وجوه (أحدها) التذبيه على أن رحمته أزيد من غضبه (وثانيها) أن العقوبات والحدود والكفارات تتداخل ، أما الثواب فأفسامه لاتتداخل (وثالثها) روى حكاية عن الله أنه قال : ياداود حبنى إلى خلق ، قال وكيف أفعل ذلك ؟ قال اذ كرلهم سعة رحمى ، فكان هذا من هذا الباب .

(السؤال الخامس) كيف القراءة فى لفظ البرية؟ (الجواب) قرأ نافع البريئة بالهمز ، وقرأ الباقون بغير همر وهو من برأ الله الحلق ، والقياس فيها الهمز إلا أنه ترك همزه ، كالنبى والذرية والخابية ، والهمزة فيه كالرد إلى الاصل المتروك فى الاستمال ، كما أن من همز النبى كان كذلك وترك الهمز فيه أجود ، وإنكان الهمز هو الاصل ، لان ذلك صار كالشيء المرفوض المتروك . وهمز من همز البرية يدل على فساد قول من قال إنه من البرا الذي هو التراب .

﴿ السؤال السادس ﴾ ما الفائدة فى قوله هم شر البرية ؟ ( الجواب ) أنه يفيد النبى و الإثبات أى هم دون غيرهم ، واعلم أن شر البرية جملة يطول تفصيلها ، شر من السراق ، لانهم سرقوا من كتاب الله ، صفة محمد ﷺ ، وشر من قطاع الطريق ، لانهم قطعوا طريق الحق على الحلق ، وشر من الجهال الاجلاف ، لأن الكبر مع العلم يكون كفر عناد فيكون أفيح .

# إِنَّ ٱلَّذِينَ وَامُّنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أَوْلَالٍكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ﴿

واعلم أن هذًا تنبيه على أن وعيد علما. السو. أعظم من وعيدكل أحد .

(الدوال السابع) هذه الآية هل هي مجراة على عمومها؟ (الجواب) لا بل هي مخصوصة بصورتين (إحداهما) أن من تاب منهم وأسلم خرج عن الوعيد (والثانية) قال بعضهم: لا يجوز أن يدخل في الآية من مضى من الكفار، لأن فرعون كان شراً منهم، فأما الآية الثانية وهي الآية الدالة على ثواب المؤمنين فعامة فيمن تقدم وتأخر، لانهم أفضل الامم.

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وعملوا الصالحات أو لئك م خير البرية ﴾ فيه مسائل

﴿ المسألة الأولى ﴾ الوجه في حسن تقديم الوعيد على الوعد وجوه (أحدها) أن الوعيد كالدواء ، والوعد كالغذاء ، ويجب تقديم الدواء حتى إذا صار البدن نقياً انتفع بالغذاء ، فإن البدن غير النق كلما غذوته زدته شرا ، هكذا قاله بقراط في كتاب الفصول (وثانيها) أن الجلد بعد الدبغ يصير صالحاً المدارس والحف ، أما قبله فلا ، ولذلك فإن الانسان متى وقع في محنة أو شدة رجع إلى الله ، فإذا نال الدنيا أعرض ، على ما قال (فلما نجاهم إلى البر إذا هم يشركون) (وثالثها) أن فيه بشارة ،كا نه تعالى يقول : لما لم يكن بد من الأمرين ختمت بالوعد الذي هو بشارة منى في أني أختم أمرك بالحنير ، الست كنت نجسا في مكان نجس ، ثم أخرجتك إلى الدنيا طاهراً ، أفلا أخرجك إلى الجنة طاهراً ا

﴿ المسألة الثانية ﴾ احتج من قال إن الطاعات ليست داخلة فى مسمى الإيمان بأن الأعمال الصالحة معطوفة فى هذه الآية على الإبمان، والمعطوف غير المعطوف عليه.

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قال ( إن الذين آمنوا ) ولم يقل إن المؤمنين إشارة إلى أنهم أقاموا سوق الإسلام حال كساده ، وبذلوا الأموال والمهج لاجله ، ولهذا السبب استحقوا الفضيلة العظمى .كما قال (لايستوى منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل) ولقظة (آمنوا ) أى فعلو الإيمان مرة .

واعلم أن الذين يمتسبرون الموافاة يحتجون بهذه الآية ، وذلك لانها تدل على أن من أتى بالإيمان مرة واحدة فله هذا الثواب، والذي يموت على الكفر لا يكون له هذا الثواب ، فعلمنا أنه ما صدر الايمان عنه فى الحقيقة قبل ذلك .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ قوله (وعملوا الصالحات) من مقابلة الجمع بالجمع، فلا يكلف الواحد بحميع الصالحات، بل لـكل مكلف حظ فحظ الغنى الإعطاء، وحظ الفقير الآخذ.

﴿ المسألة الخامسة ﴾ احتج بعضهم بهـذه الآية فى تفضيل البشر على الملك ، قالوا روى أبو هريرة أنه عليه السلام قال و أتعجبون من منزلة الملائكة من الله تعالى ! والذى نفسى بيده لمنزلة العبد المؤمن عندالله يوم القيامة أعظم من ذلك ، واقرؤا إن شتم: أن الذين آمنوا وعملوا

جَزَآ وُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْقِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا لَيْ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَالِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ وَ ١

الصالحات أولئك هم خير البرية ۽ .

واعلم أن هدفا الاستدلال ضعيف لوجوه: (أحدها) ما روى عن يزيد النحوى أن البرية بنو آدم من البرا وهو النراب فلا يدخل الملك فيه البتة (وثانها) أن قوله (إن الذين آمنوا وعلوا الصالحات) غير مختص بالبشر بل يدخل فيه الملك (وثالثها) أن الملك خرج عن النص بسائر الدلائل، قالوا وذلك لآن الفضيلة إما مكتسبة أو موهوبة، فإن نظرت إلى الموهوبة فأصلهم من نور وأصلك من حماً مسنون، ومسكنهم دار لم يترك فيها أبوك مع الزلة ومسكنكم أرض هي مسكن الشياطين، وأيضاً فصالحنا منتظمة بهم ورزقنا في يد البعض وروحنا في يد البعض، ثم هم العلماء ونحن المتعلمون، ثم انظر إلى عظيم همتهم لا يملون إلى محقرات الدنوب، ومن ذلك فإن العلماء ونحن المتعلمون، ثم انظر إلى عظيم همتهم لا يملون إلى محقرات الدنوب، ومن ذلك فإن على ذنب فهمتهم بلغت غاية لا يليق بها إلا دعوى الربوبية، وأنت أبداً عبد البطن والفرج، وأما العبادة فهم أكثر عبادة من الذي لانه تعالى مدح الذي باحياء ثلى الميل وقال فيهم ( يسبحون اللميل والنهار لا يفترون) ومرة ( لا يسأمون) وتمام القول في هذه المسألة قد تقدم في سورة البقرة. قوله تعالى : ﴿ جزاؤهم عند ربهم جنات عدن تجرى من تحتها الآنهار خالدين فيها أبداً رضى قوله تعالى : ﴿ جزاؤهم عند ربهم جنات عدن تجرى من تحتها الآنهار خالدين فيها أبداً رضى قوله تعالى : ﴿ جزاؤهم عند ربهم جنات عدن تجرى من تحتها الآنهار خالدين فيها أبداً رضى قوله تعالى : ﴿ جزاؤهم عند ربهم جنات عدن تجرى من تحتها الآنهار خالدين فيها أبداً رضى

اعلم أن التفسير ظاهر و يحن نذكر مافيها من اللطائف في مسائل:

﴿ المسألة الأولى ﴾ اعلم أن المسكل لما تأمل وجد نفسه مخلوقاً من المحن والآفات ، فصاغه من أبحس شي. في أضيق مسكان إلى أن خرج باكياً لا للفراق ولسكن مشتكياً من وحشة الحبس ليرحم ، كاندى يطلق من الحبس يغلبه البكاء ليرحم ، ثم لم يرحم بل شدته القابلة ولم يكن مشدوداً في الرحم ثم لم يمض فليل حتى ألفوا في المهد وشدوه بالقاط ، ثم لم يمض قليل حتى أسلموه إلى أستاذ يحبسه في المسكتب ويضربه على التعليم وهكذا إلى أن بلغ الحلم ، ثم بعد ذلك شد بمسامير العقل والتكليف ، ثم إن المسكلف يصير كالمتحير ، يقول من الذي يفعل في هذه الإفعال مع أنه ما صدرت عنى جناية ا فلم يزل يتفكر حتى ظفر بالفاعل ، فوجده عالماً لا يشبه العالمين ، وقادراً لا يشبه القادرين ، وعرف أن كل ذلك وإن كان صورته صورة الحينة ، لكر حقيقته محض السكر موالرحمة ، فترك الشسكاية وأقبل على الشكر ، ثم وقع في قلب العبد أن يقابل إحسانه بالحدمة له والطاعة ، فجمل قلبه مسكناً لسلطان عرفانه ، فكائن الحق قال : عبدى أنزل معرفتي في قلبك حتى له والطاعة ، فجمل قلبه مسكناً لسلطان عرفانه ، فكائن الحق قال : عبدى أنزل معرفتي في قلبك حتى

لا يخرجها منه شي. أو يسقها هناك فيقول العبد: يارب أنزلت حب الثدى في قلمي ثم أخرجته ، وكذا حب الآب والآم ، وحب للدنيا وشهراتها وأخرجت الكل . أما حبك وعرفانك فلا أخرجهما من قلى ، ثم إنه لما بقيت المعرفة والمحبة في أرض الفلب انفجر من هذا اليذبوع ألمار وجداول ، فالجدول الذي وصل إلى العين حصل منه الاعتبار ، والذي وصل إلى الآذن حصل منه استهاع مناجاة الموجودات وتسبيحانهم ، وهكذا في جميع الاعضاء والجوارح ، فيقول الله عبدى جملت قلبك كالجنة لى وأجريت فيه تلك الآلهار دائمة مخلدة ، فأنت مع عجزك وقصورك عملت هذا ، فأنا أولى بالجود والكرم والرحمة فجنة بحنة ، فلهذا قال ( جزاؤهم عند ربهم جنات عدن تجرى من تحتها الآلهار ) بلكان الكريم الرحيم يقول عبدى أعطاني كل ماملكه ، وأنا عطيته بعض مافي ملكي ، وأنا أولى منه بالكرم والجود ، فلا جرم جملت هذا البعض منه موهو بأ عظلة ، حتى بكون دوامه وخلوده جاراً لما فيه من النقصان الحاصل بسبب البعضية .

﴿ المسألة الثانية ﴾ الجزاء اسم لما يقع به الكفاية ، ومنه اجتزت الماشية بالحشيش الرطب عن الماء ، فهذا يفيد معنيين (أحدهما)أنه يعطيه الحزاء الوافر من غير نقص (والثانى) أنه تعالى يعطيه ما يقع به الكفاية ، فلا يتى فى نفسه شىء إلاوالمطلوب يكون حاصلا ، على ما قال (ولكم فيها ما تشتهى أنفسكم ).

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قال (جزاؤهم) فأضاف الجزاء إليهم، والإضافة المطلقة تدل على الملكية فكيف الجمع بينه وبين قوله ( الدى أحلنا دار المقاءة من فضله ) (والجواب) أما أهل السنة فإهم يقولون إنه لو قال الملك الكريم: من حرك أصبعه أعطيته ألف دينار، فهذا شرط وجزاء بحسب اللغة وبحسب الوضع لابحسب الاستحقاق الذاتى، فقوله (جزاؤهم) يكنى في صدقه هذا المعنى وأما الممتزلة فاهم قالوا في قوله تعالى ( الذى أحلنا دار المقامة من فضله ) إن كلمة من لابتداء الغاية ، فالمعنى أن استحاق هذه الجنان، إنما حصل بسبب فضلك السابق فانك لولا أنك خلقتنا وأعطيتنا القدرة والعقل وأزلت الاعذار وأعطيت الالطاف وإلا لما وصلنا إلى هذه الدرجة. فانقبل فاذاكان لاحق لاحد عليه في مذهبكم، فما السبب في التزام مثل هذا الانعام؟ قلنا: أتسأل عن إنعامه الاعسى حال عدمنا؟ أوعن إنعامه اليوى حال التكليف؟ أو عن إنعامه في غد القيامة؟ فان سألت عن الامسى فكا نه يقول: أنا منزه عن الإنتفاع والمائدة مملومة من المنافع فلو لم أخلق الخلق لينفموا بملك ، كما روى و الخلق عيال لينفعوا بملك ، كما روى و الخلق عيال لينفعوا بملك ، كما روى و الخلق عيال الله عده الوى ، وأما الغد فأنا مديونهم القد ، وأما الغد فأنا مديونهم القد ، وأما الغد فانا مديونهم الوعد والإخار فكيف لا أف بذلك .

#### ﴿ الْمُسَالَةُ الرابعة ﴾ في قوله ( عند رجم ) لطائف:

(أحدها) قال بعض الفقها على قال لاشى لى على فلان ، فهذا مختص بالديون وله أن يدعى الوديمة ، ولو قال لاشى لى له فلان الصرف إلى الوديمة دون الدين ، ولو قال لاشى لى قبل فلان الصرف إلى الدين والوديمة معاً ، إذا عرفت هذا فقوله (عند رجم ) يفيد أنه وديمة والوديمة عين ، ولو قال لفلان على فهو إقرار بإلدين ، والعين أشرف من الدين فقوله (عند رجم ) يفيد أنه كالمال المعين الحاضر العتيد ، فإن قيل الوديمة أمانة وغير مضمونة والدين مضمون والمضمون خير عال ، خير عما كان غير مضمون ، قلنا : المضمون خير إذا تصور الهلاك فيه وهذا فى حق الله تعالى محال ، فلاجرم قلنا الوديمة هناك خير من المضمون .

﴿ وثانيها ﴾ إذا وقعت الفتنة في البلدة ، فوضعت مالك عند إمام المحلة على سبيل الوديعة صرت فارغ الفلب ، فههنا ستقع الفتنة في بلدة بدنك ، وحينئذ تخاف الشيطان من أن يغيروا عليها ، فضع وديعة أمانتك عندى فانى أكتب لك به كتاباً يتلى في المحاريب إلى يوم القيامة وهو قوله ( جزاؤهم عند ربهم ) حتى أسلمه إليك أحوج ما تكون إليه وهو في عرصة القيامة .

و ثالثها ﴾ أنه قال (عند رجم ) وفيه بشارة عظيمة ،كا أنه تعالى يقول أنا الذى ربيتك أو لا حين كنت معدوماً صفر اليد من الوجود والحياة والعقل والقدرة ، فخلقتك وأعطيتك كل هذه الاشياء فحين كنت مطلقاً أعطيتك هذه الاشياء ، وما ضيعتك أثرى أنك إذا اكتسبت شيئاً وجعلته وديمة عندى فأما أضيعها ،كلا إن هذا بما لا يكون .

### ﴿ المسألة الخامسة ﴾ قوله ( جزاؤهم عندربهم جنات ) فيه قرلان :

( أحدهما ) أنه قابل الجمع بالجمع (١) ، وهو يقتضى مقابلة الفرد بالفرد ، كالو قال لام أتيه أو عبديه : إن دخلتها هاتين الدارين فأنها كذا فيحمل هذا على أن يدخل كل واحد منهما داراً على حدة ، وعرابى يوسف لم يحندى حتى يدخلا الدارين ، وعلى هذا إن ملكتها هذين العبدين ، ودليل القول الأول بين أن الجزاء القول الأول بين أن الجزاء الكل مكلف جنة واحدة ، لكن أدنى تلك الجنات مشل الدنيا بما فيها عشر مرات كذا روى مرفوعاً ، ويدل عليه قوله تعالى ( وملكا كبيراً ) ويحتمل أن براد لكل مكلف جنات ، كا روى عن أبى يوسف وعليه يدل القرآن ، لانه قال ( ولمن خاف مقام ربه جنتان ) ثم قال ( ومن دونهما جنتان ) فذكر أربعاً للواحد ، والسبب فيه أنه بكى من خوف الله ، وذلك البكاء إنما نزل من أربعة أجفان اثنان دون الاثنين ، فاستحق جنتين دون الجنتين ، فحصلت له أربع جنات ، لسكه البكاء من أربعة أجفان اثنان دون الاثنين ، فاستحق جنتين دون الجنتين ، فحصلت له أربع جنات ، لسكه المكاء من أربعة أجفان اثنان دون الاثنين ، فاستحق جنتين دون الجنتين ، فوله ( ولمن خاف مقام ربه جنتان ) وأخر المخاف في هذه الآية لانه ختم السورة بقوله ( ذلك لمن خشى ربه ) وفيه اشارة إلى أنه لابد من الحوف في هذه الآية لانه ختم السورة بقوله ( ذلك لمن خشى ربه ) وفيه اشارة إلى أنه لابد من

<sup>(</sup>١) الصواب أن يقل : قابل المفرد بالجمع فالمفرد هذا لفظ جزا. والجمع لفط جنابت .

دوام الحوف ، أما قبل العمل فالحاصل خوف الاختلال ، وأما بعد العمل فالحاصل خوف الحلال ، إذ هذه العبادة لاتليق بتلك الحضرة .

و المسألة السادسة كه قوله (عدن) يفيد الاقامة ( لا يخرجون منها ) ( وماهم منها بمخرجين ) (لا يبغون عنها حولا ) يقال عدن بالمكان أقام ، وروى أن جنات عدن وسط الجنة ، وقيل عدن من المعدن أي هي معدن النعيم والامن والسلامة ، قال بعضهم إنها سميت جنة إما من الجن أو الجنون أو الجنة أو الجنين ، فإن كانت من الجن فهم المخصوصون بسرعة الحركة يطوفون العالم في ساعة واحدة فكا نه تعالى قال إنها في إيصال المسكلف إلى مشتهياته في غاية الإسراع ، مثل حركة الجن ، مع أنها دار إقامة وعدن ، وإما من الجنون فهو أن الجنة ، بحيث لو رآها العاقل يصير كالمجنون ، لولا أن الله بفضله يثبته ، وإما من الجنة الأنها جنة واقية تقيك من النار ، أو من الجنين ، فلاد المسكلف يكون في الجنة في غاية التنعم ، ويكون كالجنين لا يمسه برد ولا حر (لا يرون فيها شمسآ ولا زمهر براً) .

﴿ المسألة السابعة ﴾ قوله ( تجرى ) إشارة إلى أن الماء الجارى ألطف من الراكد ، ومن ذلك النظر إلى الما الجارى ، يزيد نوراً فى البصر بل كا نه تعالى قال : طاعتك كانت جارية ما دمت حياً على ماقال ( واعد ربك حتى يأتيك اليقين ) فوجب أن تكون أنهار إكراى جارية إلى الآبد ، مم قال من تحتها إشارة إلى عدم التنغيص ، وذلك لأن التنغيص فى البستان ، أما بسبب عدم الماء الجارى فذكر الجرى الدائم ، وإما بسبب الغرق والكثرة ، فذكر من تحتها ، ثم الالف واللام فى الأنهاد المتعريف فتكون منصرفة إلى الانهار المذكورة فى القرآن ، وهى نهر الماء والمان والعسل والخر ، واعلم أن النهار والانهار من السعة والضياء ، فلا تسمى الساقية نهراً ، بل العظيم هو الذى يسمى نهراً بدليل قوله (و سخر لكم الانهار) فعطف ذلك على البحر . فلسألة المثامنة ﴾ اعلم أنه تعالى لما وصف الجنة أتبعه بما هو أفضل من الجنة وهو الخلود أو لا والرضا ثانياً ، وروى أنه عليه السلام قال وإن الخلود فى الجنة خير من الجنة و رضا الله خير من الجنة ورضا الله خير من الجنة ومرة بحنات عدن ومرة بحنات النعيم ومرة بدار السلام ، وهذه الاوصاف الثلاثه إنما حصلت الإنك ركبت إيمانك من أمور النعم ومرة بدار السلام ، وهذه الأوصاف الثلاثه إنما حصلت الإنك ركبت إيمانك من أمور التعقاد وقول وعمل .

﴿ وأما الصفة الثانية ﴾ وهي الرضا ، فاعلم أن العبد محلوق من جسد وروح ، فجنة الجسد هي الجنة الموصوفة وجنة الروح هي رضا الرب ، والإنسان مبتدأ أمره من عالم الجسد ومنتهى أمره من عالم العقل والروح ، فلا جرم ابتدأ بالجنة وجعل المنتهى هو رضا الله ، ثم إنه قدم رضى الله عثم على قوله (ورضوا عنه) لآن الآزلى هو المؤثر في المحدث ، والمحدث لا يؤثر في الآزلى .

﴿ المسألة التاسعة ﴾ إنما قال ( رضي الله عنهم ) ولم يقل رضي الرب عنهم ولا سائر الاسماء

لان أشد الاسماء هيبة وجلالة لفظ الله ، لأنه هو الإسم الدال على الذات والصفات بأسرها أعنى صفات الجلال وصفات الإكرام ، فلو قال رضى الرب عنهم لم يشعر ذلك بكال طاعة العبد لأن المربى قد يكتنى بالقليل ، أمالفظ الله فيفيد غاية الجلالة والهيبة ، وفى مثل هذه الحضرة لا يحصل الرضا إلا بالفعل الكامل والحدمة التامة ، فقوله (رضى الله عنهم) يفيد تطرية فعل العبد من هذه الجهة . ﴿ المسألة العاشرة ﴾ اختلفوا فى قوله (رضى الله عنهم) فقال بعضهم معناه رضى أعمالهم ، وقال بعضهم المراد رضى بأن يمدحهم ويعظمهم ، قال لآن الرضا عن الفاعل غير الرضا بفعله ، وهذا هو الآقرب ، وأما قوله (ورضوا عنه ) فالمراد أنه رضوا بما جازاهم من النعيم والثواب . قوله تعالى : ﴿ ذلك لمن خشى ربه ﴾ ففيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ الحرف فى الطاعة حال حسنة قال تعالى ( والذين بؤتون ما آنوا وقلوبهم وجلة ) ولعل الحشية أشد من الحوف ، لآنه تعالى ذكره فى صفات الملائكة مقروناً بالإشفاق الذى هو أشد الحزف فقال ( هم من خشية ربهم مشفقون ) والكلام فى الحوف و الحشية مشهور .

﴿ المسألة الثانية ﴾ هذه الآية إذا ضم إليها آية أخرى صار المجموع دليلا على فضل الملم والعلماء، وذلك لآنه تعالى قال (إنما يخشى الله من عباده العلماء) فدلت هذه الآية على أن العالم يكون صاحب الحشية ، وهذه الآية وهي قوله (ذلك لمن خشى ربه) تدل على أن صاحب الحشية تكون له الجنة فيتولد من مجموع الآيتين أن الجنة حق العلماء.

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قال بعضهم: هذه الآية تدل على أن المرء لا يذهبى إلى حد يصير معه آمناً بأن يعلم أنه من أهل الجنة ، وجمل هذه الآية دالة عليه . وهذا المذهب غير قوى . لآن الانبياء عليهم السلام قد علموا أنهم من أهل الجنة ، وهم مع ذلك من أشد العباد خشية لله تعالى ، كما قال عليه الصلاة والسلام وأعرفكم بألله أخوفكم من الله ، وأنا أخوفكم منه » والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

# (٩٩) سَوْرَةِ الرَّالِيَالَيْنَ (٩٩) وَأَيَّالُهُمُ الْمِثَيِّنَ فَالْمِيَالِيْنَ الْمُعَالِمُ الْمُثَالِقِيَّالُ

# 

# إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالَتَ الْأَرْضُ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ إِذَا زَارَكَ الْأَرْضُ زَارَالْهَا ﴾ ههنا مسائل :

و المسألة الأولى في ذكروا في المناسبة بين أول هذه السورة وآخر السورة المنقدمة وحوها (أحدها) أنه تعالى لما قال (جزاؤهم عند رسم ) فكا أن المكلف قال ومتى يكون ذلك بارب فقال : (إذا زلزت الأرض زلزالها) فالعالمون كلهم يكونون في الحرف ، وأنت في ذلك الوقت تنال جزاؤك و تكون آمناً فيه ، كما قال (وهم من فزع يومند آمنون) (وثانيها) أنه تعالى لما ذكر في السورة المتقدمة وعيد الكافر ووعد المؤمن أراد أن يزيد في وعيدالكافر ، فقال : أجازيه حين يقول الكافر السابق ذكره ، ماللارض تزلزل ، نظيره قوله (يوم تبيض وجوه و تسود وجوه) ثم جمع من فرع السورة فذكر الدرة من الخير والشر .

﴿ المسألة الثانية ﴾ في قوله (إذا) بحثان (أحدهما) أن لقائل أن يقول (إذا) للوقت فكيف وجه البداية بها في أول السورة ؟ (وجوانه) من وجوه (الأول)كانوا يسألونه متى الساعة ؟ فقال : (إذا زلزلت الأرض)كا نه تعالى قال : لاسبيل إلى تعيينه بحسب وقته و لسكنى أعينه بحسب علاماته ، (الثانى) أنه تعالى أراد أن يخبر المكلف أن الأرض تحدث وتشهد يوم القيامة مع أنها في هذه الساعه جماد فكا نه قيل : متى يكون ذلك ؟ فقال (إذا زلزلت الأرض)

(البحث الثانى) قالواكامة (إن) فى المجرز، (وإذا) فى المفطوع به، تقول: إن دخلت الدار فأنت طالق لآن الدخول بجوز، أما إذا أردت التعليق بما يوجد بطماً لا تقول، إن بل تقول. إذا [بحو إذا] جاء غد فأنت طالق لانه يوجد لا محالة. هذا هو الأصل، فإن استمل على خلافه فجاز، فلما كان الزلزال مقطوعاً به قال (إذا زلزلت).

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قال الفراء: الزلزال بالكسر المصدر والزلزال بالفتح الاسم ، وقد قرى. بهما ، وكذلك الوسواس هوالإسم أي اسم الشيطان الذي يوسوس إليك ، والوسواس بالكسر

# وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقَالَكَ ٢

المصدر، والمعنى: حركت حركة شديدة ، كما قال (إذا رجت الارض رجاً) وقال قوم: ليس المراد من زلزلت حركت، بل المراد: تحركت واضطربت، والدليل عليه أنه تعالى يخبر عنها فى جميع السورة كما يخبر عن المختار الفادر ، ولان هذا أدخل فى التهويل كا نه تعالى يقول إن الجاد ليضطرب لاوائل القيامة ، أما آن لك أن تضطرب وتتيقظ من غفلتك ويقرب منه (لرأيته خاشعاً متصدعاً من خشية الله) واعلم أن زل للحركة المعتادة ، وزلزل للحركة الشديدة العظيمة ، لما فيه من معنى التكرير ، وهو كالصرصر فى الربح ، ولا جل شدة هذه الحركة وصفها الله تعالى بالعظم فقال (إن زلزلة الساعة شيء عظيم).

﴿ المسألة الرابعة ﴾ قال مجاهد : المراد من الزلزلة المذكورة في هـذه الآية النفخة الآولى كقوله ( يوم ترجف الراجفة ، تتبعها الرادفة ) أى تزلزل في النفخة الآولى ، ثم تزازل ثانياً فنخرج موتاها وهي الآثقال ، وقال آخرون : هذه الزلزلة هي الثانية بدليل أنه تعالى جعل من لوازمها أنها تخرج الارض أثقالها ، وذلك إنما يكون في الزلزلة الثانية .

و المسألة الحامسة ﴾ في قوله ( زلزالها ) بالإضافة وجوه ( أحدها ) القدر اللائق يهما في الحكمة ، كقولك : أكرم التق إكرامه وأهن الفاسق إهانته ، تريد ما يستوجبانه من الإكرام والإهانة ( والثانى ) أن يكرن المعنى زلزالها كله وجميع ما هو بمكن منه ، والمعنى أنه وجد من الزلزلة كل ما يحتمله المحل ( والثالث ) ( زلزالها ) الموعود أو المكتوب عليها إذا قدرت تقدير الحى ، تقريره ماروى أنها تزازل من شدة صوت إسرافيل لما أنها قدرت تقدير الحى .

أما قوله ﴿ وأخرجت الأرض أثقالها ﴾ ففيه مسألتان :

﴿ المسألة الأولى ﴾ في الآثقال قولان (أحدهما) أنه جمع ثقل وهو متاع البيت (وتحمل أثقالكم) جعل ما في جوفها من الدفائ أثقالا لها، قال أبو عبيدة والآخفس: إذا كان الميت في بطن الآرض فهو ثقل لها ، وإذا كان فوقها فهو ثقل عليها ، وقيل سمى الجن والإنس بالثقلين لآن الآرض تثقل بهم إذا كابوا في بطنها ويثقلون عليها إذا كانوا فوقها ، ثم قال المراد من هذه الزلزلة ، الزلزلة الأولى يقول : أخرجت الآرض أثقالها ، يعنى الكنوز فيمتلى ظهر الآرض ذهباً ولا أحد يلتفت إليه ، كان الذهب يصبح ويقول: أما كنت تخرب دينك ودنياك لآجلى ! أو تكون الفائدة في إخراجها كما قال تعالى (يوم يحمى عليها في نارجهم) ومن قال المراد من هذه الزلزلة الثانية وهي بعد القيامة . قال تخرج الآثقال يعنى الموتى أحياء كالآم تلده حياً ، وقبل تلفظه الأرض ميتاً ، كا دفن ثم يحييه الله تعالى (والقول الشانى) أثقالها : اسرارها فيومئذ تكشف الآسرار ، ولذلك قال (يومئذ تحدث أخبارها) فنشهد لك أو عليك .

# وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمُ اللَّهِ يَوْمَهِ إِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهُ اللَّهِ

﴿ المسألة الثانية ﴾ أنه تعالى قال في صفة الأرض ( ألم نجمل الأرض كفاتاً ) ثم صارت بحال ترميك وهو تقرير لقوله ( تذهل كل مرضمة عما أرضعت ) وقوله ( يوم يفر المر. )

قوله تعالى :﴿ وقال الإنسان ما لها ﴾ ففيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ مالها نزلزل هـذه الزلزلة الشـديدة ولفظت ما فى بطنها ، وذلك إما عند النفخة الأولى حين تلفظ ما فيها من الكنوز والدفائن ، أو عنـد النفخة الثانية حين تلفظ ما فيها من الأموات

﴿ المسألة الثانية ﴾ قيل هذا قول الكافر وهو كما يقولون ( من بعثنا من مرقدنا ) فأما المؤمن فيقول (هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون) وقيل بل هو عام فى حق المؤمن والكافر أى الإنسان الذى هو كنود جزوع ظلوم الذى من شأنه الغفلة والجهالة: يقول مالها وهوليس بسؤال بل هو للتعجب ، لما يرى من العجائب التي لم تسمع بها الآذان. ولا تطلق بها لسان ، ولهذا أقال الحسن إنه للكافر والفاجر معاً.

﴿ المسألة الثالثة ﴾ إيما قال (مالها) على غير المواجهة لآنه يماتب بهذا الكلام نفسه ،كا نه يقول: يانفس ما للارض تفعل ذلك يعنى يا نفس أنت السبب فيه فإنه لولا معاصيك لما صارت الارض كذلك فالكفار يقولون هذا الكلام والمؤمنون يقولون (الحد لله الذي أذهب عنا الحزن

اما قوله تعالى ﴿ يومئذ تحدث أخبارها ﴾ فاعلم أن ابن مسعود قرأ ( تنبىء أخبارها ) وسعيد ابن جبير تنبىء (١) ثم فيه سؤالات

﴿ الأول ﴾ أين مفعولاً تحدث؟ (الجواب) قدحذف أولها والثانى أخبارها وأصله تحدث الخلق أخبارها إلا أن المقصود ذكر تحديثها الاخبار لا ذكر الخلق تعظيماً .

و السؤال الثانى ما معنى تحديث الأرض؟ قلنا فيه وجوه: (أحدها) وهو قول أنى مسلم يو منذ يتبين لكل أحد جزاء عمله فكا نها حدثت بذلك، كقولك الدار تحدثنا بأنهاكانت مسكونة فكذا انتقاض الأرض بسبب الزلزلة تحدث أن الدنيا قد انقضت وأن الآخرة قد أقبلت (والثانى) وهو قول الجمهوران الله تعالى يجعل الأرض حيواناً عافلا ناطفاً و يعرفها جميع ما عمل أهلها فحينئذ تشهد لمن أطاع وعلى من عصى، قال عليه السلام وأن الأرض لتخبر يوم القيامة بكل عمل عمل عليها من تم تلا هذه الآية وهذا على مذهبنا غير بعيد لأن البذية عندنا ليست شرطاً لقبول الحياة ، فالأرض مع بقائها على شكلها و يبسها و قشفها يخلق الله فيها الحياة والنطق ، والمقصود كا ثن الأرض تشكو من العصاة

<sup>(</sup>١) الحلاف بين القراءتين ليس في الرسم وإنمها في القراءة فاحدى الفراءتين بكسر الباء مخففة والثانية بتشديدها .

# بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَمَ إِنَّ يَوْمَهِدٍ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْتَاتًا لِّيرُوْا أَعْمَالُهُمْ ﴿

و تشكر من أطاع الله ، فنقول إن فلاناً صلى وزكى وصام وحج فى ، وإن فلاناً كفر وزنى وسرق وجار ، حتى يود الحكافر أن يساق إلى النار ، وكان على عليه السلام : إذا فرغ بيت المال صلى فيه ركعتين ويقول : لتشهدن أبى ملانك بحق و فرغك بحق ( والقول الثالث ) وهو قول الممنزلة أن السكلام يجوز خلقه فى الجاد ، فلا يبعد أن يخلق الله تعالى فى الارض حال كونها جماداً أصواتاً مقطعة مخصوصة فيكون المتكلم والشاهد على هذا التقدير هو الله تعالى .

﴿ السؤال الثالث ﴾ إذا و يومئذ ماناصهما؟ (الجواب) يومئذ بدل من إذا وناصهما تحدث ﴿ السؤال الرابع ﴾ لفظ التحديث يفيد الاستئتان وهناك لا استئتاس فما وجه هذا اللفظ ( الجواب ) أن الارض كأنها تبث شكواها إلى أوليا. الله وملائكته .

أما قوله تعالى ﴿ بأن ربك أوحى لها ﴾ نفيه سؤالان :

﴿ السؤال الاول ﴾ بم تعلقت الباء فى قوله (بأن ربك) ؟ (الجواب) بتحدث ، ومعناه تحدث أخبارها بسبب إيحاء ربك لها .

﴿ السؤال الثانى ﴾ لم لم يقل أوحى إليها؟ ( الجواب ) فيه وجهان ( الأول ) قال أبو عبيدة ( أوحى لها ) أى أوحى إليها وأنشد العجاج : ﴿ أُوحَى لَهَا القرار فاستقرت ﴾

(الثانى) لعله إنما قال لها أى فعلنا ذلك لآجلها حتى تنوسل الارض بذلك إلى التشنى من العصاة . قوله تعالى : ﴿ يومئذ يصدر النياس أشتاتاً ايروا أعمالهم ﴾ الصدور ضد الورد فالوارد الجائى والصادر المنصرف واشتاتاً متفرقين ، فيحتمل أن يردوا الارض ، ثم يصدرون عنها إلا موضع الثواب إلى عرصة القيامة ، ويحتمل أن يردوا عرصة القيامة للمحاسبة ثم يصدرون عنها إلى موضع الثواب والعقاب ، فإن قوله (أشتاتاً) أقرب إلى الوجه الآول ولفظة الصدر أقرب إلى الوجه الثانى ، وقوله (ليروا أعمالهم) أقرب إلى الوجه الآول لان رؤية أعمالهم مكتوبة في الصحائف أقرب إلى الحقيقة من رؤية جزاء الاعمال ، وقوله (أشتاتاً) فيه وجوه من رؤية جزاء الاعمال ، وقوله (أشتاتاً) فيه وجوه وأحدها) أن بعضهم يذهب إلى الموقف را كبا مع الثياب الحسنة وبياض الوجه والمنادى ينيادى بين يديه : هذا ولى الله ، وآخرون يذهب بهم سود الوجوه حفاة عراة مع السلاسل والاغلال والنصراف مع النصراف (وثائها) أشتاتاً أى كل فريق مع شكله الهودى مع اليهودى والنصراف مع النصراف (وثائها) أشتاتاً من أقطار الارض من كل ناحية ، ثم إنه سبحانه ذكر والنصراف مع النصراف (وثائها) أشتانا من أقطار الارض من كل ناحية ، ثم إنه سبحانه ذكر والنصراف مع الدورا أعمالهم ) قال بعضهم : ليروا صحائف أعمالهم ، لان الكتابة يوضع بين يدى الرجل فيقول هذا طلائك وبيدك هل تراه والمرئى وهو الكتاب وقال آخرون : ليروا جزاء أعمالهم ، وهو الجنة أو النار ، وإنما أوقع اسم العمل على الجزاء لانه الجزاء وفاق ، فكا نه جزاء أعمالهم ، وهو الجنة أو النار ، وإنما أوقع اسم العمل على الجزاء لانه الجزاء وفاق ، فكا نه

# فَنَ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ٥

نفس العمل بل الجاز في ذلك أدخل من الحقيقة ، وفي قراءة النبي بَالْكِيْرُ ( ليروا ) بالفتح .

قوله تعالى : ﴿ فَن يَمَلَ مَثْقَالَ ذَرَةَ خَيْراً بِرَهُ ، وَمَن يَعْمَلُ مُثْقَالُ ذَرَةَ شَراً بِرَهُ ﴾ وفيه مسائل : ﴿ المَسْأَلَةُ الْأُولَى ﴾ ( مُثْقَالَ ذَرَةً ) أَى زَنَةً ذَرَةً قَالَ السكلى الذَرة أَصغر النمل ، وقال ابن عباس إذا وضعت راحتك على الأرض ثم رفعتها فكل واحد بما لزق به من النراب مثقال ذرة فليس من عبد عمل خيراً أو شراً قليلاكان أو كثيراً إلا أراه الله تعالى إياه .

﴿ المسألة الثانية ﴾ فى رواية عن عاصم (يره) برفع اليا. وقرأ البافون (يره) بفتحها وقرأ بمضهم (يره) بالجزم .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ في الآية إشكال وهو أن حسنات الكافر محيطة بكفره وسيئات المؤمن مغفورة ، إما ابتداء وإما بسبب اجتناب الكبائر ، فما معنى الجزاء بمثقيل الذر من الحير والشر ؟ . واعلم أن ألمفسرين أجابوا عنه من وجوه : (أحدها) قال احمد بن كعب القرظى (فن يعمل مثقال ذرة) من خير وهو كافر فإية يرى ثواب ذلك في الدنيا حتى يلتى الآخرة ، وليس له فيها شيء ، وهذا مروى عن ابن عباس أيضاً ، ويدل على صحة هذا التأويل ماروى أنه عليه السلام قال لابي بكر وياأبا بكر ما رأيت في الدنيا بما تكره فبمثاقيل ذر الشر ويدخر الله لك مثاقيل الحير حتى توفاها بوم القيامة ﴾ (وثانيها) قال ابن عباس : ليس من وق من ولا كافر عمل خيراً أوشراً إلا أراهالله أن حسنات الكافر وإنكانت محبطة بكفره ولكن الموازنة معتبرة فتقدر تلك الحسنات انحبطت من أن حسنات الكافر وإنكانت محبطة بكفره ولكن الموازنة معتبرة فتقدر تلك الحسنات انحبطت من عقاب كفره ، وكذا القول في الجانب الآخر فلا يكون ذلك قادحاً في عموم الآية (ورابها) مثقال ذرة خيراً يره ) ونقول : المراد فن يعمل من السعداء مثقال ذرة خيراً يره ) ونقول : المراد فن يعمل من السعداء مثقال ذرة خيراً يره ) ونقول : المراد فن يعمل من السعداء مثقال ذرة خيراً يره ) ونقول . المراد فن يعمل من الاشقياء مثقال ذرة شراً يره .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ لقائل أن يقول إذا كان الأمر إلى هذا الحد فأين الكرم؟ (والجواب) هذا هو الكرم، لأن المعصية وإن قلت ففيها استخفاف ، والكريم لايحتمله وفى الطاعة تعظيم، وإن قل فالكريم لايضيعه ، وكان الله سبسانه يقول لا تحسب مثقال الذرة من الخير صغيراً ، فإنك مع الو مك وضعفك لم تضيع منى الذرة ، بل اعتبرتها ونظرت فيها ، واستدللت بها على ذاتى وصفاتى واتخذتها مركباً به وصلت إلى ، فإذا لم تضيع ذرتى أفاضيع ذرتك ! ثم التحقيق أن المقصود هو النية والقصد ، فإذا كان العمل قليلا لكن النية خالصة فقد حصل المطلوب ، وإن المعمل كثيراً والنية دائرة فالمقصود فائت ، ومن ذلك ما روى عن كعب : لا تحقروا شيئاً من المعروف ، فإن رجلا دخل الجنة بإعارة إبرة فى سبيل الله ، وإن امرأة أعانت بحبة فى بناء بيت

المقدس فدخلت الجنة . وعن عائشة «كان بين يديها عنب فقدمته إلى نسوة بحضرتها ، فجاه سائل فأمرت له بحبة من ذلك العنب فضحك بعض من كان عندها ، فقالت إن فيها ترون مثاقبل الذرة و تلت هذه الآية ، ولعلها كان غرضها التعليم ، وإلافهى كانت في غاية السخاوة . روى «أن ابن الزبير بعث إليها بمائه ألف وتمانين ألف درهم في غرارتين ، فدعت بطبق وجعلت تقسمه بين الناس ، فلما أمست قالت : ياجارية فطورى هلى فجاه بيخبر وزبت ، فقيل لهما أما أمسكت لنا درهما نشترى به لحماً نفطر عليه ، فقالت لو ذكرتيني لفعلت ذلك ، وقال مقاتل : نزلت هذه الآية في رجلين كان أحدهما يأتيه السائل فيستقل أن يعطيه التمرة والكسرة والجوزة ، ويقول ما هذا بشيء ، وإنما نؤجر على ما نعطى ا وكان الآخر يتهاون بالذنب اليسير ، ويقول لاثيء على من هذا إنما الوعيد بالنبار على الكبائر ، فنزلت هذه الآية ترغيباً في القليل من الخير فإنه يوشك أن يكثر ، وتحذيراً من اليسير من الذنب فإنه يوشك أن يكبر ، ولهذا قال عليه السلام ، اتقوا النار وعلى آله وصحبه وسلم .

### 

وَٱلْعَلَدِيكَتِ ضَبَّحًا ١

### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ والعاديات ضبحا ﴾

اعُلم أن الضبح أصوات أنفاس الحنيل إذا عدت ، وهو صوت ليس بصهيل ولا حمحمة ، ولكنه صوت نفس ، ثم اختلفوا في المراد بالعاديات على قولين :

﴿ الآول ﴾ ماروى عن على عليه السلام و ابن مسعود أنها الإبل ، وهوقول ابراهيم والقرظى روى سَعيد بن جبير عن ابن عباس قال ﴿ بِينَا أَنَا جَالَسَ فَي الْحَجَرِ إِذْ أَتَانَى رَجَلَ فَسَأَلَى عن العاديات ضبحاً ، ففسرتها بالخيل فذهب إلى على عليه السلام وهو تحت سقاية زمزم فسأله وذكر له ما قلت ، فقال ادعه لى فلما وقفت على رأسه ، قال تفتى الناس بمــا لا علم لك به ، والله إنكانت لاول غزوة في الإسلام بدر وما كان معنا إلا فرسان فرس للزبير وفرس للقداد (والعاديات ضبحاً) الإبل من عرفة إلى مزدلفة ، ومن المزد لفة إلى منى، يعنى إبل الحاج ، قال ابن عباس فرجعت عن قولي إلى قول على عليه السلام ۽ ويتأكد هذا القول بما روي أبي في فضل السورة مرفوعا دمن قرأها أعطى من الآجر بمدد من بات بالمزدلفة وشهد جمعاً ﴾ وعلى هذا القول ( فالموريات قدحا ) أن الحوافر ترمى بالحجر من شدة العدو فتضرب به حجراً آخر فتورى النار أو يكون المعنى الذين يركبون الإبل وهم الحجيج إذا أوقدوا نيرامهم المزدلفة ( فالمغيرات ) الإغارة سرعة السير وهم يند فعون صديحة يوم النحر مسرعين إلى مني ( فأثرن به نفعاً ) يعني غباراً بالعدو وْعن محمد بن كوب النقع ما بين المؤيد لغة إلى مني ( فوسطن به جمعاً ) يعني مزدلفة لآنها تسمى الجمع لاجتماع الحاج بها ، وعلى هذا التقدير ؛ فوجه القسم به من وجوه (أحدها) ما ذكرنا مر المنافع الكثيرة فيه في قوله (أفلا ينظرون إلى الإبل) (وثانبها)كأنه تعريض بالآدى الكنود فكأنه تعالى يقول: إنى سخرت مثل هذا لك وأنت متمرد عن طاعتي ( وثالثها ) الغرض بذكر إبل الحج الترغيب في الحج ، كأنه تعالى يقول: جعلت ذلك الإبل مقسماً به ، فكيف أضيع

# فَٱلْمُورِينَةِ قَدْحًا ١

عملك! وفيه تعريض لمن يرغب الحج، فإن الكنود هو الكفور، والذى لم يحج بعد الوجوب موصوف بذلك، كما في قوله تعالى ( ولله على الناس حج البيت ) إلى قوله ( ومن كفر ) .

﴿القول الثانى ﴾ قول اب عباس ومجاهد وقتادة والضحاك وعطاء وأكثر المحققين أنه الحيل، وروى ذلك مرفوعاً. قال السكلمى: بعث رسول الله يتلقي سرية إلى أناس من كنامة فمكث ما شاء الله أن يمكث لا ياتيه منهم خبر فتخرف عليها. فنزل جبريل عليه السلام مخبر مسيرها، فإن جملنا الآلف واللام فى (والعاديات) للمعهود السابق كان محل القسم خيل تلك السرية، وإن جعلناهما للجنس كان ذلك قسما بكل خيل عدت فى سبيل الله.

واعلم أن ألفاظ هذه الآيات تنادى أن المراد هوالحيل ، وذلك لآن الضبح لا يكون إلا للفرس ، واستعال هذا اللفظ فى الإبل يكون على سبيل الاستعارة ، كما استعير المشافر والحافر للانسان ، والشفتان للمهر ، والعدول من الحقيقة إلى المجاز بغير ضرورة لا يجوز ، وأيضاً فالقدح يظهر بالحافر مالا يظهر بخف الإبل ، وكذا قوله (فالمغيرات صبحاً) لآنه بالحيل أسهل منه بغيره ، وقد روينا أنه ورد فى بعض السرايا ، وإذا كان كذلك فالأقرب أن السورة مدنية ، لان الإذن بالفتال كان بالمدينة ، وهو الذى قاله الكلى ، إذا عرفت ذلك فههنا مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ أنه تعالى إنما أقسم بالخيل لآن لها فى العدو من الخصال الحميدة ما ليس لسائر الدواب، فإنها تصلح للطلب والهرب والكر والفر، فإذا ظننت أن النفع فى الطلب عدوت إلى الحصم لنفوز بالغنيمة ، وإذا ظننت أن المصلحة فى الهرب قدرت على أشد العدو ، ولا شك أن السلامة إحدى الغنيمتين ، فأقسم تعالى بفرس الغازى لما فيه من منافع الدنيا والدين ، وفيه تنبيه على أن الإنسان يجب عليه أن يمسكه لا للزينة والتفاخر ، بل لهذه المنفعة ، وقد نبه تعالى على هذا المعنى فى قوله ( والخيل والبغال والحير ل كبوها وزينة ) فأدخل لام التعليل على الركوب وما أدخله على الزينة وإنما قال ( صبحاً ) لآنه أمارة يظهر به التعب وأنه يبذل كل الوسع و لا يقف عند التعب ، فكأنه تعالى يقول : إنه مع ضعفه لا يترك طاعتك ، فليكن العبد فى طاعة مولاه أنضاً كذلك .

﴿ المسألة الثانية ﴾ ذكروا فى انتصاب (ضبحاً) وجوهاً (أحدها) قال الزجاج: والعاديات تضبح ضبحاً (وثانيها) أن يكون (والعاديات) فى معنى والضابحات، لآن الضبح يكون مع العدو، وهو قول الفراء (وثالثها) قال البصريون: التقدير: والعاديات ضابحة، فقوله (ضبحا) نصب على الحال.

أما قوله تعالى ﴿ فَالْمُورِيَاتِ قَدْحًا ﴾

# فَٱلْمُغِيرَاتِ صُبِّحًا ١٠ فَأَثَرَنَ بِهِ عَنَقْعًا ١٠

فاعلم أن الإيراء إخراج النار ، والقدح الصك تقول قدح فأورى وقد فأصلد ، ثم في تفسير الآية وجوه (أحدها) قال ابن عباس: يريد ضرّب الحيل بحرافرها الجبل فأورت منه النار مثل الزند إذا قدح، وقال مقاتل: يعني الخيل تقدحن بحوافرهن في الحجارة ناراً كنارالحباحب (١) والحباحب اسم رجل كان بخيلاً لا يو قد النار إلا إذا نام الناس، فإذا أنتبه أحد أطفأ ناره لثلا ينتفع بها أحد. فشبهت هذه النار التي تنقدح من حوافر الحيل بتلك النار التي لم يكن فيها نفع ومن الناس من يقول: الها نعل الحديد يصك الحجر فتخرج النار، والأول البلغ لأن على ذلك التقدير تـكون السنابك نفسها كالحِديد (و ثالثها) قال قوم هذه الآيات في الحيل . والكن إبراؤها أن تهبيج الحرب بين أصحابها وبين عدوهم ، كما قال تعالى (كلما أوقدوا ناراً للحرب أطفاها الله ) ومنه يقال للحرب إذا التحمت حى الوطيس ( و ثالثها ) هم الذين يغزون فيورون بالليل نيرانهم لحاجتهم وطعامهم (فالموريات) هم الجماعة من الغزاة ( ورابعها ) إنها هي الألسنة تورى نار العداوة لعظم ما تتكلم به(وخامسها )هي أفكارالرجال تورى نارالمكر والخديمة ، روى ذلك عناسعباس ، ويقال لا قدحن لك ثم لاورين لك، أي لأهيجن عليك شراً وحرباً ، وقيل هو المكر إلا أنه مكر بإ قاد النار ليراهم العدو كثيراً ، ومن عادة العرب عند الغزو إذا قربوا من العدو أن يوقدوا نيراناً كثيرة ، لـكي إدا نظر المدو إليهم ظهم كثيراً (وسادمها) قال عكرمة الموريات قدحا الآسنة (وسابهها) (فالموريات قدحا) أى فالمنجحات أمراً ، يعنى الذين و جدو المقصودهم و فازوا بمطلوبهم من الغزو و الحج ، ويقال للمنجح فى حاجته ورى زنده ، ثم يرجع هذا إلى الجماعة المنجحة ، ويجوز أن يرجع إلى الحيل ينجح ركباتها وجدنا الآزدأ كرمهم جراداً وأوراهم إذا قدحوا زنادا

ويقال فلان إذا قدح أورى ، وإذا منح أورى ، واعلم أن الوجه الاول أقرب لان لفظ الإيراء حقيقة في إيراء النار ، وفي غيره مجاز ، ولا يجوز ترك الحقيقة بغير دليل .

أما قوله تعالى ﴿فالمغيرات صبحاً ﴾ يعنى الحيل تغير على العدو وقت الصبح ، وكاو ا يغيرون صباحاً لانهم فى الليل يكونون فى الظلمة فلا يبصرون شيئاً ، وأما الهار فالناس يكونون فيه كالمستعدين للمدافعة والمحاربة ، أما هدذا الوقت فالناس يكونون فيه فى الغفلة وعدم الاستعداد . وأما الذين حملوا هذه الآيات على الإبل ، قالوا المراد هو الإبل تدفع بركبانها يوم النحر من جمع إلى منى ، والسنة أن لا تغير حتى تصبح ، ومعنى الإغارة فى اللعمة الإسراع ، يقال أغار إذا أسرع وكانت العرب فى الجاهلية تقول : أشرق ثبير كيا نغير . أى نسرع فى الإفاضة .

أما قوله ﴿ فَأَثَرُنَ بِهِ نَقَمَّا ﴾ ففيه مسائل .

<sup>(</sup>١) ويفال: الحباحب طائر صغير كالذبابة تضى. لبلا فيظنه الرائق ناراً .

### فَوَسَطَنَ بِهِ عَجَمَعًا رَبِّي

﴿ المسألة الأولى ﴾ في النقع قولان (أحدهما) أنا هو الغبار وقيل إنه مأخوذ من نقع الصوت إذا ارتفع ، فالغبار يسمى نقعاً لارتفاعه ، وقيل هو من النقع في الماء ، فيكان صاحب الغبار غاص فيه ، كما يغوص الرجل في الماء (والثاني) النقع الصباح من قوله عليه الصلاة والسلام . ومالم يكن نقع ولا لقلقة ، أي فهيجن في المغار عليهم صياح النوائح ، وارتفعت أصوانهن ، ويقال ثار الغبار والدخان ، أي ارتفع وثار القطاعن مفحصه ، وأثرن الغبار أي هيجنه ، والمعنى أن الخيل أثرن الغبار لشدة العدو في الموضع الذي أغرن فيه .

﴿ المسألة الثانية ﴾ الضمير فى قرله به إلى ماذا يعود؟ فيه وجوه (أحدها) وهو قول الفراء أنه عائد إلى المكان الذى انهى إليه ، والموضع الذى تقع فيه الإغارة ، لأن فى قوله (فالمغيرات صبحاً) دليلا على أن الإغارة لابد لها من وضع ، وإدا علم المعنى جاز أن يكنى عمالم يجر ذكره با تصريح كقوله (إنا أنزلناه فى ليلة القدر) و(ثانيها) إنه عائد إلى ذلك الزمان الذى وقعت فيه الإغارة ، أى فأثرن فى ذلك الوقت نقماً (وثالثها) وهو قول الكسائى أنه عائد إلى العدو ، أى فأثرن بالعدوا نقعاً ، وقد تقدم ذكر العدو فى قوله (والعاديات) .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ فإن قيل على أى شى. عطف قرله ( فأثرن ) قلنا على الفعل الذى وضع اسم الفاعل موضعه ، والتقدير واللائى عدون فأورين ، وأغرن فأثرن .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ قرأ أبو حيوة (فأثرن) بالتشديد بمدى فأظهرن به عباراً ، لآن التأثير فيه معنى الإظهار ، أو قلب ثورن إلى وثرن وقلب الواو همزة .

قوله تعالى : ﴿ فُوسطن به جمَّماً ﴾ ففيه مسألتان :

﴿ المسألة الأولى ﴾ قال الليث وسطت النهر والمفازة أسطها وسطا وسطة ، أى صرت فى وسطها ، وكذلكوسطنها و توسطنها ، ونحو هذا ، قال الفراء : والضمير فى قوله (به) إلى ماذا يرجع فيه وجوه (أحدها) قال مقاتل : أى بالعدو ، وذلك أن العاديات تدل على العدو ، فجازت الكناية عنه ، وقوله (جمعاً) يعنى جمع العدو ، والمعنى صرن بعدوهن وسط جمع العدو ، ومر حل الآيات على الإبل ، قال يعنى جمع أمنى (وثانيها) أن الضمير عائد إلى النقع أى (وسطن) بالنقع الجمع (وثالثها) المراد أن العاديات وسطن ملبسا بالنقع جمعاً من جموع الاعداء،

﴿ المسألةُ الثانية ﴾ قرى. (فوسطن) بالتشديد للتعدية ، والباء ،زابدة للتوكيد كقوله (وأتوا به) وهي مبالغة في وسطن ، وأعدلم أن الناس أكثروا في صفة الفرس ، وهدذا القدر الذي ذكره الله أحسن ، وقال عليمه الصلاة السلام و الحيل معقود بنواصيها الخير ، ، وقال أيضا و ظهرها حرز

# إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لِرَبِّهِ ٤ لَكُنُودٌ ﴿ وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَالِكَ لَشَهِيدٌ ﴿ وَإِنَّهُ إِلَٰكِ ٱلْخَدْرِ

لَشَدِيدُ ۞

وبطها كنز ، وأعلم أنه تعالى لما ذكر المقسم به ، ذكر المقسم عليه وهو أمور ثلاثة :

والحدما) قوله ﴿ إن الإنسان لربه لكنود ﴾ قال الواحدى أصل الكنود منع الحق والخير والكنود الذي يمنع ماعليه ، والارض الكنود هي التي لا تنبت شيئاً مم للمفسرين عبارات ، فقال ابن عباس ومجاهد عكرمة والضحاك و قتادة : المكنود هو الكفور قالوا ومنه سمى الرجل المشهور كندة لانه كند أباه ففارقه ، وعن المكلي الكنود بلسان كندة العاصي وبلسان بني مالك البخيل ، وبلسان مضر وربيعة الكفور ، وروى أبو أمامة عن النبي صلى الله عليه وسلم أن (الكنود) هو الكفور الذي يمنع رفده ، ويأكل وحده ، ويضرب عبده ، وقال الحسن (الكنود) اللوام لربه يعد المحن والمصائب ، وينسى النعم والراحات ، وهو كقوله (وأما إذا ما ابتلاه ربه فقدره عليه رزقه فتقول ربي أهان ) .

واعلم أن معنى الكنود لأيخرج عن أن يكون كفراً أو فسقاً ، وكيفها كان فلا يمكن حمله على كل الناس ، فلا بد من صرفه إلى كافر معين ، أو إن حملناه على الكل كان المعنى أن طبع الإنسان يحمله على ذلك إلا إدا عصمه الله باطفه و تو فيقيه من ذلك ، والأول قول الاكثرين قالو لأن إن عباس قال : إنها نزلت فى قرط بن عبد الله بن عمرو بن نو فل القرشى ، وأيضاً فقوله (أفلا يعلم إذا بعثر مافى القبور ) لا يليق إلا بالكافر ، لأن ذلك كالدلالة على أنه منكر لذلك الأمر .

راحدهما) أن الإنسان على ذلك أى على كنوده لشهيد يشهد على نفسه بذلك ، أما لانه أم ظاهر راحدهما) أن الإنسان على ذلك أى على كنوده لشهيد يشهد على نفسه بذلك ، أما لانه أم ظاهر لا يمكنه أن يحده ، أو لانه يشهد على نفسه بذلك فى الآخرة و يعترف بذنوبه (القول الثانى) المراد وإن الله على ذلك لشهيد قالوا وهذا أولى لان للضمير عائد إلى أقرب المذكورات والاقرب ههنا هو لفظ الرب تعالى ويكون ذلك كالوعيد والزجر له عين المعاصى من حيث إنه يحصى عليه أعماله ، وأما الناصرون للقول الاول فقالوا إن قوله بعد ذلك (وإنه لحب الخير لشديد) الضمير فيه عائد إلى الانسان ، فيجب أن يكون الضمير في الآية التي قبله عائداً إلى الانسان ليكون النظم أحسن.

﴿ الآمرِ الثالث ﴾ بما أقسم الله عليه قوله ﴿ وإنه لحب الحدير لشديد ﴾ الحنير المال من قوله تعالى ( إن ترك خيراً ) وقوله (وإذا مسه الحير منوعاً ) وهذا لآن الناس يمدون المال فيما بينهم خيراً كما أنه تعالى سمى ما منال المجاهد من الجراح وأذى الحرب سوءا فى قوله ( لم يمسمهم

# أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ١٥ وَحُصِلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ ١٥

سرم) والشديد البخيل الممسك، يقال فلان شديدة ومتشدد، قال طرفة:

أرىالموت يعتام الكرام ويصطنى عقيلة مال الفياحش المتشدد

ثم فى التفسيرى وجوه (أحدها) أنه لاجل حب المال لبخيل بمدك (وثانيها) أن يكون المراد من الشديدة القرى، وبكون المعنى وإنه لحب المال وإيثار الدنيا وطلبها قوى مطيق، وهو لحب عبادة الله وشكر نعمه ضعيف، تقول هو شديد لهذا الامر وقرى له، وإذا كان مطيقاً له ضابطاً (وثالثها) أراد إنه لحب الخيرات غير هى منبسط ولكنه شديد منقض (ورابعها) قال الفراء يجوز أن يكون المعنى وإنه لحب الخير لشديد الحب يعنى أنه يحب المال، ويحب كونه مجباً له، إلا أنه اكتنى بالحب الأول عن الثانى، كما قال (اشتدت به الريح فى يوم عاصف) أى فى يوم عاصف الريح فا كتنى بالحب الأولى عن الثانية (وخامسها) قال قطرب، أى إنه شديد حب الحير، كقولك واله لويد ضروب أى أنه ضروب زيد.

واعلم أنه تعالى لما عد عليه قبائح أفعاله خوفه ، فقال ﴿ أَفَلَا يَعَلُّمُ إِذَا بِمِثْرُ مَا فَى القَبُورِ ﴾ وفيه مسألتان :

﴿ المسألة الأولى ﴾القول في ( بعثر ) مضى في قوله تعمالي ( وإذا القبور بعثرت ) وذكرنا أن معنى ( بعثرت ) بعث وأثير وأخرج ، وقرى. بحثر .

﴿ المسألة الثانية ﴾ لفائل أن يسأل لم قال ( بمثر ما فى القبور ) ولم يقل بعثر من فى القبور ؟ ثم إنه لما قال مافى القبور ، فلم قال (إن ربهم بهم) ولم يقل إذ ربها بها يومئذ لحبيير ؟ ( الجواب عن السؤال الأول) هوأن مافى الارض من غير المكلمين أكثر فأخرج الكلام على الاغلب ، أو يقال أنهم حال ما يبعثون لا يكونون أحياء عقلاء بل بعد البعث يصيرون كذلك ، فلا جرم كان الضمير الأول ضمير غير العقلاء ، والضمير الثابى ضمير العقلاء .

ثم قال تعالى ﴿ وحصل مافى الصدر ﴾ قال أبو عبيدة ، أى ميز مافى الصدرر ، وقال الليث: الحاصل من كل شىء مابق و ثبت و ذهب سواه ، والتحصيل تمييز ما يحصل و الإسم الحصيلة قال لبيد : وكل أمرى يوماً سيعلم سميه إذا حصلت عند الإله الحصائل

وفى التفسير وجوه (أحدها) معنى حصل جمع فى الصحف، أى أظهرت محصلا بحموعاً (و ثانيها) أنه لا بد من التمييز بين الواجب، والمندوب، والمباح، والمكروه، والمحظور، فإن لـكل واحد ومنه قيـل للمنخل المحصل (و ثالثهـا) أن كثيراً ما يكون باطن الإنسان بخلاف ظاهره، أما فى يوم القيامة فإنه تشكشف الاسرارو تبتهك الاستار، ويظهر مافى البواطن، كما قال (يوم تهلى السرائر) واعلم أن حظ الوعظ منه أن يقال إنك تستعد فيما لا فائدة لك فيه، فتبنى المقبرة وتشترى

# إِنَّ رَبُّهُم بِهِمْ يَوْمَهِدْ نَكَّبِيرٌ ١

التابوت ، و تفصل الكفن ، و تغزل العجوز الكفن ، فيقال هذا كله للديدان , فأين حظ الرحمن ! بل المرأة إذا كانت حاملًا فإنها تعد للطفل ثياباً ، فإذا قلت لها لاطفل لك فما هذا الاستعداد؟ فتقول أليس يبعثر مافي بطني؟ فيقول الرب لك : ألا يبعثر مافي بطن الأرض ، فأين الاستعداد ، وقرى. وحصل بالفتح والنخفيف بمعنى ظهر .

مم قال ﴿ إِن ربهم بهم بِوَمئذ لخبير ﴾ اعلم أن فيه سؤ الات:

﴿ الأولَ ﴾ أنه يُومُ أن علمه بهم في ذلك اليوم إنما حصل بسبب الخبرة ، وذلك يقتضي سبق الجهل وهو على الله تعالى محال ( الجواب ) من وجهين ( أحدهما ) كا نه تعالى يقول : إن من لم يكن عالمًا ، فأنه يصير بسبب الاختبار عالمًا ؛ فن كان لم يزل عالمًا أن يكون خبيرا بأحو ألك 1 (وثانيهما) أن فائدة تخصيص ذلك الوقت في توله ( يومئذ ) مع كونه عالماً لم يزل أنه وقت اُلْجُواْءً، وتَقريره لمن الملك كائه يقول لاحاكم بروج حكمه ولا عالم تروج فتواه يومئذ إلا هو ، وكم عالم لا يعرف الجواب وقت الواقعة ثم يتذكره بعد ذلك ، فكأنه تعالى يقول لست كذلك .

﴿ السؤال الثاني ﴾ لم خص أعمال القلوب بالذكر في قوله ( وحصل ما في الصدور ) وأهمل ذكر أعمال الجوارح ؟ ( الجواب ) لأن أعمال الجرارح تابعة لاعمال القلب . فإنه لولا البواعث والإردات في القلوب لما حصلت أفعال الجوارح ، ولذلك إنه تعالى جعلها الأصل في الذم ، فقال (آثم قلبه) والأصل في المدح، فقال ( وجلت قلومم ) .

﴿ السَّوَالَ الثَّالَثُ ﴾ لم قال (وحصل مافي الصدور) ولم يقل وحصل مافي الفلوب؟ (الجواب) لآن القَلب مطية الروح وهو بالطبع محب لمعرفة الله وحدمته ، إنما المنازع في هذا الباب هو النفس ومحلها ما يقرب من الصدر ، ولذلك قال ( يوسوس في صدور الناس ) وقال ( أفن شرح الله صدره للاسلام ) فجمل الصدر موضماً للاسلام .

(السؤال الرابع) الضمير في قوله (إن رجم جم) عائد إلى الإنسان وهو واحد (والجواب) الإنسان في معنى الجمَّع كقوله تعالى (إن الإنسان اني خسر ) ثم قال (إلا الذين آمنوا ) ولولا أنه للجمع وإلا لمـا صح ذلك . واعلم أنه بق من مباحث هذه الآية مــألتان :

﴿ الْمَسَالَةُ الأُولَى ﴾ هذه الآية تدل على كونه تعالى عالمـاً بالجرئيات الزمانيات ، لأنه تعالى نص على كونه عالماً بكيفية أحوالهم في ذلك اليوم فيكون منكره كافراً .

﴿ المسألة الثانية ﴾ نقل أن الحجاج سبق على لسانه أن بالنصب ، فأسقط اللام من قوله ( لحبير ) حتى لا يكون الكلام لحناً ، وهذا يذكر في تقرير فصاحته ، فزعم بعض المشايخ أن هذا كفر لأنه قصد لتغيير المنزل. ونقل عن أبي السهاءل أنه قرأ على هذا الوجه ، والله سبحانه وتعالى أعلم وصلى الله على سيدنا محمد رعلى اله وصحبه وسلم

# (۱۰) سُوِلِةِ الفَارِعَنْهِ كَيْمَا وَآيَانُهَا إِخْلَاهُ عَشِرَةً

اعلم أنه سبحانه وتعالى لمساختم السورة المتقدمة بقوله ( إن ربهم بهم يومئذ لخبير ) فكأنه قيل وما ذلك اليوم؟ فقيل هي القارعة .

بِنَ إِلَّهِ الرَّحْمَرِ الرَّحِيمِ

ٱلْقَارِعَةُ ١ مَا ٱلْقَارِعَةُ ١ وَمَا أَدْرَىكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ١

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ القارعة ، القارعة ، ما القاعة وما أدراك ما القارعة ﴾ اعلم أن فيه مسائل :

للدهر قارعة ، قال الله تعالى (ولا يزال ألذين كفروا تصييم بما صنعوا قارعة ) ومنه قولهم : الدهر قارعة ، قال الله تعالى (ولا يزال ألذين كفروا تصييم بما صنعوا قارعة ) ومنه قولهم : العبد يقرع بالعصا ، ومنه المقرعة وقوارع القرآن وقرع الباب ، وتقارعوا تضاربوا بالسيوف ، واتفقوا على أن القارعة اسم من أسماء القيامة ، واختلفوا في لمية هذه التسمية على وجوه (أحدها) أن سبب ذلك هو الصيحة التي تموت منها الخلائق ، لأن في الصيحة الأولى تذهب العقول ، قال تعالى (فصعق من في السموات ومن في الأرض) وفي الثانية تموت الخلائق سوى إسرافيل ، ثم يميته الله ثم يحييه ، فينفخ الثالثة فيقومون . وروى أن الصور له تقب على عدد الأموات لكل واحد ثقبة معلومة ، فيحي الله كل جسد يتلك النفخة الواصلة إليه من تلك الثقبة المعينة ، والذي يؤكد هذا الوجه قوله تعالى (ما ينظرون إلا صبحة واحدة ، فإيما هي زجرة واحدة ) (و أانيها) أن الأجرام الملوبة والسفلية يصطكان اصطكاكا شديداً عند تخريب العالم ، فبسبب تلك القرعة في السموات بالانشقاق والانفطار ، وفي الشمس والقمر بالتكور ، وفي الكواكب بالانتثار ، في السموات بالانشقاق والانفطار ، وفي الأمن والنبيل ، وهو قول الكالي (ورابعها) أنها تقرع أعداء الله بالعذاب والخزى والنكال ، وهو قول مقاتل ، قال بعض المحققين وهذا أولى من تقرع أعداء الله بالعذاب والخزى والنكال ، وهو قول مقاتل ، قال بعض المحققين وهذا أولى من قوع أول الكلى اقوله تعالى (ورابعها) أنها قول الكلى القوله تعالى (وه من فزع يومئذ آمنون ) .

﴿ المسألة الثانية ﴾ في إعراب قوله ( القارعة ما القارعة ) وجوه ( أحدما ) أنه تحذير وقد

# يَوْمَ يَكُونُ ٱلنَّاسُ كَٱلْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَٱلْعِهْنِ

## ٱلْمَنفُوشِ رُپي

جاء التحدير بالرفع والنصب تقول الآسد الآسد، فيجرز الرفع والنصب (وثانيها) فيه إضهار أى ستأتيكم القارعة على ما أخبرت عنه فى قرله (إذا بعثر مافى القبور) (وثالثها) رفع بالابتداء وخبره (ما القارعة) وعلى قول قطرب الخبر. (وما أدراك ما القارعة) فإن قيل إذا أخبرت عنشىء بشىء فلابدوأن تستفيدمنه سلماً زائدا، وقوله (وما أدراك) يفيد كونه جاهلا به فكيف يعقل أن يكون هذا خبرا؟ قلنا قد حصل لنا بهذا الخبر علم زائد، لانا كنا نظن أنها قارعة كسائر القوارع، فبهذا التجهيل علمنا أنها قارعة فاقت القوارع فى الهول والشدة.

والمسألة الثالثة كوله (وما أدراك ما القارعة ) فيه وجوه (أحدها) معناه لاعلم الك بكنهها ، لآنها في الشدة بحيث لايبلغها وهم أحد ولا فهمه ، وكيفها قدرته فهو أعظم من تقديرك كائه تعالى قال : قوارع الدنيا في جنب تلك القارعة كائها ليست بقوارع ، ونار الدنيا في جنب الآخرة كائها ليست بنار ، ولذلك قال في آخر السورة (نارحامية) تنبها على أن نار الدنيا في جنب تلك ليست بحامية ، وصار آخر السورة ، طابقاً لاولها من هذا الوجه . فإن قيل ههنا قال (وما أدراك ما هاوية تالك ليست بحامية ، وصار آخر السورة (فأمه هاويه ، وما أراك ماهيه ) ولم يقل وما أدراك ما هاوية فا الفرق ؟ قانا الفرق أن كونها قارعة أمر محسوس ، أما كونها هاوية فليس كذلك ، فظهر الفرق بين الموضعين (وثانيها) أن ذلك التفصيل لا سبيل لاحد إلى العلم به إلا بأخبار الله وبيانه ، لانه بين الموضعين (وثانيها) أن ذلك التفصيل لا سبيل لاحد إلى العلم به إلا بأخبار الله وبيانه ، لانه بين الموضعين وقوع الوقعات لا عن وجوب الواجبات ، فلا يكون إلى معرفته دليل إلا بالسمع . في المسألة المرابعة كه نظير هذه الآية قوله (الحاقة ، ما الحاقة ، وما أدراك ما الحاقة ) ثم قال المحققون قوله (القارعة ما الحاقة ) لان المازل آخراً لابد وأن يكون أبلغ لان المقصود منه زيادة التنبيه ، وهذه الزيادة لا تحصل إلا إذا كانت أقوى ، وأما المنفى ، فالحاقة أشد لما أنها تهجم على بالنظر إلى المغى ، فالحاقة أشد لما أنها تهجم على المدل ، والقارعة أشد لما أنها تهجم على القلوب بالأمر الهائل .

قوله تعالى : ﴿ يوم يكون الناسكاافراش المبثوث ، وتكون الجبالكالمهن المنفوش ﴾ قال صاحب الكشاف : الظرف نصب بمضمر دلت عليه القارعة ، أى تقرع يوم يكون الناس كذا .

واعلم أنه تعمالى وصف ذلك اليوم بأمرين ( الأول ) كون الناس فيه (كالفراش المبثوث ) قال الزجاج : الفراش هو الحيوان الذي يتهافت في النار ، وسمى فراشاً لتفرشه وانتشاره ، ثم إنه تعالى شبه الحلق وتد، البعث همنا بالفراش المبثوث ، وفي آية أخرى بالجراد المنتشر . أما وجه التشبيه بالفراش ، لحرَّن الفراش إذا ثار لم يتجه لجهة واحدة ، بلكل واحدة منها تذهب إلى غير جهة الآخرى ، يدل هذا على أنهم إذا بعثوا فزعوا ، واختلفوا في المقاصد على جهـات مختلفة غير معلومة ، والمبثوث المفرق ، يقال بثه إذا فرقه . وأما وجه التشبيه بالجراد فهو في الكثرة . قال الفراء: كغرغاء الجراد يركب بعضه بعضاً ، وبالجملة فالله سبحانه وتعالى شبه الناس في وقت البعث بالجراد المنتشر ، وبالفراش المبثوث ، لأتهم لما بعثوا يموج بعضهم في بعض كالجراد والفراش ، ويأكد ما ذكرنا بقوله تعالى ( فتأترن أفواجاً ) وقوله ( يوم يقوم الناس لرب العالمين ) وقوله في قصة يأجوج ومأجوج ( وتركنا بمضهم يومثذ يموج في بعض ) فإن قيل الجراد بالنسبة إلى الفراش كبار ، فكيف شبه الشيء الواحد بالصغير والكبير مماً ؟ قلنها شبه الواحد بالصغير والكبير لكن في وصفين . أما التشبيه بالفراش فبذهاب كلواحدة إلى غير جهة الآخرى . وأما بالجراد فبالكثرة والتتابع، ويحتمل أن يقال إنها تكون كباراً أولا كالجراد ، ثم تصير صغاراً كالفراش بسبب احترافهم محر الشمس ، وذكروا في التشبيمه بالفراش وجوهاً أخرى ( أحدقًا ) ماروى أنه عليه السلام قال ﴿ الناسُ عالم ومتعلم ، وسائر الناسُ همج رعاع ﴾ فجملهم الله. في الآخرى كذلك ( جزاء وفاقاً )( وثانيها ) أنه تعالى إنما أدخل حرف التشبيه ، فقال (كانفراش) لأنهم يكونون في ذلك اليوم أذل من الفراش ، لأن الفراش لا يعذب ، و هؤلا. يعذبون ، ونظيره (كالانعام بل هم أضل) .

(الصفة الثانية) من صفات ذلك اليوم قوله تعالى (وتكون الجبال كالمهن المنفوش) العهن الصوف ذو الآلوان ، وقد مر تحقيقه عنىد قوله (وتكون الجبال كالعمن) والنفش فك الصوف حتى ينتفش بعضه عن بعض ، وفي قراءة ابن مسعود :كالصوف المنفوش.

وأعلم أن الله تعالى أخبر أن الجبال مختلفة الألوان على ما قال (ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود) ثم إنه سبحانه يفرق أجزا ها ويزبل النأليف والتركيب عنها فيصبر ذلك مشابها للصوف الملون بالألوان المختلفة إذا جعل منفوشاً ، وههنا مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ إنما ضم بين حال الناس وبين حال الجبال ،كا نه تعالى نبه على أن تأثير تلك القرعة في الجبال هو أنها صارت كالعهن المنفوش ، فكيف يكون حال الإنسان عند سهاعها ! فالويل ثم الوبل لابن آدم إن لم تتداركه رحمة ربه ، ويحتمل أن يكون المراد أن جبال النار تصير كالعهن المنفوش لشدة حرتها .

﴿ المسألة الثانية ﴾ قد وصف الله تعمالى تغير الآحوال على الجبال من وجوه (أولها) أن تصير قطعاً ،كما قال (وترى تصير قطعاً ،كما قال (ودكت الجبال دكا) ، (وثانيها) أن تصير كثيباً مهيلا ،كما قال (وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب) ثم تصير كالعهن المنفوش ، وهي أجزاء كالدر تدخل

## فَأَمَّا مَن تَقُلَتُ مَوَازِينُهُ وَ ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتُ مَوَازِينُهُ وَ ﴾

من كوة البيت لا تمسها الآيدى ، مم قال فى الرابع تصيير سراباً ، كما قال ( وسيرت الجبال فكانت سراباً ).

﴿ المسألة الثالثة ﴾ لم يقل يوم يكون الناس كالفراش المبثوث والجبال كالعهن المنفوش بل قال ( و تـكون الجبال كالعهن المنفوش ) لآن التـكوير في مثل هذا المقام أبلغ في التحذير .

واعلم أنه تعالى لما وصف يوم القيامة قسم الناس فيه إلى قسمين فقال ﴿ فأما من أقلت موازينه ﴾ واعلم أن في الموازين قولين (أحدهما) أنه جمع موزون وهو العمل الذي له وزن وخطر عند الله ، وهذا قول الفراء قال ونظيره يقال : عندى درهم بميزان درهمك ووزن درهمك ودارى بميزان دارك ووزن دارك أى بحذائها (والشانى) أنه جمع ميزان ، قال ان عباس الميزان له لسان وكفتان لا يوزن فيه إلا الاعمال فيوتى بحسنات المطبع في أحسن صورة ، فإذا رجح فالجنة له ويوتى بسيئات الكافر في أفيح صورة فيخف وزنه فيدخل النار . وقال الحسن في الميزان له كفتان ولا يوصف ، قال المتكلمون إن نفس الحسنات والسيئات والسيئات أو يصح وزنهما ، خصوصاً وقد نقضيا ، بل المراد أن الصحف المكتوب فيها الحسنات والسيئات توزن ، أو يحمل النور علامة الحسنات والظلمة علامة السيئات ، أو تصور صحيفة الحسنات بالصورة الحسنة وصحيفة السيئات بالصورة الفيدة في ذلك المحمد حال صاحب السيئات في الجمع العظيم فيزداد سروراً ، وظهور حال صاحب السيئات فيكون ظهور حال صاحب السيئات فيكون ذلك كالفضيحة له عند الخلائق .

أما قوله تعالى ﴿ فهو فى عيشة راضية ﴾ فالعيشة مصدر بمعى العيش ،كالحيفة بمعنى الحوف ، وأما الراضية فقال الزجاج : معناه أى عيشة ذات رضا برضاها صاحبها وهى كقولهم لابن ، وتامر بمعبى ذو لبن وذو بمر ، ولهذا قال المفسرون تفسيرها مرضية على معنى برضاها صاحبها .

ثم قال تعالى ﴿ وأما من خفت موازينه ﴾ أى قلت حسناته فرجحت السيئات على الحسنات قال أبو بكر رضى الله عنمه إنما ثقلت موازين من ثقلت موازينه باتباعهم الحق فى الدنيا وثقله عليهم ، وحق لميزان لا يوضع فيمه إلا الحق أن يكون ثقيلا ، وإنما خفت موازين من خفت موازينه باتباعهم الباطل فى الدنيا وخفته عليهم ، وحق لميزان يوضع فيه الباطل أن يكون حفيفاً ، وقال مقاتل : إنما كان كذلك لان الحق ثقيل والباطل خفيف .

## فَأَمُّهُ مَاوِيَةٌ ﴿ وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَاهِيَه ﴿ نَارٌ حَامِيَا أَوْ حَامِيَا ۗ أَوْرَىٰكَ مَاهِيَه

أما قوله تعمالي ﴿ فأمه هاوية ﴾ ففيه وجوه : (أحدها) أن الهاوية من أسماء النار وكائبها النار العميقة يهوى لمهل النار فيها مهرى بعيداً ، والمعنى فأواه النار ، وقيل المأوى أم على سبيل التشديه بالام الني لا يقع الفزع من الولد إلا إليها (وثانيها) فأم رأسه هاوية في النار ذكره الاخفش، والكلى، وقتادة قال لانهم يهوون في النار على رؤوسهم (وثالثها) أنهم إذا دعوا على الرجل بالهلاك قالوا هوت أمه لانه إذا هوى أى سقط وهلك فقد هرت أمه حزناً و ثكلا، فكائه قيل (وأما من خفت موازينه) فقد هاك .

ثم قال تعالى ﴿ وما أدراك ما هيه ﴾ قال صاحب الكشاف هيه ضمير الداهية التي دل عليها قوله ( فأمه هاوية ) في التفسير ( الثالث ) أو ضمير ( هاوية ) و الها. للسكت فإذا وصل جاز حذفها والاختيار الوقف بالها. لا نباع المصحف والها. ثابتة فيه ، وذكر نا الكلام في هذه الها. عند قوله ( لم يتسنه ، فبهداهم اقتده ، ما أغنى عنى ماليه ) .

ثم قال تعالى ﴿ نار حامية ﴾ والمعنى أن سائر النيران بالنسبة إليها كاثبها ليست حامية ، وهذا القدر كاف فى التنبيه على قوة سخونتها ، نعوذ بالله منها ومن جميع أنواع العذاب ، ونسأله التوفيق وحسن المـآب ( ربنا وآننا ما وعدتنا على رسلك ولا تخزنا يوم القيامة إنك لا تخلف الميماد ) .

#### (۱·۱) سُؤَاقِ النَّكَاثِوَكَتِيَنَ وَلَيْنَا لِمَالِثَنَا الْفِيَالِثِنَا

#### بِنْ لِلْهِ ٱلرَّحْمَرِ ٱلرِّحِيمِ

## أَلْهَاكُو التَّكَاثُونِ حَتَّىٰ زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ٢

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ أَلَمَا كُمُ التَّكَاثُرُ ، حتى زرتم المقابر ﴾ فيه مسائل:

و المسألة الأولى و الإلهاء الصرف إلى اللهو. واللهو الانصراف إلى ما يدءو إليه الهوى ، ومعلوم أن الانصراف إلى الشيء يقتضى الإعراض عن غيره ، فلهذا قال أهل اللغة ألها في فلان عن كذا أي أنساني وشعلى ، ومنه الحديث و أن الزبير كان سمع صوت الرعد لهى عن حديثه ، اى تركد وأعرض عنه ، وكل شيء تركته فقد لهيت عنه ، والشكائر التباهي بكثرة المال والجاه والمناقب يقال تكاثر القوم تكاثراً إذا تصادلوا مالهم إمن كثرة المناقب ، وقال أبو مسلم : النكائر تفاعل من الكثرة والتفاعل يقع على أحد وجوه ثلاثة يحتمل أن يكون بين الإثنين فيكون مفاعله ، ويحتمل تكلف الفعل تقول تكارهت على كذا إذا فعلته وأنت كاره ، وتقول تباعدت عن الأمر إذا تكلفت العمى عنه وتقول تفافلت ، ويحتمل أيضاً الفعل بنفسه كما تقول تباعدت عن الأمر أي بعدت عنه ، ولفظ التكاثر في هذه الآية ويحتمل الوجهين الأولين ، فيحتمل التكاثر بعدي المفاعلة لآنه كم من اثنين يقول كل واحد منهما لصاحبه (أنا أكثر منك مالا وأعز نفراً ) ويحتمل تكلف الكثرة فان الحريص يتكلف جميع عمره تكثير ماله ، واعلم أن التفاخر والشكائر في هذه الآية قوله تعالى (وتفاخر بينكم) .

﴿ المُسَالَةُ الثانية ﴾ اعلم أن التفاخر [عالى يكون بإثبات الإنسان نوعاً من أنواع السعادة لنفسه ، وأجناس السعادة ثلاثة :

( فأحدها ) فى النفس (والثانية ) فى البدن (والثالثة ) فيها يطيف بالبيدن من خارج ، أما التى فى النفس فهى العملوم والاخلاق الفاضلة وهما المرادان بقوله حمكاية عن إبراهميم ( رب هب لى حكما وألحقى بالصالحين ) ومهما ينال البقاء الابدى والسعادة السر مدية .

وأما التي في البدن فهي الصحة والجمال وهي المرتبة الثانية ، وأما التي تطيف بالبدن من خارج فقسهان : (أحدهما) ضروري وهو المسال والجاه والآخر غير ضروري وهو الاقرباء والاصدقاء

وهذا الذى عددناه فى المرتبة الثالثة إنما يراد كله للبدن بدليل أنه إذا تألم عضو من أعضائه فإنه يجمل المال والجاه فدا. له .

وأما السعادة البدنية فالفضلاء من الناس إنما يربدونها للسعادة النفسانية فإنه ما لم يكن صحيح البدن لم يتفرغ لا كتساب السعادات النفسانية الباقية ، إذا عرفت هذا فنقول: العاقل بنبني أن يكون سعيه في تقديم الأهم على المهم ، فالتفاخر بالمال والجاه والأعوان والأقرباء تفاخر بأخس المراتب من أسباب السعادات ، والاشتغال به يمنع الانسان من تحصيل السعادة النفسانية بالعلم والعمل ، فيكون ذلك ترجيحاً لاخس المراتب في السعادات على أشرف المراتب فيها ، وذلك يكون عكس فيكون ذلك ترجيحاً لاخس المراتب في السعادات على أشرف المراتب فيها ، وذلك يكون عكس الواجب ونقيض الحق ، فلهذا السبب ذمهم الله تعالى فقال (ألها كم التكاثر) ويدخل فيه التكاثر بكل ما يكون بالعدد وبالمال والجاه والأقرباء والانصار والجيش ، وبالجلة فيدخل فيه التكاثر بكل ما يكون من الدنيا ولذانها وشهوانها .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قوله (ألهاكم) يحتمل أن يكون إخباراً عنهم ، ويحتمل أن يكون استفهاما معنى التوبيخ والتقريع أى أألهاكم ، كما قرى. انذرتهم وأأنذرتهم ، وإذاكنا عظاماً وأثذا كنا عظاماً .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ الآية دات على أن التكاثر والتفاخر مذموم والعقل دل على إن التكاثر والتفاخر في السعادات الحقيقية غير مذموم ، ومن ذلك ما روى من تفاخر العباس بأن السقاية بيده ، وتفاخر شيبة بأن المفتاح بيده إلى أن قال على عليه السلام : وأنا قطعت خرطوم الكفر بسيني فصار السكفر مثلة فأسلمتم فشق ذلك عليهم فنزل قوله تعالى (أجعلتم سفاية الحاج) الآية وذكرنا في تفسير قوله تعالى (وأما بنعمة ربك فحدث) أنه يحوز للأنسان أن يفتخر بطاعاته ومحاسن أخلاته إذاكان يظن أن غيره يقتدى به ، فثبت أن مطلق التكاثر ليس بمذموم ، بل التكاثر في العلم والطاعة والآخلاق الحيدة ، هو المحمود ، وهو أصل الحيرات ، فالآلف واللام في التكاثر ليسا للاستغراق ، بل للمعهود السابق ، وهو التكاثر في الدنيا ولذاتها وعلائقها ، فإنه هو الذي يمنع عن طاعة الله تعالى وعبوديته ، ولما كان ذلك مقرراً في العقول ومتفقاً عليه في الأديان ، يمنع حسن إدخال حرف التعريف عليه .

﴿ المسألة الخامسة ﴾ في تفسير الآية وجوه (أحدها) (ألهاكم التكائر) بالعدد روى أنها نزلت في بني سهم وبني عبد مناف تفاخروا أيهم أكثر فكان بنو عبد مناف أكثر فقال بنو سهم عدوا بحموع أحياتنا وأمواتنا مع بحموع أحيائكم وأمواتكم ، فقعلوا فزاد بنوسهم ، فنزلت الآية وهذه الرواية مطابقة لظاهر القرآن ، لآن قوله (حتى زرتم المقابر) يدل على أنه أمر مضى . فكا نه تعالى يعجبهم من أنفسهم ، ويقول هب أنكم أكثر منهم عدداً فاذا ينفع ، والزيارة إتيان الموضع ، وذلك يكون لاغراض كثيرة ، وأهمها وأولاها بالرعاية ترقيق القلب وإزالة حب الدنيا

فإن مشاهدة القبور تورث ذلك على ماقال عليه السلام «كنت نهيتكم عن زيارة القبور ألافزوروها فإن في زيارتها تذكرة » ثم إنسكم زارتم القبور ، بسبب قساوة القلب والاستغراق في حب الدنيا فلما انعكست هذه القضية ، لاجرم ذكر الله تعالى ذلك في معرض التعجيب .

﴿ والقول الثانى ﴾ أن المرادهو التكاثر بالمال واستدلوا عليه بما روى مطرف بن عبد الله ابن الشخير عن أبيه ، أنه عليه السلام كان يقرأ ( ألها كم ) وقال ابن آدم ، يقول مالى مالى ، وهل لك من مالك إلا ما أكلت فأفنبت ، أو لبست فأبليت ، أو تصدقت فأمضيت ، والمراد من قوله (حتى زرتم المقابر ) أى حتى مثم وزبارة الذبر عبارة عن الموت ، يقال لمن مات زار قبره وزار رمسه ، قال جربر للا خطل :

زار القبور أبو مالك فأصبح ألام زوارها

أى مات فيكون معنى الآية: ألها كم حرصكم على تكثير أمواله عن طاعة ربكم حتى أتاكم الموت ، وأنتم على ذلك ، يقال حمله على هذا الوجه مشكل من وجهين (الأول) أن الزائر هوالذى يزور ساعة ثم ينصرف ، والميت يبتى فى قبره ، فكيف يحمل على المستقبل ؟ (والثانى) أن قوله (حتى زرتم المقابر) إخبار عن المماضى ، فكيف يحمل على المستقبل ؟ (والجواب) عن السؤال الأول أنه قد يمكث الزائر ، لكن لابد له من الرحيل ، وكذا أهل القبور يرحلون عنها إلى مكان الحساب (والجواب) عن السؤال الثانى من وجوه (أحدها) يحتمل أن يكرن المراد من كان مشرواً على الموت بسبب الكبر ، ولذلك يقال فيه إنه على شفير القبر (وثانيها) أن الخبر عمن تقدمهم وعظاً لهم ، فهو كالخبر عنهم ، لأنهم كانوا على طريقتهم ، ومنه قوله تعالى (ويقنلون النبيين) (وثائها) قال أبو مسلم : إن الله تعالى يتكلم هذه السورة يوم القيامة تعييراً للكفار ، وه فى ذلك الوقت قد تقدمت منهم زيارة القبور .

﴿ القولَ الثالث ﴾ (ألهاكم) الحرص على المال وطلب تـكشيره حتى منعتم الحقوق الماليــة إلى حين الموت، ثم تقول فى تلك الحالة : أوصيت لأجل الزكاة بكـذا ، ولأجل الحج بكـذا .

﴿ القول الرابع ﴾ (ألها كم التكاثر ) فلاتلتفتون إلى الدين ، بل قلو بكم كأنها أحجار لاتنكسر البتة إلا إذا زرتم المقابر ، هكذا ينبغى أن تكون حالـكم ، وهو أن يكون حظـكم من دينكم ذلك القدر القليل من الانكسار ، ونظيره قوله تعالى ( قليلاما نشكرون ) أى لا أفنع منكم بهذا القدر القليل من الشكر .

﴿ المسألة السادسة ﴾ أنه تعالى لم يقل ( ألها كم النكائر ) عن كذا و إنما لم يذكره ، لآن المطلق أبلغ فى الذم لآنه يذهب الوهم فيه كل مذهب ، قيدخل فيه حميع ما يحتمله الموضع ، أى : ألها كم التكاثر عن ذكر الله وعن الواجبات والمندوبات فى المعرفة والطاعة والتفكر والتدبر ، أو نقول إن نظرنا إلى ما قبل هذه الآية فالمعنى : ألها كم التكاثر عن التدبر فى أمر القارعة والاستعداد لها قبل الموت ، وإن نظرنا إلى الآسفل فالمعنى ألها كم التكاثر ، فنسيتم القبر حتى ذرتموه .

# كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ مُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴿ كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْمَقِينِ ﴿ كَالَّا لَمُ عَلَّمُ لَكُو مُمَّ لَتَرَّوُنَّهَا عَيْنَ ٱلْمَقِينِ ﴿ لَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَيْنَ الْمَقِينِ ﴿ لَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلِيكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَل

أما قوله تعالى ﴿ كلا سوف تعلمون ثم كلا سوف تعلمون ﴾ فهو يتصل بمــا قبله وبما بعده أما الأول ، فعلى وجه الرَّد والتَّكذيب أي ليس الأمركما يتو همه هؤلاً. من أن السعادة الحقيقية بَكَثْرَةَ العدد والْآمُوال والاولاد ، وأما اتصاله بمــا بعده ، فعلى معنى القسم أى حقاً سوف تعلمون لكن حين يصير الفاسق تائباً ، والـكافر مسلماً ، والحريص زاهداً ، ومنـه قول الحسن لا يغرنك كثرة من ترى حولك فإنك تموت وحدك ، وتبعث وحدك ، وتحاسب وحدك ، و تقريره (يوم يغر المرء ، ويأتينا فرداً ، ولقد جثنمونا فرادى ) إلى أن قال ( وتركتم ما خولناكم ) وهُذا يمنعك عن التكاثر ، وذكرُّوا في التكرير وجوهاً (أحدها) أنه للنأكيد ، وأنه وعيد بعد وعيدكما تقول للمنصوح أفول لك، ثم أقول لك لا تفعل (و ثانيها) أن الأول عند الموت حين يقال له لا بشرى والثماني في سؤال القبر: من ربك؟ والثالث عند النشور حين ينادي المنادي ، فلان شتى شقاوة لاسعادة بعدها أبدأ وحين يقال ( وامتازوا اليوم ) ( و ثا لثها ) عن الضحاك سرف تعلمون ، أيها الكفار (ثم كلا سوف تعلمون ) أيها المؤمنون، وكان يقرؤها كذلك، فالأول وعيد والثانى وعد (ورابعها) أن كل أحد يعلم قبح الظلم والكذب وحسن العدل والصدق لكن لا يعرف قدر آثارها و نتائجها ، ثم إنه تعالى يقول ، سوف تعلم العلم المفضل لـكن التفصيل يحتــمل الزائد فمهما حصلت زيادة لذة ، ازداد علماً ، وكذا في جانب العقوبة فقسم ذلك على الاحوال ، فعند المعاينة يزداد ، ثم عنــد البعث ، ثم عند الحســاب ، ثم عند دخول الجنة والنــار ، فلذلك و قع النــكرير ( وخامسها ) أن إحدى الحالتين عذاب القبر والآخرى عذاب القيامة ، كما روى عن ذر أنه قال كنت أشك في عذاب القبر ، حتى سمعت على بن أبي طالب عليه السلام يقول ، إن هـذه الآية تدل على عذاب القبر ، و إما قال (إثم ) لأن بين العالمين والحياتين موتاً .

قوله تعالى : ﴿ كلالو تعلمون علم اليقين ، لنرون الجحيم ، ثم لنرونها عين اليقين ﴾ وفيه مسائل : ﴿ المسألة الأولى ﴾ اتفقوا على أن جراب لو محذوف ، وأنه ليس قوله (لنرون الجحيم ) جواب لو ويدل عليه وجهان (أحدهما) أن ماكان جراب لو فنفيه إثبات ، وإثباته ننى ، فلوكان قوله (لنرون الجحيم ) جواباً للرلوجب أن لا تحصل هذه الرؤية ، وذلك باطل ، فإن هذه الرؤية واقعمة قطعاً ، فإن قيل المراد من هذه الرؤية رؤبتها بالقلب في الدنيا ، ثم إن هذه الرؤية غير واقعمة قلنا ترك الظاهر خلاف الأصل (والثاني) أن قوله (ثم لتسألن يومئذ عن النعيم ) إخبار عن أمر سيقع قطعاً ، فعطفه على ما لا يوجد ولا يقع قبيح في النظم ، واعلم أن ترك الجواب

فى مثل هذا المسكان أحسن ، يقول الرجل للرجل لو فعلت هدا أى لسكان كذا ، قال الله تعالى (لو يعلم الذين كفروا حين لا يكفون عن وجوههم النار ولا عن ظهورهم) ولم يجىء له جواب وقال (ولو ترى إذ وقفوا على ربهم) إذا عرفت هذا فنقول : ذكروا فى جواب لووجوها (أحدها) قال الاخفش (لو تعلمون علم اليقين) ما ألها كم التسكائر (وثانيها) قال أبو مسلم لو علمتم ماذا يجب عليكم لتمسكتم به أو لو علمتم لأى أمر خلقتم لاشتغلتم به (وثالثها) أنه حذف الجواب ليذهب الوهم كل مذهب فيكون النهويل أعظم ، وكانه قال (لو علمتم علم اليقين) لفعلتم مالا يوصف ولا يكتنه ، والكنكم ضلال وجهلة ، وأما قوله (لترون الجحيم) فاللام يدل على أنه جواب قسم عذوف ، والقسم لتوكيد الوعيد ، وأن ما أوعدا به مما لا مدخل فيه للريب وكرره معطوفاً بثم نفليظاً للتهديد وزيادة فى النهويل .

﴿ المسألة الثانية ﴾ أنه تعالى أعاد الفظكلا وهو الرجر ، وإيما حسنت الإعادة لأنه عقبه فى كل موضع بغير ما عقب به الموضع الآخر ، كأنه تعالى قال لا ثفعلوا هذا فإنكم تستحقون به من العذاب كذا لا تفعلوا هذا فإنكم تستوجبون به ضرراً آخر ، وهذا التكرير ليس بالمكروه بل هر مرضى عندهم ، وكان الحسن رحمه الله يجعل معنى (كلا) فى هذا الموضع بمعنى حقاًكا نه قيل حقاً (لو تعلمون علم اليقين).

﴿ المسألة الثالثة ﴾ في قوله (علم اليقين) وجهان (أحدهما) أن معناه علماً يقيناً فأضيف الموصوف إلى الصفة ، كقوله تعمالي (ولدار الآخرة) وكما يقال مسجد الجامع وعام الأول (والثاني) أن اليقين ههنا هو الموت والبعث والقيامة ، وقد سمى الموت يقيناً في قوله (واعبد ربك حتى يأتيك اليقين) ولا تهما إذا وقعا جاء اليقين ، وزال الشك فالمعني لو تعلمون علم المرت وما ياقي الإنسان معه و بعده في القبر وفي الآخرة لم يلهكم التكاثر والتفاخر عن ذكر الله ، وقد يقول الإنسان ، أنا أعلم علم كذا أي أتحققه ، وفلان يعلم علم الطب وعلم الحساب ، لان العملوم أنواع فيصلح لذلك أن يقال علمت علم كذا

﴿ المسألة الرابعة ﴾ العلم من أشد البواعث على العمل ، فإذا كان وقت العمل أمامه كان وعداً وعظة ، وإنكان بعد وفاة وقت العمل فحينئذ يكون حسرة وندامة ، كما ذكرأن ذا القرنين لما دخل الظلمات [وجد خرزاً] ، فالذين كانوا معه أخذوا من المك الخرز فلما خرجوا من الظلمات وجدوها جواهر ، ثم الاخذون كانوا فى الغم أى لما لم يأخذوا أكثر بما أخذوا ، والذين لم يأخذوا كانوا أيضا فى الغم ، فهكذا يكون أحوال أهل القيامة

﴿ المسألةُ الحامسة ﴾ في الآية تهديد عظيم للعلماء فإنها دلت على أنه لو حصل اليقين بما في التكاثر والتفاخر التكاثر والتفاخر التكاثر والتفاخر لايكون اليقين حاصلا له فالويل للعالم الذي لايكون عاملا ثم الويل له .

﴿ المسألة السادسة ﴾ في تكرار الرؤية وجوه ( أحدها ) أنه لنا كيد الوعيد أيضاً لعل القوم

## مُمَّ لَتُسْتُلُنَّ يَوْمَهِ إِنَّ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ٥

كانوا يكرهون سباع الوعيد فكرر لذلك ونون التأكيد تقتضى كون تلك الرؤية اضطرادية ، يمنى لو خليتم ورأيكم ما رأيتموها لكنكم تحملون على رؤيتها شئم أم أبيتم (وثانيها) أن أولهما الرؤية من البعيد (إذا رأيهم من مكان بعيد ، سمعوا لها تغيظاً) وقوله (وبرزت الجحيم لمن يرى) والرؤية الثانية إذا صاروا إلى شفير النار (وثالثها) أن الرؤية الأولى عند الورود والثانية عند الدخول فيها ، وقيل هذا التفسير ليس بحسن لانه قال (ثم لتسأل) والسؤال يكون قبل الدخول ورابعها) الرؤية الأولى الموعد والثانية المشاهدة (وخامسها) أن يكون المراد لبرون الجحيم غير مرة فيكون ذكر الرؤية مرتين عبارة عن تتابع الرؤية واتصالها لانهم مخلدون في الجحيم فكا نه قبل لهم ، على جهة الوعيد ، أن كنتم اليومشاكين فيها غير مصدقين بها فسترونها رؤية دائمة متصلة فتزول عنكم الشكوك وهو كقوله (مازى في خلق الرحمن من تفاوت ـ إلى قوله متصلة فتزول عنكم الشكوك وهو كقوله (مازى في خلق الرحمن من تفاوت ـ إلى قوله منا ، إن عبل مافائدة تخصيص الرؤية الثانية باليقين؟ قلنا لائم في المرة الأولى رأوا لهباً لاغير ، وفي المرة الثانية رأوا نفس الحفرة وكيفية السقوط فيها وما فيها من الحيوانات المؤذية ، ولا شك أن هذه الرؤية أجلى ، والحكمة في النقل من العلم الآخني إلى الاجلى النفريع على ترك النظر شك أن هذه الرؤية أجلى ، والحكمة في النقل من العلم الاخنى إلى الاجلى النفريع على ترك النظر شك أن هذه الرؤية أجلى ، والحكمة في النقل من العلم الاخنى إلى الاجلى النفريع على ترك النظر شك أن هذه الرؤية أجلى ، والحكمة في النقل من العلم الاخنى إلى الاجلى النفريع على ترك النظر المتراكول يقتصرون على الظن ولا يطلبون الزيادة .

و المسألة السابعة و قراءة العامة لنرون بفتح التاء ، وقرى و بضمها من رأيته الشيء ، والمعنى أنهم يحشرون إليها فيرونها ، وهدنه القراءة تروى عن ابن عامر والكسائى كأنهما أرادا النرونها فنرونها ، ولذلك قرأ الثانية (مم لترونها) بالفتح ، وفي هذه الثانية دليل على أنهم إذا أروها رأوها وفي قراءة العامة الثانية تكرير للتأكيد ولسائر الفوائد التي عددناها ، واعلم أن قراءة العامة أولى لوجهين ( الأول ) قال الفراء قراءة العامة أشبه بكلام العرب لأنه تغليظ ، فلا ينبغي أن الجحيم لفظه ( الثاني ) قال أبو على المعنى في ( لترون الجحيم ) لنرون عذاب الجحيم ، ألا ترى أن الجحيم براها المؤمنون أيضا بدلالة قوله ( وإن منكم إلا واردها ) وإذا كان كذلك كان الوعيد في رؤية عذابها لا في رؤية نفسها يدل على هذا قوله ( إذ رون العذاب ) وقوله ( وإذا رأى الذين ظلموا العذاب ) وهذا يدل على أن لترون أرجح من لترون .

قوله تعالى : ﴿ ثُمُ لَنسأَلُن يُومَنَّدُ عَنِ النَّهِيمِ ﴾ فيه قولان ت

﴿ المُسَالَةُ الْأُولَى ﴾ في أن الذي يسأل عن النعيم من هو ؟ فيه قولان .

وهو الاظهر أنهم الكفار ، قالُ الحسن لا يسأل عن النعيم إلا أهل النــار ويدل عليه وجهان (الأول) ما روى أن أبا بكر لمــا نزلت هذه الآية ، قال يارسول الله ؛ أرأيت

أكله أكانها معك في بيت أبي الهيثم بن التيهان من خبر شعير ولحم و بسر وما. عَذَبّ أن تكون من النعيم الذي نسأل عنه ؟ فقال عليه الصلاة والسلام إنمـا ذلك للـكفار ، ثم قرأ ( وهل يجازي إلا الكفور) (والثانى) وهو أن ظاهر الآية بدل على ما ذكرناه ، وذلك لأن الكفار ألهام التكاثر بالدنيا والتفاخر بلذاتها عن طاعة الله تعالى والاشتغال بشكره ، فالله تعالى يسألهم عنها يوم القيامة حتى يظهر لهم أن الذي ظنره سبباً لسعادتهم هو كان من أعظم أسباب الشقاء لهم في الآخرة . ﴿ وَالْقُولُ النَّاكَ ﴾ أنه عام في حق المؤمن والـكافر واحتجوا بأحاديث ، روى أبو هريرة عن النَّبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ﴿ أُولَ مَا يَسَأَلُ عَنَّهُ الْعَبْدُ يُومُ الْقَيَامِيةُ عَن النَّمِيم فيقال له . ألم نصحح لك جسمك وروك من الماء البارد ، وقال محمود بن لبيد لمنا نزلت هذه السورة قالوا يا رسول الله عن أى نعيم نسأل؟ إنما هما المها. والنمر وسيوفنا على عواتقنا والعدو حاضر، فعن أى نعيم نسأل؟ قال ﴿ إِنْ ذَلْكُ سِيكُونَ ﴾ وروى عن عمرأنه قال أى نعيم نسأل عنه يارسول اللهوقد أخرجنا من ديار ناوأموالنا؟ فقال عليه و ظلال المساكرو الاشجار والاخبية التي تقيكم من الحروالعرد والماء البارد فىاليوم الحار » وقريب منه « منأصبح آمناً فى سربه معافى فى بدنه وعنُده قوت يومه فَكَا مَا حَيْرَتَ لَهُ الدُّنيا بَحْدَافيرِها ﴾ وروى أن شاباً أسلم في عهد رسول الله ﷺ فعلمه رسول الله سورة ألهاكم ثم زوجه رسول الله امرأه فلما دخلعليها ورآى الجهاز العظيم وآلنعيم الكثير خرج وقال لا أريد ذلك فسأله الني عليه الصلاة السلام عنه فقال ألست علمتني ( مُم لتسألُن يومئذ عن النعيم) وأنَّا لاأطيق الجواب عن ذلك . وعن أنسَّ لما نزلت الآية قام محتاج فقال هل على من النعة شيء ؟ قال الظلُّ والنعلان والماء البارد . وأشهر الآخبار في هذا ما روى أنَّه عليه الصلاة والسلام خرج ذات ليلة إلى المسجد، فلم يلبث أن جاء أبو بكر فقال ماأخر جك يا أبابكر ؟ قال الجوع، قال والله ما أخرجني إلا الذي أخرجك ، ثم دخل عمر فقال مثل ذلك ، فقال قوموا بنا إلى منزل أبي الهيثم ، فدق رسول الله علي الباب وسلم ثلاث مرات فلم يجب أحد فانصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم فخرجت أمرأته تصيح كنا نسمع صونك لكن أردنا أن تزيد من سلامك فقال لها خيرًا ، ثم قالت بأبي أنت وأى إن أبا الهيثم خرج يستعذب لنا الما. ، ثم عمدت إلى صاع من شعير فطّحنته وخبزته ورجع أبو الهيثم فذبح عناماً وأتاهم بالرطب فأكلوا وشربوا فقال عليه الصلاة والسلام ﴿ هذا من النعيم الذي تسألون عنه ﴾ وروى أيضاً ﴿ لا تزول قدما عبد حتى يسأل عن أربع عن عمره وماله وشبأبه وعمله » وعن معاذ عن النبي صلى الله عليه وسلم « أن العبد ليسأل يوم الفيامة حتى عن كحل عينيه ، وعن فتات الطينة بأصبعه ، عن لمس ثوب أخيه ، واعلم أر. الأولى أن يقال السؤال يعم المؤمن والكافر ، لكن سؤال الكافر توبيخ لأنه ترك الشكر ، وسؤال المؤمن سؤال تشريف لأنه شكر وأطاع .

﴿ المسألة الثانية ﴾ ذكروا فى النعيم المسئول عنه وجوهاً (أحدها) ما روى أنه خمس: شبع الفخر الرازي – ج ٣٢ م ٣

البطون وبارد الشراب ولذة النوم وإظلال المساكن واعتبدال الحلق ( وثانيها ) قال ابن مسعود إنه الآمن والصحة والفراغ ( وثالثها ) قال ابن عباس إنه الصحة وسائر ملاذ المأكول والمشروب (ورابعها) قال بعضهم الانتفاع بإدراك السمع والبصر ( وخامسها ) قال الحسن بن الفضل تخفيف الشرائع وتيسير القرآن ( وسادسها ) قال أبن عمر إنه المــاء البارد ( وسابعها ) قال البــاقر إنه العافية ، ويروى أيضاً عن جابر الجعني قال : دخلت على الباقر فقال ما تقول أرباب النأويل فى قوله (ثم لتستلن يومئذ عن النعيم )؟ فقلت يقولون الظل والمــاء البارد فقال: لو أنك أدخلت بيتك أحداً وأفعدته في ظل وأسقيته ما بارداً أتمن عليه ؟ فقلت لا ، قال فالله أكر ممن أن يطعم عبده ويسقيه ثم يسأله عنه ، فقلت ما تأويله ؟ قال النعيم هو رسول الله صلىالله عليه و سلم أنعمالله به على هذا العالم فاستنقذهم به من الصلالة ، أما سمعت قوله تعالى ( لقد من الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا ) الآية ( القول الثامن ) إنما يسألون عن الزائد بما لابد منه من مطعم وملبس و مسكن . (والتاسع) وهو الاولى أنه يجب حمله على جميع النعم ، ويدل عليه وجوه : (أحدها)أن الآلف واللام يفيدان الاستغراق ( و ثانيها ) أنه ليس صرف اللفظ إلى البعض أولى من صرفه إلى الباقى لا سيما وقد دل الدليل على أن المطلوب من منافع هذه الدنيــا اشتغال العبد بعبودية الله تعالى ( وثالثها ) أنه تعالى قال ( يابني إسرائيل اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم ) والمراد منه جميع النعم من فلق البحر والإنجاء من فرعون وإنزال المن والسلوى فيكذا ههنا (ورابعها) أن النعيم التام كالشي. الواحد الذي لهأبعاض وأعضا. فإذا أشير إلى النعيم فقد دخل فيه الكل ،كما أنالترياق اسم للمعجون المركب من الآدوية الكثيرة فإذا ذكر الترياق فقد دخل الـكل فيه .

واعلم أن النعم أقسام فنها ظاهرة وباطنة ، ومنها متصلة ومنفصلة ، ومنها دينية ودنيوية ، وقد ذكرنا أقسام السعادات بحسب الجنس فى تفسير أول هذه السورة ، وأما تعديدها بحسب النوع والشخص فغير بمكن على ما قاله تعالى ( وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها ) واستعن فى معرفة نعم الله عليك غلق السموات عليك فى صحة بدنك بالاطباء ، ثم هم أشد الحلق غفلة ، وفى معرفة نعم الله عليك بخلق السموات والكواكب بالمنجمين ، وهم أشد الناس جهلا بالصانع ، وفى معرفة سلطان الله بالملوك ، ثم هم أجهل الحلق ، وأما الذى يروى عزان عمر أنه الماء البارد فمناه هذا من جملته ، ولعله إنما خصه بالزكر لأنه أهون موجود وأعز مفقود ، ومنه قول ان السهاك للرشيد أرأيت لو احتجت إلى شربة ماء فى فلاة أكنت تبذل فيه نصف الملك ؟ وإذا شرقت بها أكنت تبذل نصف الملك ؟ وإن احتبس بولك أكنت تبذل كل الملك ؟ فلا تفتر بملك كانت الشربة الواحدة من الماء قيمته مرتين ؛ أو لأن أهل النار يطلبون الماء أشد من طلبهم لغيره ، قال تعالى ( أن أفيضوا علينا من الماء ) أو لأن السورة نزلت فى المترفين ، وهم المختصون بالماء البارد والظل ، والحق أن السؤال يعم المؤمن والمكافر عن جميع النعيم سواء كان مما لابد منه [أو لا] ، وليس كذلك لا نكل ذلك يجب أن يكون والكافر عن جميع النعيم سواء كان مما لابد منه [أو لا] ، وليس كذلك لا نكل ذلك يجب أن يكون

مصروفاً إلى طاعة الله لا إلى معصيته ، فيكون السؤال وافعاً عن الـكل ، ويؤكده ما روى عنه عليه الصلاة والسلام أنه قال و لانزول قدما العبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع ؛ عن عمره فيم أفناه ، وعن شبابه فيم أبلاه ، وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه ، وعن علمه ماذا عمل به » فكل النعيم من الله تعالى داخل فياذكره عليه الصلاة والسلام .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ اختلفوا في أن مذا السؤال أين يكون؟

﴿ فالقول الأول ﴾ أن هذا السؤال إنما يكون فى موقف الحساب، فإن قيل هذا لايستقيم، لأنه تعالى أخبر أن هذا السؤال متأخر عن مشاهدة جهنم بقوله ( ثم لنسئلن ) وموقف السؤال متقدم على مشاهدة جهنم ؟ قلنا المراد من قوله (ثم) أى ثم أخبر كم أنكم تسألون يوم القيامة، وهو كقوله ( فك رقبة أو إطعام فى يوم ذى مسغبة ) إلى قوله ( ثم كان من الذين آمنوا ).

و القول الثانى كم أنهم إذا دخلوا النار سئلوا عن النعم توبيخاً لهم ، كما قال (كلما ألق فيها فوج سألهم خزنتها) وقال ( هاسلككم في سقر ) ولا شك أن بجى ، الرسول نعمة من الله ، فقد سئلوا عنه بعد دخولهم النار ، أو يقال إنهم إذا صاروا في الجحيم وشاهدوها ، يقال لهم إنما حل بكم هذا العذاب لانكم في دار الدنيا اشتغاتم بالنعيم عن العمل الذي ينجيكم من هذه النار ، ولو صرفتم عمر كم إلى طاعة ربكم لكنتم اليوم من أهل النجاة الفائزين بالدرجات ، فيكون ذلك من الملائكة سؤالا عن نعيمهم في الدنيا ، والله سبحانه و تعالى أعلم ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله و صحبه وسلم .

#### (۱۰۳) سُوَلِمُوّالِعَصْرِهَ كَدِينَهُ وَآيَانِهَا ثلاثُ

وَٱلْعُصْرِ ١

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ وَالْعُصِرِ ﴾ اعلم أنهم ذكروا في تفسير العصر أقوالا

﴿ الْأُولَ ﴾ أنه الدهر ، واحتج هذا القائل بوجوه (أحدها) ما روى عن النبي ﷺ أنه أقسم بالدهر ، وكان عليه السلام يقرأ : والعصر ونوائب الدهر إلاأنا نقول : هذا مفسد للصلاة ، فلا نقول إنه قرأه قرآناً بل تفسيراً ، وامله تعالىلم يذكر الدهر لعلمه بأنالملحد مولع بذكره وتعظيمه ومن ذلك ذكره في ( هل أتى ) رداً على فساد قولهم بالطبع والدهر ( و تانبها ) أن الدهر مشتمل على الأعاجيب لأنه يحصل فيه السراء والضراء ،' والصحَّة والسقم ، والغني والفقر ، بل فيه ما هو أعجب من كل عجب، وهو أن العقل لايقوى على أن يحـكم عليه بالمدم ، فإنه بجزأ مقسم بالسنة ، والشهر ، واليوم ، والساعة ، ومحكوم عليه بالزيادة والنقصان والمطابقة ، وكونه ماضياً ومستقبلاً ، فكيف يكون معدرماً ؟ ولا يمكنه أن يحكم عليه بالوجود لأن الحاضر غير قابل للقسمة والمناضى والمستقبل معدومان، فكيف يمكن الحكم عليه بالوجود؟ (وثالثها) أن بقية عمر المر. لا قيمة له ، فلو ضيعت ألف سنة ، ثم تبت في اللمحة الأخيرة من العمر بقيت في الجنة أبد الآباد فعلمت حينئذ أن أشرف الأشياء حياتك في تلك اللمحة ، فكا ن الدهر والزمان من جملة أصول النعم، فلذلك أقسم به ونبه على أن-الليل والنهـار فرصة يضيعها المـكلف ، وإليه الإشارة بقوله (وهُو الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكوراً ) ( ورابعها ) وهُو أن قوله تعالى في سورة الانعـــام ( قل لمن ما في السموات والارض ؟ قل الله ) إشارة إلى المكان والمـكانيات، ثم قال ( وله ماسكن في الليل والنهار ) وهو إشارة إلى الزمان والزمانيات، وقد بينا هناك أن الزمان أعلى وأشرف من المـكان، فلما كان كذلك كان القسم بالعصر قسما بأشرف النصفين من ملك الله وملكوته ( وخامسها ) أنهم كانوا يضيفون الحسران إلى نوائت الدهر ، فكا نه تعالى أقسم على أن الدهر والعصر نعمة حاصلة لا عيب فيها ، إنمــا الحاسر المعيب هو الإنسان ( وسادسها ) أنه تعالى ذكر العصر الذي بمضيه ينتقص عمرك ، فإذ لم يكن في مقابلته كسب صار ذلك النقصان عن الخسران ، ولذلك قال ( لني خسر ) ومنه قول القائل : إنا لنفرح بالآيام نقطعها وكل يوم مضى نقص من الآجل

فكا أن المعنى: والعصر العجيب أمره حيث يفرح الآنسان بمضيه لظنه أنه وجد الربح مع أنه هدم لعمره وإنه انى خسر ( القول الثانى ) وهوقول أبى مسلم : المراد بالعصر أحد طرفى الهار ، والسبب فيه وجوه (أحدها) أنه أقسم تعالى بالعصركما أقسم بالضحى لما فيهما جميعاً من دلائل القدرة فإن كل بكرة كأنها القيامة يخرجون من القبور وتصير الأموات أحياء ويقام الموازين وكل عشية تشبه تخريب الدنيا بالصمق والموت، وكل واحد من هاتين الحالتين شاهد عدل ثم إذا لم يحكم الحاكم عقيب الشاهدين عد خاسراً فكذا الإنسان الغافل عنهما في خسر (وثانيها) قال الحسن رحمهالله إنميا أقسم بهذا الوقت تنبيها علىأن الأسواق قد دنا وقت انقطاعها وانتهاء التجارة والكسب فيها ، فاذا لم تكُنتسب و دخلت الدار وطاف العيال عليك يسألك كل أحد ما هو حقه فحينتذ تخجل فتكون من الخاسرين ، فكذا نقول والعصرأى عصر الدنيا قد دنت القيامة و[أنت] بعد لم تسعتد و تعلم أنك تسأل غداً عن النعيم الذي كنت فيه في دنياك ، وتسأل في معاملتك مع الخلق وكل أحد من المظلومين يدعى ما عليكُ فإذا أنت حاسر ، ونظيره ( اقترب للناس حسابهم وهم فى غفلة معرضون ) ، ( و ثالثها) أن هذا الوقت معظم ، والدايل عليه قوله عليه السلام ﴿ من حلف بعد العصر كاذبا لا يكلمه الله ولا ينظر إليه يوم القيامة ، فكما أقسم في حق الرابح بالضحى فكذا أقسم في حق الخاسر بالعصر وذلك لانه أقسم بالضحى في حق الرابح وبشر الرسول أن أمره إلى الإقبال وههنا في حق الخاسر توعده أن أمره إلى الإدبار ، ثم كانه يقول بمض النهار بأق فيحثه على التدارك في البقية بالتوبة ، وعن بعضِ السلف : تعلمت معنى السورة من بائع الثلج كان يصيح ويقول: ارحموا من يذوب رأس ماله ، أرحموا من يذوب رأس ماله فقلت هذا معنى ( إن الإنسان اني خسر ) يمر به العصر فيمضى عمره و لا يكتسب فاذا هو خاسر .

(القول الثالث) وهو قول مقاتل أراد صلاة العصر ، وذكروا فيه وجوها (أحدها) أنه تعالى أفسم بصلاة العصر لفضلها بدليل قوله (والصلاة الوسطى) صلاة العصر في مصحف حفصة وقيل في قوله (تحبسونهما من بعد الصلاة فيقسمان بالله) إنها صلاة العصر (وثانها) قوله عليه السلام د من فانته صلاة العصر فكاتما وتر أهله وماله » (وثالثها) أن التكليف في أدائها أشق لنهافت الناس في تجاراتهم ومكاسهم آخر النهار واشتغالهم بمعايشهم (ورابعها) روى أن امرأة كانت تصبح في سكك المدينة وتقول : دلوني على الذي يَرَافِعُ فرآها رسول الله يَرَافِعُ ، فسألها ماذاحدت ؟ قالت يارسول الله إن زوجي غاب عني فزنيت فجاء في ولد من الزنا فألقيت الولد في دن من الحل حتى مات ، ثم بعنا ذلك الحل فهل لى من تو بة ؟ فقال عليه السلام أما الزنا فعليك الرجم ، من الحل فهرا ويع الحل فقد ارتكبت كبيراً ، لكن ظنفت أنك تركت صلاة أما قتل الولد فجزاؤه جهم ، وأما بيع الحل فقد ارتكبت كبيراً ، لكن ظنفت أنك تركت صلاة

### إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَنِي خُسْرٍ ١

صلاة العصر » فني هذا الحديت إشارة إلى تفخيم أمر هذه الصلاة (وخامسها) أن صلاة العصر بها يحصل ختم طاعات النهار ، فهى كالتوبة بها يختم الاعمال ، فكما تجب الوصية بالتوبة كذا بصلاة العصر لان الامور بخوانيمها ، فأقسم بهذه الصلاة تفخيها لشأنها ، وزيادة توصية المكلف على أدائها وإشارة منه أنك إن أديتها على وجهها عاد خسرانك ربحاً ، كما قال (إلا الذين آمنوا ) وسادسها ) قال النبي صلى الله عليه وسلم « ثلاثه لا ينظر الله إليهم يوم القيامة ولا يكلمهم ولا يزكيهم -[عد]منهم -رجل حلف بعد العصر كاذباً » (فإن قيل) صلاة العصر فعلنا ، فكيف يجوزان يقال أقسم الله تعالى به ؟ (والجواب) أنه ليس قسما من حيث إنها فعلنا ، بل من حيت إنها أم شريف تعبدنا الله تعالى بها .

(القرل الرابع) أنه قسم بزمان الرسول عليه السلام ، واحتجوا عليه بقوله عليه السلام وإيما مثلكم ومثل من كان قبلكم مثل رجل استأجر أجيراً ، فقال من يعمل من الفجر إلى الظهر بقيراط ، فعملت النصارى ، ثم بقيراط ، فعملت النصارى ، ثم قال من يعمل من الظهر إلى العصر بقيراط ، فعملت النصارى ، وقالوا فال من يعمل من العصر إلى المغرب بقراطين ، فعملتم أنتم ، فغضبت اليهود والنصارى ، وقالوا نحن أكثر عملا وأقل أجراً ! فقال الله : وهل نقصت من أجركم شيئاً ، قالوا لا ، قال فهذا فضلى أو تيه من أشاه ، فكنتم أقل عملا وأكثر أجراً » فهذا الحبر دل على أن العصر هو الزمان المختص به وبأمته ، فلا جرم أفسم الله به ، فقوله ( والعصر ) أى والعصر الذى أنت فيه فهو تعالى أقسم بزمانه في هذه الآية و بمكانه في قوله ( وأنت حل بهذا البلد ) و بعمره في قوله ( لعمرك ) فكا أنه قال : في هذه الآية و بمكانه في قوله ( وأنت حل بهذا البلد ) و بعمره في قوله ( لعمرك ) فكا أنه قال : وعصر كوبلدك وعمرك ، وذلك كله كالظرف له ، فإذا وجب تعظيم حال الظرف فقس حال المظروف ، ثم وجه القسم ، كا أنه تعالى يقول : أنت يا محد حضرتهم ودءوتهم ، وهم أعرض ا عنك وما التفتوا إليك ، فا أعظم خسرانهم وما أجل خذلانهم .

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَنَّى خَسَرٌ ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ الآلف واللام في الإنسان ، يحتمل أن تكون للجنس ، وأن تكون للمعهود السابق ، فلهذا ذكر المفسرون فيه قولين (الآول) أن المراد منه الجنس وهو كقولهم : كثر الدرهم في أيدى الناس ، ويدل على هذا القول استثناء الذين آمنوا من الإنسان ( والقول الثانى) المراد منه شخص معين ، قال ابن عباس : يريد جماعة مرف المشركين كالوليد بن المفيرة ، والعاص بن وائل ، والآسود بن عبد المطلب . وقال مقاتل : نزلت في أبي لهب ، و في خبر مرفوع

إنه أبو جهل ، وروى أن هؤلاء كانوا يقولون : إن محمداً لني خسر ، فأتسم تعالى أن الامر بالصد عما يتوهمون .

﴿ المسألة الثانية ﴾ الحسر الحسران ، كما قيل الكفر في الكفران ، ومعناه النقصان وذهاب رأس المال ، ثم فيه تفسيران ، وذلك لآنا إذا حملنا الإنسان على الجنس كان معنى الحسر هلاك نفسه وعمره ، إلا المؤمن العامل فإنه ماهلك عمره وماله ، لآنه اكتسب بهما سعادة أبدية ، وإن حملنا لفظ الإنسان على الكافر كان المراد كونه في الضلالة والكفر إلا من آمن من هؤلاء ، فجيئذ يتخلص من ذلك الحسار إلى الربح .

والتحقير أخرى ، فإن حملنا على الأول كان المدى إن الإنسان لنى خسر عظيم لا يعلم كهه إلا والتحقير أخرى ، فإن حملنا على الأول كان المدى إن الإنسان لنى خسر عظيم لا يعلم كهه إلا الله ، و تقريره أن الذنب يعظم بعظم من فى حقه الذنب ، أو لانه وقع فى مقابلة النعم العظيمة ، وكلا الوجهين حاصلان فى ذنب العبد فى حق ربه ، فلا جرم كان ذلك الذنب فى غاية العظم ، وإن حملناه على الثانى كان المدى أن خسران الإنسان دون خسران الشيطان ، وفيه بشارة أن فى خلق من هو أعصى منك ، والتأويل الصحيح هو الأول .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ لقائل: أن يقول قوله ( انى خسر ) يفيد التوحيد ، مع أنه فى أنواع من الحسر (والجواب) أن الحسر الحقيقي هو حرمانه عن خدمة ربه ، وأما البواقي وهو الحرمان عن الجنة ، والوقوع في النار ، فبالنسبة إلى الأول كالعدم ، وهذا كما أن الإنسان في وجوده فوائد ، ثم قال ( وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ) أي لما كان هذا المقصود أجل المقاصد كان سائر المقاصد بالنسبة إليه كالعدم .

واعلم أن الله تعالى قرن بهـذه الآية قرائن تدل على مبالغته تعالى فى بيـان كون الإنسان فى خسر (أحدها) قوله (لنى خسر) يفيد أنه كالمغمور فى الحسران، وأنه أحاط به من كل جانب (وثانيها) كلمة إن، فإنها للتأكيد (وثالثها) حرف اللام فى لنى خسر، وههنا احتمالان:

( الأول ) في قوله تصالى ( لفي خسر )أى في طريق الخسر ، وهـذا كقوله في أكل أموال اليتامى: ( إنمـا يأكلون في بطونهم ناراً ) لمـاكانت عاقبته النار .

( الاحتمال الثاني ) أن الإنسان لا ينفك عن خسر ، لأن الحسر هو تضييع رأس المال ، ورأس ماله هو عمره ، وهو قلما ينفك عن تضييع عمره ، وذلك لأن كل ساعة بمر بالإنسان ؛ فإن كانت مصروفة إلى المعصية فلا شك فى الحسران ، وإن كانت مشغولة بالمباحات فالحسران أيضاً حاصل ، لأنه كما ذهب لم يبق منه أثر ، مع أنه كان متمكناً من أن يعمل فيه عملا يبق أثره دائماً ، وإن كانت مشغولة بالطاعات فلا طاعة إلا ويمكن الإتيان بهما ، أو بغيرها على وجه أحس من ذلك ، لأن مراتب الحضوع والحشوع لله غير متناهية ، فإن مراتب جملال الله وقهره غير متناهية ، وكماكان علم الإنسان بها أكثر كان خوفه منه تعالى أكثر ، فكان تعظيمه وقهره غير متناهية ، وكماكان علم الإنسان بها أكثر كان خوفه منه تعالى أكثر ، فكان تعظيمه

#### إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ

عنمد الإنيان بالطاعات أتم وأكمل ، وترك الأعلى والاقتصار بالأدنى نوع خسران ، فثبت أن الإنسان لا ينفك البتة عن نوع خسران .

واعلم أن هده الآية كالتنبيه على أن الاصدل فى الانسان أن يكون فى الحسران والحيبة ، وتقريره أن سعادة الإنسان فى حب الآخرة والإعراض عن الدنيا، ثم إن الاسباب الداعية إلى الآخرة خفية ، والاسباب الداعية إلى حب الدنيا ظاهرها ، وهى الحواس الخس والشهرة والغضب ، فلهذا السبب صار أكثر الحلق مشتغلين بحب الدنيا مستغرقين فى طلبها ، فكانوا فى الحسران والبوار ، فإن قيل إنه تعالى قال فى سورة التين (لقد خلقنا الإنسان فى أحسن تقويم ثم رددناه أسفل سافلين ) فهناك يدل على أن الابتداء من الدكيال والانتهاء إلى النقصان ، وههنا يدل على أن الابتداء من الذكار ، فكيف وجه الجمع ؟ قلنا المذكور فى سورة التين أحوال البدن ، وههنا أحوال النفس فلا تناقض بين القولين .

قوله تعالى : ﴿ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالَحَاتُ ﴾ .

اعلم أن الإيمان والأعمال الصالحة ود تقدم تفسيرهما مراراً ، ثم همنا مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ احتج من قال العمل غير داخل في مسمى الإيمان ، بأن الله تعالى عطف عمل الصالحات على الإيمان ، ولو كان عمل الصالحات داخلا في مسمى الإيمان لسكان ذلك تكريراً ولا يمكن أن يقال هذا التكرير واقع في القرآن , كقوله تعالى (رإذا أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح) وقوله ( وملائكنته وجبريل وميكال ) لانا نقول هناك إنما حسن ، لان إعادته ندل على كونه أشرف أنواع ذلك الكلى ، وعمل الصالحات ليس أشرف أنواع الأمور المسهاة بالإيمان ، فبطل هذا التأويل . قال الحليمي : هذا النكرير واقع لا محالة ، لان الإيمان وإن لم يشتمل على عمل الصالحات ، لكن قوله ( وعملوا الصالحات ) يشتمل على الإيمان ، فيكون قوله ( وعملوا الصالحات ) يشتمل على الإيمان ، فيكون قوله ( وعملوا الصالحات ) مغنياً عن ذكر قوله ( الذين آمنوا ) وأيضاً فقوله ( وعملوا الصالحات ) يشتمل على قوله ( وتواصوا بالحق ، وتواصوا بالصبر ( فوجب أن يكون ذلك تكراراً ، أجاب الأولون وقالوا : إنا لا يمنع ورود التكرير الأجل النا كيد ، لكن الاصل عدمه ، وهذا القدر يكفى في الاستدلال .

﴿ المسألة الثانية ﴾ احتج القاطعون بوعيد الفساق بهذه الآية ، قالوا : الآية دلت على أن الإنسان فى الحسارة مطلقاً ، ثم استثنى ( الذين آمنوا وعملوا الصالحات ) والمعلق على الشرطين مفقود عند فقد أحدهما ، فعلمنا أن من لم يحصل له الإيمان والاعمال الصالحة ، لا بد وأن يكون فى الحسار فى الدنيا وفى الآخرة ، ولماكان المستجمع لهاتين الحصلتين فى غاية القلة ، وكان الحسار

#### وَتَوَاصُواْ بِٱلْحُتِّ وَتَوَاصُواْ بِٱلصَّبِرِ ٢

لازماً لمن لم يكن مستجمعاً لهما كان الناجى أقل من الهالك ، ثم لوكان الناجى أكثركان الخوف عظيما حتى لا تكون أنت من القليل ، كيف والناجى أقل ؟ أفلا ينبغى أن يكون الحوف أشد! . ﴿ المسألة الثالثة ﴾ أن هذا الاستثناء فيه أمور ثلاثة ( أحدها ) أنه تسلية المؤمن من فوت عمره وشبابه ، لأن العمل قد أوصله إلى خير من عمره وشبابه ( وثانيها ) أنه تغيه على أن كل مادعاك إلى طاعة الله فهو الصلاح ، وكل ما شغلك عن الله بَغيره فهو الفساد ( وثائنها ) قالت المعتزله تسمية الاعمال بالصالحات تنبيه على أن وجه حسنها ايس هو الآمر على ما يقوله الآشعرية ، لكن الآمر إيما ورد لكونها في أنفسها مشتملة على وجوه الصلاح ، وأجابت الاشعرية بأن الله تعالى وصفها بكونها صالحة ، ولم يبين أنها صالحة بسبب وجوه عائدة إليها أو بسبب الآمر .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ اسائل أن يسأل ، فيقول إنه فى جانب الحسر ذكر الحسكم ولم يذكر السبب وفى جانب الربح ذكر السبب ، وهو الإيمان والعمل الصالح ، ولم يذكر الحسكم فما الفرق ( فلنا ) إنه لم يذكر سبب الحسر لآن الحسر كما يحصل بالفعل ، وهو الإقدام على المعصية يحصل بالنرك ، وهو عدم الإقدام على الطاعة ، أما الربح فلا يحصل إلا بالفعل ، فلهذا ذكر سبب الربح وهو العمل ، وفيه وجه آخر ، وهو أنه تعالى فى جانب الحسر أبهم ولم يفصل ، وفى جانب الربح فصل وبين ، وهذا هو اللائق بالكرم .

قوله تعانى : ﴿ و تواصوا بالحق و توصوا بالصبر ﴾

فاعلم أنه تعالى لمسابين فى أهل الاستمناء أمم بإ يمامه وعملهم الصالح خرجوا عن أن يكونوا فى خسر وصاروا أرباب السعادة من حيث إمم تمسكوا بمسابيق ديم إلى الفوز بالثواب والنجاة من العقاب وصفهم بعد ذلك أمم قد صاروا لشدة محبتهم للطاعة لا يقتصرون على ما يخصهم بل يوصون غيرهم بمثل طريقتهم ليكونوا أيضاً سبباً لطاعات الغيركما ينبغى أن يكون عليه أهل الدين وعلى هذا الوجه قال تعالى (يا أيها الذين آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً) فالتواصى بالحق يدخل فيه سائر الدين من علم وعمل ، والتواصى بالصبر يدخل فيه حمل النفس على مشقة التكليف فى القيام بما يجب ، وفى اجتنابهم ما بحرم إذ الإفدام على الممكروه ، والإحجام عن المراد كلاهما شاق شديد ، وههنا مسائل :

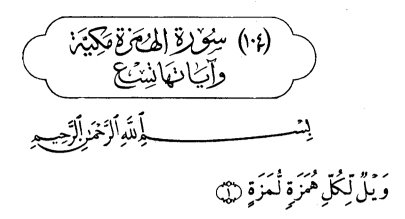
و المسألة الأولى في هذه الآية فيها وعيد شديد ، وذلك لانه تعالى حكم بالخسار على جميع الناس إلا من كان آتياً بهذه الآشياء الاربعة ، وهى الإيمان والعمل الصالح والنواصى بالحق والتواصى بالصبر ، فدل ذلك على أن النجاة معلقة بمجموع هذه الامور وإنه كما يلزم المحكف تحصيل ما يخص نفسه فكذلك يلزمه في غيره أمور ، منها الدعاء إلى الدين والنصيحة والامر

بالمعروف والنهى عن المنكر ، وأن يحب له ما يحب لنفسه ، ثم كرر التواصى ليضمن الأول الدعاء إلى الله ، والثانى النبات عليه ، والأول الأمر بالمعروف والثانى النهى عن المنكر ، ومنه قوله ( وانه عن المنكر ، واصبر ) وقال عمر : رحم الله من أهدى إلى عيوبى .

﴿ الْمُسَالَةُ النَّانِيةِ ﴾ دلت الآية على أن الحق ثقيل ، وأن المحن تلازمة ، فلذلك قرن به التواصى . ﴿ الْمُسَالَةُ النَّالِئَةَ ﴾ [نما قال (وتواصوا) ولم يقل ويتواصون لئلا يقع أمراً بل الغرض مدحهم بما صدر عنهم في الماضي ، وذلك يفيد رغبتهم في الثبات عليه في المستقبل .

﴿ الْمَسَالَة الرابِعَةُ ﴾ قرأ أبو عمرو ( بالصبر) بشم الباء شيئاً من الحرف ، لا يشبع قال أبو على ، وهذا بما يجوز في الوقف ، ولا يكون في الوصل إلا على إجراء الوصل بحرى الوقف ، وهذا لا يكاد يكون في القراءة ، وعلى هذا ما يروى عن سلام بن المنذر أنه قرأ ، والعصر بكسر الصاد ولعله وقف لا نقطاع نفس أو لعارض منعه من إدراج القراءة ، وعلى هذا يحمل لا على إجراء الوصل مجرى الوقف ، والله سبحانه وتعالى أعلم ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .





#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ وَيُلُّ لِّبِكُلُّ هُمَرَةً لَمْرَةً ﴾ فيه مسائل:

﴿ المسألة الأولى ﴾ الويل لفظة الذم 'والسخط ، وهي كلمة كل مكروب يتولون فيدعو بالويل وأصله وى لفلان ثم كثرت فى كلامهم فوصلت باللام ، وروى أنه جبل فى جهنم إن قيل لم قال ههنا(و يل)و في موضع آخر ( و لكم الوبل ﴾ ؟ قلنا لأن ثمة قالو ا ( ياويلنا إنا كنا ظالمين ) فقال ( ولكم الويل ) وهُمنا نكر لانه لا يعلم كنهه إلا الله ، وقيل في ويل إنهاكلمة تقبيح ، وويس استصغار وويح ترجم، فنبه بهذا على قبح هذا الفعل ، واختلفوا فى الوعيد الذى فى هذه السورة هل يتناول كل من يتمسك بهذه الطريقة في الافعال الرديثة أوهو مخصوص بأفوام معينين ، أما المحققون فقالوا إنه عام لكل من يفعل هذا الفعل كاثناً من كان وذلك لأن خصوص السبب لا يقدح في عموم اللفظ وقال آخرون إنه مختص بأناس معينين ، ثم قال عطاء والكلى نزلت فىالاخنس بن شريق كان يلمز الناس ويغتابهم وخاصة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقال مقــاتل : نزلت فى الوليد بن المغيرة كان يغتاب النبي صلى الله عليه وسلم من ورائه ويطعن عليه في اوجهه ، وقال محمد بن إسحاق ما زلنا نسمع أنهذه السورة نزلت فيأمية بنخلف ، قال الفراء وكون اللفظ عاماً لاينافي أن يكون المراد منه شخصاً معيناً ، كما أن إنساناً لوقال لك لاأزورك أبداً فتقول أنت كلمن لم يزرى لا أزوره وأنت إنمـا تريده بهذه الجملة العامة ﴿ وهذا هو المسمى في أصول الفقه بتخصيص العام بقرينة العرف. ﴿ المسألة الثانية ﴾ الهمز الكسر قال تعالى ( هماز مشاء ) واللمز الطعن والمراد الكسر من أعراض الناس والغض منهم والطعن فيهم ، قال تعالى ( ولا تلمزوا أنفسكم ) وبنا. فعله يدل على أن ذلك عادة منه قد ضرى بها ونحوهما اللعنة والضحكة ، وقرى. ( ويل أحكل همزة لمزة ) بسكون الميم وهي المسخرة التي تأتى بالأوابد والإضاحيك فيضحك منه ويشتم والمفسرين الفاظأ (أحدها) قال ابن عباس: الهمزة المغتاب، واللمزة العياب ( وثانيها ) قال أبو زيد: الهمزة باليــد واللمزة

## ٱلَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ وَ شَيْ

باللسان (وثالثها) قال أبو العالية : الهمزة بالمواجهة واللمزة بظهرالغيب (ورابعها) الهمزة جهراً واللمزة سراً بالحاجب والعين (وخامسها) الهمزة واللمزة الذي يلقب الناس بما يكرهون وكان الوليد بن المغيرة يفعل ذلك ، لكنه لايليق بمنصب الرياسة إنما ذلك من عادة السقاط ويدخل فيه من يحاكي الناس بأقوالهم وأفعالهم وأصوائهم ليضحكوا . وقد حكى الحكم بن العاص مشيسة النبي صلى الله عليه وسلم فنفاه عن المدينة ولعنه (وسادسها) قال الحسن ، الهمزة الذي يهمز جليسه يكسر عليه عينه واللمزة الذي يذكر أخاه بالسوء ويعيبه (وسابها) عن أني الجوزاء قال قلت يكسر عليه عينه واللمزة الذي يذكر أخاه بالسوء ويعيبه (وسابها) عن أني الجوزاء قال قلت لابن عباس (ويل لكل همزة لمزة) من هؤلاء الذي بذمهم الله بالويل فقال هم المشاؤون بالنميمة المفرقون ببن الاحبة الناعتون للناس بالعيب .

واعلم أن جميع هذه الوجوه متقاربة راجعة إلى أصل واحد وهو الطعن وإظهار العيب، ثم هذا على قسمين فإنه إما أن يكون بالجدكما يكون عند الحسدو الحقد، وإما أن يكون بالهزل كما يكون عند السخرية والإضحاك، وكل واحد من القسمين، إما أن يكون فى أمريتعلق بالدين، وهو ما يتعلق بالصورة أو المشى، أو الجلوس وأنواعه كثيرة وهى غير مضبوطة، ثم إظهار العيب فى هذه الاقسام الاربعة قد يكون لحاضر، وقد يكون الغائب، وعلى التقدير بن فقد يكون باللفظ، وقد يكون بإشارة الرأس والعين وغيرهما، وكل ذلك داخل تحت النهى والزجر، إنما البحث فى أن اللفظ بحسب اللغة موضوع لماذا، فما كان اللفظ موضوعاً له كان منهياً بحسب اللفظ، وما لم يكن اللفظ موضوعاً له كان الرسول أعظم الناس منصباً فى الدين كان الطعن فيه عظيما عند الله، فلا جرم قال (ويل لمكل همزة لمزة).

قوله تعالى : ﴿ الذي جمع مالا وعدده ﴾ وفيه مسألنان :

﴿ المسألة الأولى ﴾ (الذى) بدل من كل أو نصب على ذم ، وإنمــا وصفه الله تعالى بهـــذا الوصفُ لانه يجرى مجرى السبب والعلة فى الهمز واللمز وهو إعجابه بما جمع من المــال ، وظنه أن الفضل فيه لاجل ذلك فيستنقص غيره .

و المسألة الثانية و قرأ حمزة والنكسائي وابن عامر جمع بالتشديد والباقون بالتخفيف والمعنى في جمع وجمع واحد متقارب، والفرق أن (جمع) بالتشديد يفيد أنه جمعه من ههنا وههنا، وأنه لم يجمعه في يوم واحد، ولا في يومين، ولا في شهر ولا في شهرين، يقال فلان يجمع الأموال أي يجمعها من همنا وهمنا، وأما جمع بالتخفيف، فلا يفيد ذلك، وأما قرله (مالا) فالتنكير فيه يحتمل وجهين (أحدهما) أن يقال المال اسم لكل ما في الدنياكما قال (المال والبنون زينة الحياة الدنيا) فال الإنسان الواحد بالنسة إلى مالكل الدنيا حقير، فكيف يليق به أن يفتخر بذلك

## يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ وَ أَخْلَدُهُ وَ إِنَّ كَلَّا لَيُنْبَذَنَّ فِي ٱلْحُطَمَّةِ ﴿ يَكُمُّ لَكُنْبَذَنَّ فِي ٱلْحُطَمَّةِ ﴿ يَ

الفليل (والشابى) أن يكون المراد منه التعظيم أى مال بلغ فى الحبث والفساد أقصى النهايات ولحيف يليق بالعاقل أن يفتخر به ؟ أما قوله (وعدده) ففيه وجوه أحدها أنه مأخوذ من العدة وهى الذخيرة يقال أعددت الشيء لكذا وعددته إذا أمسكته له وجعلنه عدة وذخيرة لحوادث الدهر (وثانيها) عدده أى أحصاه وجاء التشديد لكثرة الممدود كما يقال فلان يعدد فضائل فلان ، ولهدا قال السدى وعدده أى أحصاه يقول هذا لى وهذا لى يلميه ماله بالهار فاذا جاء الليل كان يخفيه (وثالثها) عدده أى كثره يقال فى بنى المان عدد أى كثرة ، وهذان القولان الآخيران راجعان إلى معنى العدد، والقول الثالث إلى منى العدة ، وقرأ بعضهم وعدده بالتخفيف وفيه وجهان (أحدهما) أن يكون المعنى جمع المال وضبط عدده وأحصاه (وثانيهما) جمع ماله وعدد قومه الذين ينصرونه من قولك فلان ذو عدد وعدد إذا كان له عدد وأفر من الانصار والرجل متى كان كذلك كان أدخل فى التفاخر .

مم وصفه تعالى بضرب آخر من الجهل فقال ﴿ يحسب أن ماله أخلد، ﴾.

واعلم أن أخلده وخلده بمعنى واحد ثم فى التفسير وجوه (أحدها) يحتمل أن يكون المعنى طول المال أمله ، حتى أصبح لفرط غفلته وطول أه له ، يحسب أن ماله تركه خالداً فى الدنيا لا يموت وإنما قال (أخلده) ولم يقل بخلده لأن المراد يحسب هذا الإنسان أن المال ضمن له الخلود وأعطاه الأمان من الموت وكأنه حكم قد فرغ منه ، ولذلك ذكره على الماضى . قال الحسن : ما رأيت يقيناً لاشك فيه أشبه بشك لا يقين فيه كالموت (وثانها) يعمل الأعمال المحكمة كتشييد البنيان بالآجر والجص ، عمل من يظن أنه برقى حياً أو لاجل أن يذكر بسببه بعد الموت (وثالثها) أحب المال حباً شديداً حتى اعتقد أنه : إن انتقص مالى أموت ، فلذلك يحفظه من النقصان ليبتى حياً ، وهذا غير بعيد من اعتقاد البخيل (ورابعها) أن هذا تعريض بالعمل الصالح وأنه هو الذي يخلد صاحبه فى الدنيا بالذكر الجميل وفى الآخر فى النعيم المقيم .

أما قوله تعالى ﴿ كلا ﴾ ففيه وجهان (أحدهما) أنه ردع له عن حسبانه أى ليس الأمركا يظن أن المال يخلده بل العلم والصلاح، ومنه قول على عليه السلام: مات خزان المال وهم أحياء والعلماء باقون ما بق الدهر، والقول الثانى معناه حقاً (لينبذن) واللام فى (لينبذن) جواب القسم المقدر فدل ذلك على حصول معنى القسم فى كلا.

أما قوله تعالى ﴿ لينبذن فى الحمطة وما أدراك ما الحطمة ﴾ فاعما ذكره بلفظ النبذ الدال على الإهامة ، لأن الكافركان يعتقد أنه من أهل الكرامة ، وقربي، لينبذان أى هو وماله ولينبذن بضم الذال أى هو وأنصاره ، وأما ( الحطمة ) فقال المبرد إنها النار التي تحطم كل من وقع

#### وَمَآ أَدۡرَىٰكَ مَا ٱلۡحُطَمَةُ ﴿ نَارُ ٱللَّهُ ٱلۡمُوقَدَةُ ﴿ الَّهِ مَا الَّهِ عَلَى عَلَى

ٱلْأَفْوَدَةِ ١٧ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ ١

فيها ورجل حطمة أى شديد الآكل يأتى على زاد القوم ، وأصل الحطم فى اللغة الكسر ، ويقال شر الرعاء الحطمة ، يقال راع حطمة وحطم بغير هاءكا به يحطم الماشية أى يكسرها عند سوقها لعنفه ، قال المفسرون الحطمة اسم من أسهاء النار وهى الدركة الثانية من دركات النار ، وقال مقاتل : هى تحطم العظام و تأكل اللحوم حتى تهجم على القلوب ، وروى عن النبي بالله أنه قال ، إن الملك ليأخذ المكافر فيكسره على صلبه كما توضع الحشبة على الركبة فتكسر ثم يرمى به فى النار » .

واعلم أن الفائدة فى ذكر جهنم بهذا الإسم ههنا وجوه: (أحدها) الاتحاد فى الصورة كأنه تعالى يقول: ان كنت همزة لمزة فوراءك الحطمة (والثانى) أن الهامن بكسر عين ليضع قدره فيلقيه فى الحضيض فيقول تعالى وراءك الحطمة ، وفى الحطم كسر فالحطمة تكسرك وتلقيك فى حضيض جهنم لكن الهمزة ليس إلا الكسر بالحاجب، أما الحطمة فإنها تكسر كسراً لاتبق ولا تذر (الثالث) أن الهماز اللماز يأكل لحم الناس والحطمة أيضاً اسم للنار من حيث إنها تأكل الجلد واللحم، ويمكن أن يقال ذكر وصفين الهمز واللمز، ثم قابلهما باسم واحد وقال خد واحداً من بالإثنين منك فإنه بنى ويكنى ، فكائن السائل يقول كيف بنى الواحد بالاثنين ؟ فقال إنما تقول هذا لأنك لاتعرف هذا الواحد فلذلك قال (وما أدراك ما الحطمة).

أما قوله تعالى ﴿ نار الله ﴾ فالإضافة للتفخيم أى هي نار لاكسائر النيران ﴿ الموقدة ﴾ التي لا تخمد أبداً أو ( الموقدة ) بأمره أو بقدرته ومنه قول على عليه السلام : عجماً نمن يعصى الله على وجه الأرض والنارتسعر من تحته ، وفي الحديث « أوقد عليها ألف سنة حتى احرت ، ثم ألف سنة حتى ابيضت ، ثم ألف سنة حتى ابيضت ، ثم ألف سنة حتى اسودت فهي الآن سودا. مظلمة » .

أما قوله تعالى ﴿ التى تطلع على الافتسدة ﴾ . فاعدلم أنه يقال طلع الجبل واطلع عليه إذا علاه ، ثم فى تفسير الآية وجهان : (الآل) أن النار تدخل فى أجوافهم حتى تصل إلى صدورهم و تطلع على أفئد تهم ، ولا شيء فى بدن الانسان ألطف من الفؤاد ، ولاأشد تألماً منه بأدى أذى بماسه ، فكيف إذا اطلعت نار جهم واستولت عليه . ثم إن الفؤاد مع استيلاء النار عليه لا يحترق إذ لو احترق لمات ، و هذا هو المراد من قوله ( لا بموت فيها ولا يحني ) ومعنى الاطلاع هو أن النار تنزل من اللحم إلى الفؤاد ( والثانى ) أن سبب تخصيص الامتدة بذلك هو أنها مواطن الكفر والعقائد الحبيثة والنيات الفاسدة ، واعلم أنه روى عن النبي وتلايي أن النار تأكل أهلها حتى إذا اطلعت على أفئد تهم انتهت ، ثم إن الله تمالى يعيد لحمهم وعظمهم مرة أخرى . أما قوله تعالى ﴿ إنها عليهم ، وصدة ﴾ فقال الحسن ( ، وصدة ) أى مطبقة من أصدت الباب

### فِي عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ٢

وأوصدته لعنان ، ولم يقل مطبقة لأن المؤصدة هي الأبواب المغلقة ، والإطباق لايفيد معني الباب واعلم أن الآية تفيد المبالغة في العذاب من وجوه (أحدها) أن قوله (لينبذن) يقتضي أنه موضع له قعر عميق جداً كالبئر (وثانيها) أنه لو شاء يجعل ذلك الموضع بحيث لا يكون له باب لكنه بالباب يذكرهم الخروج ، فيزيد في حسرتهم (وثالثها) أنه قال (عليهم مؤصدة) ولم يقل مؤصدة عليهم لأن قوله (عليهم مؤصدة) يفيد أن المقصود أولا كونهم بهذه الحالة ، وقوله مؤصدة عليهم لا يفيد هذا المعنى بالقصد الأول .

قوله تعالى : ﴿ في عمد ممددة ﴾ ففيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ قرى. فى عمد بضمتين وعمد بسكون الميم وعمد بفتحتين ، قال الفراء : عمد وعمد مثل الآديم والإدم والأدم والإهاب والآهب والآهب ، والعقيم والعقم والعقم وقال المبرد وأبو على : العمد جمع عمرد على غير واحد ؛ أما الجمع على واحد فهو العمد مثل زبور وزسول ورسل .

﴿ المسألة الثانية ﴾ العمودكل مستطيل من خشب أو حديد ، وهو أصل للبناء، يقال عمود البيت للذى يقوم به البيت .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ في تفسير الآية وجهان ( الأول ) أنها عمد أغلقت بها تلك الآبواب كنحو ما تغلق به الدروب ، وفي بمعنى الباء أي أنها عليهم مؤصدة بعمد مدت عليها ، ولم يقل بعمد لآنها لكثرتها صارت كأن الباب فيها ( والقول الثانى ) أن يكون المعنى (إنها عليهم مؤصدة ) حال كونهم مو ثقين (في عمد بمدة ) مثل المقاطر التي تقطر فيها اللصوص ، اللهم أجرنا منها يا أكرم الآكرمين .

## (٥٠) سِئُولَةِ الْفِيْلِكَكِيَّةُ وَلَا لَفِيْلِكَكِيِّةً

أَلُوْ تَرَكِيفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَكِ ٱلْفِيلِ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ الْمُ تَرَكِيفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابُ الْفَيْلُ ﴾ .

روى أن أبرهة بن الصباح الأشرم ملك البين من قبل أصحمة النجاشي بني كنيسة بصنعا، وسهاها القليس وأراد أن يصرف إليها الحاج فخرج من بني كنانة رجل و تفوط فيها ليلا فأغضبه ذلك . وقيل أججت رفقة من العرب ناراً فحملتها الريح فأحرقتها فحلف ليهدمن المكعبة فخرج بالحبشة ومعه فيل اسمه محمود وكان قوياً عظيها ، وثمانية أخرى ، وقيل إثنا عشر ، وقيل ألف ، فلما بلغ قريباً من مكة خرج إليه عبد المطلب وعرض عليه ثلث أموال تهامة ليرجع فأبي وعباً جيشه ، وقدم الفيل فكانو اكما وجهوه إلى جهة الحمر م برك ولم يبرح ، وإذا وجهوه إلى جهة اليمن أو إلى سائر الجهات هرول ، ثم إن أبرهة أخذ لعبد المطلب ما ثني بعير فخرج إليهم فيها فعظم في عين أبرهة وكان رجلا جسيا وسيا ، وقيل هذا سيد قريش ، وصاحب عير مكة فلما ذكر حاجته ، قال سقطت من عيني جثت لأهدم البيت الذي هر دينك ودين آباتك فألهاك عنه ذود أخذ لك ، فقال أنا رب الإبل وللبيت رب سيمنعك عنه ، ثم رجع وأتى البيت وأخذ بحلقته وهو يقول:

لاهم إن المر. يمـــنع حله فامنع حلالك وانصر على آل الصليـــب وعابديه اليوم آلك لا يغلبن صليبهــم ومحالهم عدوا محالك إن كنت تاركهم وكعـــبتنا فأمر ما بدالك ويقول: يارب لا أرجو لهم سواكا يارب فامنع عنهم حماكا

فالتفت وهو يدعو ، فإذا هو بطير من نحو البمن ، فقال والله إنها لطير غريبة ما هي بنجدية ولا

تهامية ، وكان مع كل طائر حجر فى منقاره و حجران فى رجليه أكبر من العدسة وأصغر من الحمه وعن ابن عباس أنه رأى منها عند أم هانى. نحوقفيز مخططة بحمرة كالجزع الظفارى ، فسكان الحجر يقع على رأس الرجل فيخرج من دبره ، وعلى كل حجر اسم من يقع عليه فهلنكوا فى كل طريق ومنهل ، ودوى أبرهة فتساقطت أنامله ، وما مات حتى انصدع صدره عن قلبه ، وانفلت وزيره أبو يكسوم وطائر يحلق فوقه ، حتى بلغ النجاشي فقص علبه القصة . فلما أتمها وقع عليه الحجر وخر ميتاً بين يديه ، وعن عائشة قالت ورأيت قائد الفيل مروسائسه أعميين مقعدين يستطعمان ، ثم في الآية سؤ الات .

(الأول) لم فالرألم تر) مع أن هذه الواقعة وقعت قبل المبعث بزمان طويل؟ (الجواب) المراد من الرؤية العسلم والتذكير، وهو إشارة إلى أن الخبر به متواتر فكان العلم الحاصل به ضرورياً مساوياً في القرة والجلاء للرؤية ، ولهذا السبب قال لغيره على سبيل الذم (أو لم يرواكم أهلكنا قبلهم من القرون) لا يقال: فلم قال (ألم تعلم أن الله على كلشى، قدير) لأنا نقول: الفرق أن ما لا يتصور إدراك لا يستعل فيه إلا العدلم لكونه قادراً ، وأما الذي يتصور إدراكه كفرار الفيدل، فإنه يجوز أن يستعمل فيه الرؤية .

(السؤال الثانى) لم قال (ألم تركيف فعل ربك) ولم يقل ألم تر مافعل ربك؟ (الجواب) لآن الآشياء لها ذوات ، ولها كيفيات باعتبارها يدل على مداومتها وهدفه الكيفية هي التي يسميها المنكلمون وجه الدليل ، واستحقاق المدح إنميا يحصل برؤية هذه الكيفيات لا برؤية الذوات ولهذا قال (أفلم ينظروا إلى السهاء فوقهم كيف بنيناها) ولا شك أن هذه الواقعة كانت دالة على قدرة الصانع وعلمه وحكمته ، وكانت دالة على شرف محم صلى الله علمه وسلم ، وذلك لان مذهنا أنه يجوز تقديم المعجزات على زمان البعثة تأسيساً لنبوتهم وإرهاصاً لها ، ولذلك قالوا : كانت الغهامة تظله ، وعند المعتزلة ، أن ذلك لا يجوز ، فلا جرم زعموا أنه لابد وأن يقال كان في ذلك الزمان ني [أو خطيب] كلد بن سنان أو قس بن ساعدة ، ثم قالوا و لا يجب أن يشتهر وجودهما ، و يبلغ إلى حد التواتر ، لاحتمال أنه كان مبعو ثاً إلى جمع قليلين ، فلا جرم لم يشتهر خبره .

واعلم أن قصة الفيل واقعة على الملحدين جداً ، لا بهم ذكروا فى الزلازل والرياح والصواعق وسائر الاشياء الني عذب الله تعالى بها الامم أعذاراً ضعيفة ، أما هذه الواقعة فلا تجرى فيها تملك الاعذار ، لا نها ليس فى شىء من الطبائع والحيال أن يقبل طير معها حجارة ، فتقصد قوماً دون قوم فتقتلهم ، ولا يمكن أن يقال إنه كسائر الاحاديث اضعيفة لا نه لم يكن بين عام الفيل ومبعث الرسول إلانيف وأربعون سنة ويوم تلا الرسول هذه السورة كان قد فى بمكة جمع شاهدوا تلك الواقعة , ولو كان النقل ضعيفاً لشافهو، بالتكذيب ، فلما لم يكن كذلك علمنا أنه لاسبب المطعرفيه .

﴿ السؤال الثالث ﴾ لم قال ( فعل ) ولم يقل جعل ولا خلق ولا عمل ( الجواب ) لآن خلق يستعمل لابتداء الفعل ، وجعل المكيفيات قال تعالى ( خلق السموات والارض وجعل الظلمات والنور ) وعمل بعد الطلب وفعل عام فكان أولى لانه تعالى خلق الطيور وجعل طبع الفيل على خلاف ماكانت عليه ، وسألموه أن يحفظ البيت ، ولعدله كان فيهم من يستحق الإجابة ، فلو ذكر الالفاظ النلائة لطال الكلام فذكر الفظآ يشمل الكل .

(السؤال الرابع) لم قال ربك ، ولم يقل الرب ؟ (الجواب) من وجوه (أحدها) كانه تعالى قال إنهم لما شاهدوا هذا الانتقام ثم لم يتركوا عبادة الأوثان ، وأنت يامحمد ماشاهدته ثم اعترفت بالشكر والطاعة ، فكأنك أنت الذى رأيت ذلك الانتقام ، فلاجرم تبرأت عنهم واخترتك من الكل ، فأقول ربك ، أى أنا لك ولست لهم بل عليهم (وثانيها) كانه تعالى قال : إنما فعلت بأصحاب الفيل ذلك تعظيما لك وتشريفاً لمقدمك ، فأنا كنت مربياً لك قبل قومك ، فكيف أترك تربيتك بعد ظهورك ، ففيه بشارة له عليه السلام بأنه سيظفر .

(السؤال الخامس) قوله (الم تركيف فعدل ربك) مذكور فى معرض التعجب وهذه الأشياء بالنسبة إلى قدرة الله تعالى ليست عجيبة ، فما السبب لهذا النعجب؟ (الجواب) من وجوه (احدما) ان الكعبة تبع لمحمد صلى الله عليه وسلم ، وذلك لآن العلم يؤدى بدون المسجد أما لا مسجد بدون العالم فالعالم هو الدر والمسجد هو الصدف ، ثم الرسول الذى هو الدر همزه الوليد ولمزه حتى ضاق قلبه ، فكأنه تعالى يقول إن الملك العظيم لما طعن في المسجده زمته وأفنيته ، فمن طعن فيك وأنت المقصود من الكل ألا أفنيه وأعدمه! إن هذا لعجيب (وثانيها) أن الكعبة قبلة صلائك وقلبك قبلة معرفتك ، ثم أنا حفظت قبلة عملك عن الاعداء ، أفلا نسعى فى حفظ قبلة دينك عن الآثام والمعاصى!

(السؤال السادس) لم قال (أصحاب الفيل) ولم يقل أرباب الفيل أو ملاك الفيل ؟ (الجواب) لأن الصاحب يكون من الجنس، فقوله (أصحاب الفيل) يدل على أن أولئك الأقوام كانوا من جنس الفيل في البَيمية وعدم الفهم والعقل، بل فيه دقيقة، وهي : أنه إذا حصلت المصاحبة بين شخصين، فيقال للأدون إنه صاحب الآدون، ولذلك يقال من صحب الرسول عليه السلام إنهم الصحابة، فقوله (أصحاب الفيل) يدل على أن أولئك الأفوام كاوا أقل حال وأدون منزلة من الفيل، وهو المراد من قوله تعالى ( بل هم أصل) ومما يؤكد ذلك أنهم كما وجهوا الفيل إلى جهة المحبة كان يتحول عنه ويفر عنه ، كا نه كان يقول لاطاعة لمخلوق في معصية الخالق عزى حميد فلا أثركه وهم ماكانوا يتركون تلك العزيمة الردية فدل ذلك على أن الفيل كان أحسن حالا منهم.

## أَلَرْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلِ ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ

(السؤال السابع) اليس أن كفار قريشكانوا ملاوا السكعبة من الاوثان من قديم الدهر، ولا شبك أن ذلككان أقبح من تخريب جدران السكعبة ، فلم سلط الله العداب على من قصد التخريب ، ولم يسلط العداب على من ملاها من الاوثان ؟ (والجراب) لان وضع الاوثان فيها تعد على حق الخلق ، ونظيره قاطع الطريق ، والباغى والقاتل يقتلون مع أنهم مسلمون ، ولا يقتل الشيخ السكير والاعمى وصاحب الصومعة والمرأة ، وإن كانوا كفار، لانه لا يتعدى ضررهم إلى الخلق .

﴿ السؤال الثامن ﴾ كيف القول في إعراب هذه الآية ؟ ( الجواب ) قال الزجاج : كيف في موضع نصب بفعل لا بقوله ( ألم تر ) لأن كيف من حروف الاستفهام .

واعلم أنه تعالى ذكر ما فعل بهم. فقال ﴿ أَلَمْ يَجْعَلَ كَيْدُهُمْ فَى تَصْلَيْلُ ﴾ وفيه مسائل:

- ﴿ المسألة الأولى ﴾ اعلم أن الكيد هو إرادة مضرة بالغير على الخفية ، إن قيل فلم سماه كيداً وأمره كان ظاهراً ، فإنه كان يصرح أنه يهدم البيت ؟ قلنا نعم ، لكن الذى كان فى قلبه شر بما أظهر ، لأنه كان يضمر الحسد للعرب ، وكان يريد صرف الشرف الحاصل لهم بسبب الكعبة منهم ومن بلدهم إلى نفسه وإلى بلدته .
- ﴿ المسألة الثانية ﴾ قالت المعتزلة: إضافة الكيد اليهم دليل علىأنه تعالى لايرضى بالقبيح، إذلو رضى لاضافه إلى ذاته ، كقوله (الصوم لى) (والجراب) أنه ثبت فى علم النحر أنه يكنى فى حسن الإضافة أدنى سبب ، فلم لا يكنى فى حسن هذه الاضافة وقوعه مطابقاً لإرادتهم واختيارهم ؟ .
- ﴿ المسألة الثالثة ﴾ ( فى تضليل ) أى فى تضييع و إبطال يقال ضلل كيده إذا جعله ضالا ضائما ونظيره قوله تعالى ( وما دعاء الكافرين إلا فى ضلال ) وقيل لامرى. القيس: الملك الصليل ، لأنه ضلل ملك أبيه أى ضيعه . بمعنى أنهم كادوا البيت أولا ببناء القليس وأرادوا أن يفتتحوا أمره بصرف وجوه الحاج إليه ، فضلل كيدهم بإيقاع الحريق فيه ، ثم كادوه ثانياً بإرادة هدمه فضلل بإرسال الطير عليهم ، ومعنى حرف الظرف كما يقال سعى فلان فى ضلال ، أى سعيهم كان قد ظهر لكل عاقل أنه كان ضلال وخطأ .

ثم قال تعالى ﴿ وأرسل عليهم طيراً أبابيل ﴾ وفيه سؤالات :

﴿ السؤال الآول ﴾ لم قال (طيراً ) على التنكير ؟ (والجواب) إما للتحقير فإنه مهما كان أحقركان صنع الله اعجب وأكبر ، أو للتفخيم كأنه يقول طيراً وأى طير ترمى بحجارة صغيرة فلا تخطىء المقتل .

#### تُرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِن سِجِيلٍ ۞

﴿ السؤال الثانى ﴾ ما الآبابيل (الجواب) أما أهل اللغة قال أبو عبيدة أبابيل جماعة فى تفرقة ، يقال جاءت الحنيل أبابيل أبابيل من ههنا وههنا ، وهل لهـــذه اللفظة واحدام لا ؟ فيه قولان (الآول) وهو قول الآخفش والفراء أنه لاواحد لها وهو مثل الشماطيط والعباديد ، لاوحد لها ووالثانى) أنه له واحد ، ثم على هذا القول ذكروا ثلاثه أوجه (أحدها) زعم أبو جعفر الرؤاسى وكان ثقة مأمونا أنه سمع واحدها إبالة ، وفي أمثالم : ضف على إبالة ، وهي الحزمة الكبيرة سميت الجماعة من الطبير في نظامها بالإبالة (وثانيها) قال الكبائي كنت أسمع النحويين يقولون أبول وأبابيل كعجول وعجاجيل (وثالثها) قال الفراء ولو قال قائل واحد الآبابيل إببالة كان صواباً كما قال دينار ودنانير .

(السؤال الثالث) ما صفة تلك الطير ؟ (الجواب) روى ابن سيرين عن ابن عباس قال كانت طيراً لها خراطيم كراطيم الفيل وأكف كأكف الكلاب ، وروى عطاء عنه قال طير سود جاءت من قبل البحر فوجا فوجا ، ولعل السبب أنها أرسلت إلى قوم كان فى صورتهم سواد اللون وفى سرهم سواد الكفر والمعصية ، وعن سعيد بن جبير أنها بيض صغار ولهل السبب أن ظلمة الكفر انهزمت بها ، والبياض ضد السواد ، وقبل كانت خضراً ولها رءوس مثل رءوس السباع ، وأقول إنها لما كانت أفواجا ، فلعل كل فوج منها كان على شكل آخر فكل أحد وصف ماراًى ، وقبل كانت بلقاء كالخطاطيف .

قوله تعالى : ﴿ ترميهم بحجارة من سجيل ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ قرأ أبو حيرة : يرميهم أى الله أو الطير لآنه اسم جمع مذكر ، وإنما يؤنث على المعنى .

﴿ المسألة الثانية ﴾ ذكروا فى كيفية الرمى وجوها (أحدها) قال مقاتل :كانكل طائر يحمل ثلاثة أحجار ، واحد فى منقاره واثنان فى رجليه يقتل كل واحد رجلا ، مكتوب على كل حجر اسم صاحبه ما وقع منها حجر على موضع إلا خرج من الجانب الآخر ، وإن وقع على رأسه خرج من دبره (وثانيها) روى عكرمة عن ابن عباس ، قال لما أرسل الله الحجارة على أصحاب الفيل لم يقع حجر على أحد منهم إلا نفط جلده و ثار به الجدرى ، وهو قول سعيد بن جيير ، وكانت تلك الأحجار أصغرها مثل الغدسة ، وأكبرها مثل الحصة .

واعلم أن من الناسمن أنكرذلك ، وقال لوجوزنا أن يكون في الحجارة التي تكون مثل العدسة من الثقل ما يقوى به على أن ينفذ من رأس الإنسان ويخرج من أسفله ، لجوزنا أن يكون الجبل العظيم خالياً عن الثقل وأن يكون في وزن التبنة ، وذلك يرفع الآمان عن المشاهدات ، فإنه متى

## فَجَعِلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولِ ١

جاز ذلك فليجز أن يكون بحضرتنا شموس وأقمار ولابراها ، وأن يحصل الإدراك فى عين الضرير حتى يكون هو بالمشرق ويرى بقعة فى الاندلس ، وكل ذلك محال . واعلم أن ذلك جائز على مذهبنا إلا أن العادة جارية بأنها لا تقع .

و المسألة الثالثة كو ذكروا في السجيل وجوها (أحدها) أن السجيل كأنه علم للديوان الذي كتب فيه عنهاب الكفار ، كما أن سجيناً علم لديوان أعمالهم ، كانه قبل بحجارة من جملة العذاب المكتوب المدون ، واشتقاقه من الإسجال ، وهو الإرسال ، ومنه السجل الدلو المملوء ماء ، وإنما سمى ذلك الكتاب بهذا الإسم لأنه كتب فيه العذاب ، والعذاب موصوف بالإرسال لقوله تعالى (وأرسل عليهم طيراً أبابيل) وقوله (فأرسلنا عليهم الطوفان) فقوله (من سجيل) أى مما كتبه الله في ذلك الكتاب (وثانيها) قال ابن عباس سجيل معناه سنك وكل ، يمنى بعضه حجر وبعضه طين (وثالثها) قال أبو عبيدة السجيل الشديد (ورابعها) السجيل اسم لسماء الدنيا (وخامسها) السجيل حجارة من جهم ، فإن سجيل اسم من أسماء جهنم فأمدلت النون باللام .

قوله تعالى : ﴿ فِيهِ مَلْهُمْ كَصْعَفْ مَا كُولُ ﴾ ففيه مسائل :

و المسألة الأولى كه ذكروا في تفسير العصف وجوها ذكرناها في قوله (والحب ذوالعصف) وذكروا ههنا وجوها : (أحدها) أنه ورق الزرع الذي يبتى في الأرض بعد الحصاد وتعصفه الرياح فتأكله المواشي (وثانيها) قال أبو مسلم العصف النبن لقوله ( ذو العصف والريحان) لأنه تعصف به الريخ عند الذر فتفرقه عن الحب، وهو إذاكان ما كولا فقد بطل ولا رجعة له ولامنعة فيه (وثالثها) قال الفراء هو أطراف الزرع قبل أن يدرك السذبل (ورابعها) هو الحب الذي أكل لبه وبق قشره.

﴿ الْمُسَالَةُ الثَّانِيةِ ﴾ ذكروا في تفسير الما كول وجوها (أحدها) أنه الذي أكل ، وعلى هذا الوجه ففيه احتمالان:

﴿ احدهما ﴾ أن يكون المعنى كزرع و تبن قد أكلته الدواب ، ثم ألقت ه روثاً ، ثم يجف و تتفرق أجزاء الروث ، إلا أن العبارة عنه جاءت على ماعليه آداب القرآن ، كفوله (كانا يأكلان الطعام) وهو قول مقاتل ، وقتادة وعطا. عن ابن عباس .

﴿ والاحتمال الثانى ﴾ على هذا الوجه أن يكون التشبيه واقعاً بورق الزرع إذا وقع فيه الآكال، وهوأن يأكله الدود ( الوجه الثانى ) فى تفسير قولة ( مأكول ) هو أنه جعلهم كزرع قد أكل حبه وبتى تبنه، وعلى هذا التقدير يكون المدى : كعصف مأكول الحبكا يقال فلان حسن أكل حبه الوجه، فأجرى مأكول على العصف من أجل أنه أكل حبه لآن هذا المعنى معلوم وهذا

قول الحسن ( الوجه الثالث ) فى التفسير أن يكون معنى ( مأكول ) أنه بما يؤكل ، يعنى تأكله الدواب وهو قوله الدواب يقال لحكل شى. يصلح للأكل هو مأكول والمعنى جعلهم كتبن تأكله الدواب وهو قوله عكرمة والضحاك .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قال بعضهم: إن الحجاج خرب الكعبة ، ولم يحدث شي. من ذلك ، فدل على أن قصة الفيل ماكانت على هذا الوجه وإن كانت هكذا إلا أن السبب انلك الواقعة أمر آخر سوى تعظيم الكعبة (والجواب) أنا بينا أن ذلك وقع إرهاصاً لا مر محمد برائع ، والإرهاص إنما يحتاج إليه قبل قدومه ، أما بعد قدومه و تأكد نبو ته بالدلائل القاطعة فلا حاجة إلى شي. من ذلك ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

#### (۱۰۱) سُؤِرة قريبِ بِهِ كَلِيَّانَ وَأَيْنِانُهَا أَنَ عَ

لِإِيلَافِ قُرَيْسٍ ۞ إِءلَافِهِمُ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ لَإِيلَافَ قريش إيلافهم ﴾ أعلم أن همنا مسائل :

﴿ الْمَسْأَلَةُ الأُولَى ﴾ اللام في قوله (لإيلاف) تحتمل وجوها ثلاثة ، فإنها إما أن تكون متعلقة بالسورة التي قبلها أو بالآية التي بعدها ، أولا تكون متعلقة لا بمـا قبلها ، ولا بمـا بعدها (أما الوجه الأول) وهو أن تكون متعلقة بمـا قبلها ، ففيه احتمالات :

(الاول) وهو قول الزجاج وأبي عبيدة أن التقدير ( فجعلهم كعصف مأكول) لإلف قريش أى أهلك الله أصحاب الفيل لتبقى قريش ، وما قد ألفوا من رحلة الشتاء والصيف ، فإن قبل : هذا ضعيف لأنهم إنما جعلوا ( كعصف مأكول) لكفرهم ولم يحعلوا كذلك لتأليف قريش ، قلنا هذا السؤال ضعيف لوجوه ( أحدها ) أنا لا نسلم أن الله تعالى إنما فعل بهم ذلك لكفرهم ، فإن الجزاء على الكفر ، وخر للقيامة ، قال تعالى (اليوم تجزى كل نفس بماكسبت ) وقال ( ولو يؤاخذ الله الناس بماكسبوا ماترك على ظهرها من دابة ) ولانه تعالى لو فعل بهم ذلك لكفرهم ، لكان قد فعل ذلك بجميع الكفار ، بل إنما فعل ذلك بهم ( لإيلاف قريش ) ولانتقال كون شيء آخر مقصود حتى يكون الحنكم واقعاً بمجموع الأمرين معاً ( وثالثها ) هب أنهم أهلكوا لكفره فقط ، إلا أن ذلك الإهلاك لما أدى إلى إيلاف قريش ، جاز أن يقال أهلكوا لإيلاف قريش ، جاز أن يقال الهلكوا لإيلاف قريش ، كقوله تعالى ( ليكون لهم عدواً وحزناً ) وهم لم يلتقطوه لذلك ، لكن الماكوا لايلاف قريش ، كقوله تعالى ( ليكون لهم عدواً وحزناً ) وهم لم يلتقطوه لذلك ، لكن الماكوا للأمر إليه حسن أن يمهد عليه الالتقاط .

(الاحتمال الثانى) أن يكون التقدير (ألم تركيف فعل ربك بأصحاب الفيل، لإيلاف قريش) كأنه تعالىقال كل مافعلنا بهم فقد فعلناه، لإيلاف قريش، فإنه تعالى جعل كيدهم فى تضليل وأرسل طيهم طيراً أبابيل، حتى صاروا كعصف مأكول، فكل ذلك إنماكان لاجل إيلاف قريش. ﴿ الاحتمال الثالث ﴾ أن تكون اللام فى قوله (لا يلاف) بمعنى إلى كأنه قال فعلناكل مافعلنا فى السورة المتقدمة إلى نعمة أخرى عليهم وهى إيلافهم (رحلة الشتاء والصيف) تقول نعمة الله نعمة ونعمة لنعمة سوا. فى الممنى ، هذا قول الفراء ، فهذه احتمالات ثلاثة توجهت على تقدير تعليق اللام بالسورة التى قبل هذه ، وبتى من مباحث هذا القول أمران :

(الأول) أن للناس فى تعليق هذه اللام بالسورة المتقدمة قولين: (أحدهما) أن جعلوا السورتين سورة واحد واحتجوا عليه بوجوه: (أحدها) أن السورتين لا بد وأن تكون كل واحدة منهما مستقلة بنفسها ، ومطلع هذه السورة لماكان متعلقاً بالسورة المتقدمة وجب أن لا تكون سورة مستقلة (وثانيها) أن أبى بن كرعب جعلهما فى مصحفه سورة واحدة (وثالثها) ماروى أن عمر قرأ فى صلاة المغرب فى الركعة الأولى والتين ، وفى الثانية ألم تر ولا يلاف قريش معاً ، سنغير فصل بينهما بيسم الله الرحن الرحم: (القول الثانى) وهو المشهور المستفيض أن هذه السورة منفصلة عن سورة الفيل ، وأما تعلق أول هذه السورة بما قبلها فليس بحجة على ما قالوه ، لان القرآن كله كالسورة الواحدة وكالآية الواحدة يصدق بعضها بعضاً ويبين بعضها معنى بعض ، الا ترى أن الآيات الدالة على الوعيد مطافة ، ثم إنها متعلقة بآيات التوبة وبآيات العفوا عند من يقول به ، وقوله (إنا أنزلناه) متعلق بما قبله من ذكر القرآن ، وأما قوله إن أبياً لم يفصل بينهما يقو معارض بإطباق الكل على الفصل بينهما ، وأما قراءة عمر فإنها لا تدَل على أنهما سورة واحدة لان الإمام قد يقرأ سورتين .

(البحث الثانى) فيها يتعلق بهذا القول بيان أنه لم صار ما فدله الله بأصحاب الفيل سبباً لايلاف قريش؟ فنقول لاشك أن مكة كانت خالية عن الزرع والضرع على ما قال تعملى ( بو اد غير ذى زرع) إلى قوله (فاجعل أفئدة من الناس تهوى إليهم وارزقهم من الثرات) فكان أشراف أهل مكة يرتحلون للتجارة هاتين الرحتلين ، ويأتون لانفسهم ولاهل بلدهم بمما محتاجون إليه من الاطعمة والثياب ، وهم إنما كانوا يربحون في أسفارهم ، ولان ملوك النواحي كانوا يعظمون أهل مكة ويقولون : هؤلاء جيران بيت الله وسكان حرمه وولاة الكعبة حتى أنهم كانوا يسمون أهل مكة أهل الله ، فلوتم للحبشة ما عزموا عليه من هدم السكعبة ، ازال عنهم هذا العزول بطلت تلك المزايا في النعظيم والاحترام ولصار سسكان مكة كسكان سائر النواحي يتخطفون من كل جانب و يتعرض لهم في نفوسهم وأموالهم ، فلما أهلك الله أصحاب الفيل ورد كيدهم في نحرهم ازداد وقع أهل مكة في القلوب ، وازداد تعطيم ملوك الاطراف لهم فازدادت تلك المنافع والمتاجر ، فله خال الله تعملى (ألم تركيف فعل ربك بأصحاب الفيل) ( لايلاف قريش . . . رحلة الشتاء والصيف ) . والوجه الثانى ) فيها يدل على صحة هذا القول أن قوله تعالى في آخر هذه السورة ( فليعبدوا رب

هذا البيت الذي إشارة إلى أول سورة الفيل ، كأنه قال : فليعبدوا رب هذا البيت ، الذي قصده أصحاب الفيل ، ثم إن رب البيت دفعهم عن مقصودهم لأجل إيلافكم ونفعكم لآن الآمر بالعبادة إنما يحسن مرتباً على إيصال المنفعة ، فهذا يدل على تعلق أول هذه السورة بالسورة المتقدمة . (القول الثاني وهو أن اللام في ( لإيلاف ) متعلقة بقوله ( فليعبدوا ) وهو قول الخليل وسيبويه والتقدير : فليعبدوا رب هذا البيت ، لإيلاف قربش . أي ليجعلوا عبادتهم شكراً لهذه النعمة واعترافاً بها ، فإن قبل فلم دخلت الفاء في قوله ( فليعبدوا )؟ قلنا لما في الكلام من معنى الشرط ، وذلك لأن نعم الله عليهم لاتحصى ، فكا نه قبل إن لم بعبدوه لسائر نعمه فليعبده لهذه الواحدة الذي هي نعمة ظاهرة .

(القول الثالث) أن تكون هـذ. اللام غير متعلقة ، لا بما قبلها ولا بما بعدها ، قال الزجاج: قال قوم هذه اللام لام التعجب ، كأن المعنى : اعجبوا لإيلاف قريش ، وذلك لانهم كل يوم يزدادون غيا وجهلا وانغاساً في عبادة الآوثان ، والله تعالى يؤلف شملهم ويدفع الآفات عهم ، وينظم أسباب معايشهم ، وذلك لا شك أنه في غاية التعجب من عظيم حلم الله و كرمه ، ونظيره في اللغة قولك لزبد وما صنعنا به . ولزبد وكرامتنا إياه . وهذا اختيار الكسائى والآخفش والفراء ..

والمسألة الثانية كوذكروا في الإيلاف ثلاثة أوجه (أحدها) أن الإيلاف هو الإلف قال علما اللغة الفت الشيء والفته إلفاً وإلافاً وإيلافاً بمعنى واحد، أى لزمته فيكون المعنى لإلف قريش ما تين فتصلا ولا تنقطعا ، وقرأ أبو جمفر : لإلف قريش . وقرأ الآخرون لإلاف قريش ، وقرأ الآخرون لإلاف قريش ، وقرأ عكرمة ليلاف قريش (وثانيها) أن يكون هذا من قرلك لزمت موضع كذا وألزمنيه الله ، كذا تقول الفت كذا ، والفنيه الله ويكون المعنى إثبات الآلفة بالتدبير الذى فيه لطف ألف بنفسه الفاوآ لفه غيره إيلافاً ، والمعنى أن هذه الآلفة إنما حصلت فى قريش بتدبير الله وهو كقوله (ولكن الله ألف بينهم ) وقال ( وألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً ) وقد تكون المسرة سبباً للمؤانسة والاتفاق ، كما وقمت عند انهزام أصحاب الفيل لقريش ، فيكون المصدر ههنا مضافاً إلى المفعول ، ويكون المعنى لأجل أن يجعل الله قريشاً ملازمين لرحلتيهم (وثالثها) أن يكون الايلاف هو التهيئة والتجهيز وهو قول الفراء وان الآعراني ، فيكون المصدر على هذا القول مضافاً إلى الفاعل ، والمدنى لتجهيز قريش رحلتها حتى تتصلا و لا تنقطعا ، وقرأ أبو جعفر ليلاف بغير همز فذف هزة الإفعال حذفاً كلياً وهو كذهبه فى يستهز ، ون وقد مر تقريره .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ التكرير في قوله ( لإيلاف قريش إيلافهم ) هو أنه أطلق الايلاف أولا ثم جمل المقيد بدلا لذلك المطلق تفخيها لآمر الايلاف وتذكيراً لعظيم المنة فيه ، والاقرب أن يكون قوله ( لايلاف قريش ) عاماً بجمع كل ووانسة وموافقة كان بينهم ، فيدخل فيه مقامهم

#### رِحْلَةُ ٱلشِّنَآءِ وَٱلصَّيْفِ ٢

وسيرهم وجميع أحوالهم ، ثم خص إبلاف الرحلتين بالذكر لسبب أنه قوام معاشهم كافى قوله (وجبريل وميكائيل) وفائدة ترك واو العطف التنبيه على أنه كل النعمة ، تقول العرب: ألفت كذا أى لزمته ، والإلزام ضربان إلزام بالتكليف والآمر ، وإلزام بالمودة والمؤانسة فإنه إذا أحب المره شيئاً لزمه ، ومنه (ألزمهم كلمة التقوى) كما أن الإلجاء ضربان (أحدهما) لدفع الضرر كالهرب من السبع (والثانى) لطلب النفع العظيم ،كن يجد مالا عظيما ولا مانع من أخذه لا عقلا ولا شرعا ولا حساً فإنه يكون كالملجأ إلى الآخذ، وكذا الدواعي التي تكون دون الالجاء ، مرة تكون لدفع الضرر وأخرى لجلب النفع ، وهو المراد في قوله (إيلافهم)

﴿ المسألة الرابعة ﴾ اتفقوا على أن قريشاً ولد النضر بن كنابة ، قال عليه الصلاة والسلام « إنا بنى النضر بن كنانة لانقفوا أمناً ولا ننتنى من أبينا » وذكروا فى سببهذه التسمية وجوها (أحدها) أنه تصغير القرش وهو دابة عظيمة فى البحر تعبث بالسفن ، ولا تنطلق إلا بالنار وعن معاوية أنه سأل ابن عباس : بم سميت قريش ؟ قال بدابة فى البحر تأكل ولا تؤكل ، تعلو ولا تعلى ، وأنشد:

وقريش هي التي تسكن البحــــر بها سميت قريش قريشاً

والتصغير للتعظيم ، ومعلوم أن قريشاً موصر فون بهذه الصفات لابها تلى أمر الامة ، فإن الائمة من قريش (وثانيها) أنه مأخوذ من القرش وهو الكسب لابهم كانوا كاسبين بتجاراتهم وضربهم فى البلاد (وثالها) قال الليث كانوا متفرقين فى غير الحرم ، فجمعهم قصى بن كلاب فى الحرم حتى اتخذوها مسكناً ، فسموا قريشاً لان التقرش هو التجمع ، يقال تقرش القوم إذا اجتمعوا ، ولذلك سمى قصى بحماً ، قال الشاعر :

أبوكم تصى كان يدعى بحماً به جمع الله القبائل من فهر (ورابعها) أنهم كانوا يسدون خلة محاويج الحاج، فسموا بذلك قريشاً، لآن القرش التفتيش قال ان حرة :

أيها الشامت المقرش عنا عند عمرو وهل لذاك بقاء

قوله تعالى : ﴿ رَحَلَةُ الشَّتَاءُ وَالصَّيْفَ ﴾ فيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ قال الليث الرحلة اسم الارتحال من القوم للمسير ، وفى المراد من هـذه الرحلة قولان (الأول) وهو المشهور ، قال المفسرون كانت لفريشرحلتان رحلة بالشتاء إلى اليمن لأن اليمن أدفأ وبالصيف إلى الشأم ، وذكر عطاء عن ابن عباس أن السبب فى ذلك هو أن قريشاً إذا أصاب واحداً منهم مخصة خرج هووعياله إلى موضع وضربوا على أنفس خباء حتى يموتوا ،

#### فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَنْذَا ٱلْبِيْتِ ٢

إلى أن جاء هاشم بن عبد مناف ، وكان سيد قومه ، وكان له ابن يقال له أسد ، وكان له ترب من بنى مخزوم يحبه ويلعب معه فشكا إليه الضرر والمجاعة فدخل أسد على أمه يبكى فأرسلت إلى أوائك بدقيق وشحم فعاشوا فيه أياماً ، ثم أتى ترب أسد إليه مرة أخرى وشكا إليه من الجوع فقام هاشم خطيباً فى قريش ، فقال إنكم أجدبتم جدباً تقلون فيه و تذلون ، وأنتم أهل حرم الله وأشراف ولد آدم والناس لكم تبع قالوا نحن تبع لك فليس عليك منا خلاف فجمع كل بنى أب على الرحلتين فى الشتاء إلى الهين وفى الصيف إلى الشام للتجارات ، فما ربح الغنى قسمه بينه وبين الفقير حتى كان فقير هم كغنيهم ، فجاء الإسلام وهم على ذلك ، فلم يكن فى العرب بنو أب أكثر ما لا ولا أعزمن قريش ، قال الشاعر فيم :

الخالطين فقيرهم بغنيهم حتى يكون فقيرهم كالكافى

واعلم أن وجه النعمة والمنة فيه أنه لوتم لأصحاب الفيل ماأرادوا ، لذك أهل الأقطار تعظيمهم وأيضاً لتفرقوا وصار حالهم كحال البهود المذكور في قوله (وقطعناهم في الأرض أيماً) واجتماع القبيلة الواحدة في مكان واحد أدخل في النعمة من أن يكون الإجتماع من قبائل شتى ، ونبه تعالى أن من شرط السفر المؤانسة والآلفة ، ومنه قوله تعالى (ولا جدال في الحجج) والسفر أحوج إلى مكارم الاخلاق من الإقامة (القول الثاني) أن المراد رحلة الناس إلى أهل مكة فرحلة الشتاء والصيف عمرة رجب وحج ذي الحجة لأنه كان أحدهما شتاء والآخر صيفاً وموسم منافع مكة يكون بهما ، ولو كان يتم لا يحواب الفيل ما أرادوا لتعطلت هذه المنفعة .

﴿ الْمَسَالَةُ الثَّانِيَةِ ﴾ نصب الرحلة بإيلافيهم مفعولاً به ، وأراد رحلتي الشتاء والصيف ، فأفرد لامن الإلباس كقوله : كلوا في بعض بطنكم ، وقيل معناه رحلة الشتاء ورحلة الصيف ، وقرى رحلة بضم الراء وهي الجهة .

قوله تعالى : ﴿ فليعبدوا رب هذا البيت ﴾ اعلم أن الإنعام على قسمين ( أحدهما ) دفع الضرر ( والثانى ) جلب النفع والآول أهم وأقدم ، ولذلك قالوا دفع الضرر عن النفس واجب أما جلب النفع [فانة] غير واجب ، فلمذا السبب بين تعالى نعمة دفع الضرر في سورة الفيل و نعمة جلب النفع في هذه السورة ، ولما تقرر أن الإنعام لابد وأن يقابل بالشكر والعبودية ، لاجرم أتبع ذكر النعمة بطلب العبودية فقال ( فليعبدوا ) وههنا مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ ذكرنا أن العبادة هي التذلل والخضوع للمعبود على غاية ما يكون، ثم قال بعضهم : أراد فليوحدوا رب هـذا البيت لآنه هو الذي حفظ البيت دون الاوثان، ولان التوحيد مفتاح العبادات ، ومنهم من قال المراد العبادات المتعلقة بأعمال الجوارح

#### ٱلَّذِي أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ

ثم ذكر كل قسم من أقسام العبادات ، والاولى حمله على الكلان اللفظ متناول للكل إلا ماأخرجه الدليل ، وفي الآية وجه آخر ، وهو أن يكون معنى فليعبدوا أي فليتركوا رحلة الشتاء والصيف وليشتغلو بعبادة رب هذا البيت فإنه يطعمهم من جوع ويؤمنهم من خوف ، ولعل تخصيص لفظ الرب تقرير لما قالوه لابرهة إن للبيت رباً سيحفظه ، ولم يعولوا في ذلك علىالاصنام فلزمهم لإقرارهم أن لايعبدوا سواه ، كا نه يقول لما عولتم في الحفظ على فاصرفوا العبادة والحدمة إلى . ﴿ المسألة الثانية ﴾ الإشارة إلى البيت في هذا النظم تفيد التعظيم فإنه سبحانه تارة أضاف العبد إلى نفسه فيقول ياعبادي و تارة يضيف نفسه إلى العبد فيقول وإلهـ كم كذا في البيت [نارة] يضيف نفسه إلى البيت وهوقوله (فيعدوا رب هذا البيت) وتارة يضيف البيت إلى نفسه فيقول (طهرابيتي) ثم قال تمالى ﴿ الذي أطعمهم من جوع ﴾ وفي هذا الاطمام و جوه (أحدها) أنه تعالى لما آمنهم بالحرم حتى لا يتعرض لهم في رحلتيهم كان ذلك سبب إطعامهم بعد ما كانوا فيه من الجوع ( ثانيها ) قال مقاتل شق عليهم الذهاب إلى اليمن والشام في الشاء والصيف لطلب الرزق ، فقذف الله تعالى في قلوب الحبشة أن يحملوا الطعام في السفن إلى مكة فحملوه ، وجعل أهل مكة بخرجون إليهم بالإبل والخر ، ويشترون طعامهم من جدة على مسيرة ليلتين وتتابع ذلك ، فكفاهم الله مؤونه الرحلتين ( ثالثها ) قال الكابي هذه الآية معناها أمم لما كذبوا تحمداً صلى الله عليه وسلم دعا عليهم ، فقال واللماجعلماعليهم سنين كسي يوسف، فاشتد عليهم القحط وأصابهم الجهد فقالو ايامحمد ادع الله فإنا مؤمنون ، فدعاً رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخصبت البلاد وأخصب أهل مكه بعد القحط ، فذاك قوله ( أطعمهم من جوع ) ثم في الآية سؤالات :

(السؤال الأول) العبادة إنما وجبت لآنه تعالى أعطى أصول النعم ، والاطعام ليس من أصول النعم ، فلماذا علل وجوب العبادة بالإطعام ؟ (والجواب) من وجوه (أحدها) أنه تعالى للماذكر إنعامه عليهم بحبس الفيل وإرسال الطير وإهلاك الحبشة ، وبين أنه تعالى فعل ذلك لإيلافهم ، ثم أمرهم بالعبادة ، فكان السائل يقول: لكن نحن محتاجون إلى كسب الطعام والذب عن النفس ، فلو اشتغلنا بالعبادة فن ذا الذي أيطعمنا ، فقال: الذي أطعمهم من جوع ، قبل أن يعبدوه ، ألا يطعمهم إذا عبدوه! (وثانيها) أنه تعالى بعد أن أعطى العبد أصول النعم ألا تستحى من يعبدوه ، أله يطعمهم مع ذلك ، فكا نه تعالى يقول: إذا لم تستح من أصول النعم ألا تستحى من إحسانى إليك بعد إساء تك (وثالثها) إنما ذكر الإنعام ، لآن البهيمة تطبيع من يعلفها ، فكا نه تعالى يقول لست دون الهيمة .

﴿ السؤال الشابي ﴾ أليس أنه جعل الدنيا ملكا لنا بقوله ( خلق لكم ما في الأرض جيعاً )

### وَءَامَنَهُم مِنْ خَوْفٍ ١

فكيف تحسن المنة علينا بأن أعطانا ملكنا؟ (الجواب) انظر فى الآشياء التى لابد منها قبل الآكل حتى يتم الانتفاع بالطعام المأكول، وتى يتم الانتفاع بالطعام المأكول، فإنك تعلم أنه لابد من الآفلاك والكواكب، ولابد من العناصر الآربعة حتى يتم ذلك الطعام، ولابد من جملة الاعضاء على اختلاف أشكالها وصورها حتى يتم الانتفاع بالطعام، وحينئذ تعلم أن الإطعام يناسب الأمر بالطاعة والعبادة.

﴿ السؤال الثالث ﴾ المنة بالإطعام لا تليق بمن له شيء من الكرم ، فكيف بأكرم الآكرمين؟ ( الجواب ) ليس الغرض منه المنة ، بل الإرشاد إلى الأصلح ، لأنه ليس المقصود من الآكل تقوية البنية على أداء الطاعات ، فكان المقصود من الآمر بالعيادة ذلك .

﴿ السؤال الربع ﴾ ما الفائدة فى قوله (منجوع)؟ (الجواب) فيه فوائد (أحدها) التنبيه على أن أمر الجوع شديد، ومنه قوله تعالى (وهو الذى ينزل الغيث من بعد ما قنطوا) وقوله يتلق ومن أصبح آمناً فى سربه ﴾ الحديث (وثانيها) تذكيرهم الحالة الأولى الرديثة المؤلمة وهى الجوع حتى يعرفوا قدر النعمة الحاضرة (وثالثها) التنبيه على أن خير الطعام ما سد الجوعة ، لأنه لم يقل وأشبعهم لآن الطعام يزيل الجوع ، أما الإشباع فإنه يورث البطنة .

أما قوله تعالى ﴿ وآمهم من خوف ﴾ فنى تفسيره وجوه (أحدها) أنهم كانوا يسافرون آمنين لا يتعرض لهم أحد ، ولا يغير عليهم أحد لا فى سفرهم ، ولا فى حضرهم وكان غيرهم لا يأمنون من الفارة فى السفر والحضر ، وهذا معنى قوله (أو لم يروا أنا جعلنا حرماً آمناً ) (ثانيها) أنه آمنهم من زحمة أصحاب الفيل (وثالثها) قال الضحاك والربيع : وآمنهم من خوف الجزام ، فلا يصيبهم ببلدتهم الجذام (ورابعها) آمنهم من خوف أن تكون الحلافة فى غيرهم (وخامسها) آمنهم بالإسلام ، فقد كانوا فى الكفر يتفكرون ، فيعلمون أن إالدين الذى هم عليه ليس بشى ، إلا أنهم ما كانوا يعرفون الدين الذى يجب على العاقل أن يتمسك به (وسادسها) أطعمهم من جوع الجهل بطعام الوحى ، وآمنهم من خوف الضلال ببيان الهدى ، كا نه تعالى يقول : يا أهل مكة كنتم قبل مبعث محمد تسمون جهال العرب وأجلافهم ، ومن كان ينازعكم كانوا يسمون أهل الكتاب ، ثم أنزلت الوحى على نبيكم ، وعلمتكم الكتاب والحكمة حتى صرتم الآن تسمون

أهل العلم والقرآن، وأولئك يسمون جهال اليهود والنصارى، ثم إطعام الطعام الذى يكون غذا. الجسد يوجب الشكر، فإظعام الطعام الذى هو غذا. الروح، ألا يكون موجباً للشكر! وفى الآية سؤالات:

﴿ السؤال الأول ﴾ لم لم يقل عن جوع وعن خوف ؟ ﴿ قلنا ﴾ لأن معنى عن أنه جعل الجوع بعيداً عنهم ، وهذا يقتضى أن يكون ذلك التبعيد مسبوقاً بمقاشاة الجوع زماناً ، ثم يصرفه عنه ، ومن لا تقتضى ذلك ، بل معناه أنهم عند ما يجوعون يطعمون ، وحين ما يخافون يؤمنون .

( السؤال الثاني ) لم قال من جوع ، من خوف على سبيل التنكير ؟ ( الجواب ) المراد من التنكير التعظيم . أما الجوع فلما روينا : أنه أصابتهم شدة حتى أكارا الجيف والعظام المحرقة . وأما الخوف ، فهو الخوف الشديد الحاصل من أصحاب الفيل ، ويحتمل أن يكون المراد من التنكير التحقير ، يكون المعنى أنه تعالى لما لم يجوز لغاية كرمه إبقاءهم فى ذلك الجوع القليل والخوف القليل ، فكيف يجوز فى كرمه لو عبدوه أن يهمل أمرهم ، ويحتمل أن يكون المراد أنه (أطعمهم من جوع) دون جوع (وآمنهم من خوف) دون خوف ، ليكون الجوع الثانى ، والخوف الثانى مذكراً ماكانوا فيه أو لا من أنواع الجوع والخوف ، حتى يكونوا شاكرين من وجه ، وصابرين من وجه آخر ، فيستحقوا ثواب الخصلتين .

(السؤال الثالث ) أنه تعالى إبما أطعمهم وآمنهم إجابة لدعوة إبراهيم عليه الصلاة والسلام أما فى الإطعام فهو قوله (اجعل هذا البلد آمناً) وإذاكان كذلك كان ذلك منة على إبراهيم عليه السلام ، فكيف جعله منة على أولئك الحاضرين؟ كذلك كان ذلك منة على إبراهيم عليه السلام ، فكيف جعله منة على أولئك الحاضرين؟ (والجواب) أن الله تعالى لما قال (إنى جاعلك للناس إماماً) قال إبراهيم (ومن ذريتى) فقال الله تعالى (لاينال عهدى الظالمين) فنادى إبراهيم بهذا الآدب، فحين قال (رب أجعل هذا البلد آمناً وارزق أهله من الثمرات) قيده بقوله (من آمن بالله) فقال الله لا حاجة إلى هذا التقيد، بل ومن كفر فأمنعه قليلا، فكأنه تعالى قال: أما نعمة الآمان فهى دينية فلا تحصل إلا لمزكان تقياً، وأما نعمة الدنيا فهى تصل إلى البر والفاجر والصالح والطالح، وإن كان كذلك كان إطعام الكافر من الجوع، وأمانه من الخوف إنعاماً من الله ابتدا، عليه لا بدعوة إبراهيم، فزال السؤال. والله سبحانه وتعالى أعلم، وصلى الله على سيدنا مجمد وعلى آله وصحبه وسلم .

### (۱۰۷) سِئَوْرِقُوالِمِلِاجِئُونَ عَجِيْتُنَا وَإِيَانِهَا شِيْتِيَا عَلَيْهِ الْمِلْفِيَةِ عَلَيْهِ عَلَيْكِي عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

## بِنْ لِمُعْرِالِّحِيمِ

## أَرَءَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ أَرَأَيت الذي يَكَذُب بِالدين ﴾ فيه مسائل:

﴿ المُسَالَة الأولى ﴾ قرأ بعضهم أريت محذف الهمزة ، قال الزجاج : وهذا ليس بالاختيار ، لأن الهمزة إنما طرحت من المستقبل نحو يرى وأرى وترى ، فأما رأيت فليس يصح عن العرب فيها ربت ، ولكن حرف الاستفهام لماكان في أول المكلام سُهل إلغاء الهمزة ، ونظيره :

صاح هل ريت أو سمعت براع رد في الضرع ما قرى في العلاب

وقرأ ابن مسعود أرأيتك بزيادة حرف الخطاب كقوله (أرأيتك هذا الذى كرمت على) . ﴿ الْمَسْأَلَةُ الثَّانِيةَ ﴾ قوله (أرأيت) معناه هل عرفت الذى يكذب بالجزاء من هو ، فإن لم تعرفه ( فهو الذى يدع اليتيم ) .

واعلم أن هدا اللفظ وإن كان فى صورة الاستفهام ، لكن الغرض بمثله المبالغة فى التعجب كقولك أرأيت فلاناً ماذا ارتكب ولماذا عرض نفسه ؟ ثم قيل إنه خطاب للرسول صلى الله عليه وسلم ، وقيل بل خطاب لكل عاقل أى أرأيت ياعاقل هذا الذى يكذب بالدين بعد ظهور دلائله ووضوح تبيانه أيفعل ذلك لا لغرض ، فكيف يليق بالعاقل جر العقوبة الأبدية إلى نفسه من غير غرض أو لاجل الدنيا ، فكيف يليق بالعاقل أن يبيع الكثير الباقى بالقليل الفانى .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ في الآية قولان (أحدهما) أنها محنصة بشخص معين، وعلى هذا القول ذكرواً أشخاصاً، فقال ابن جريج نزلت في أن سفيان كان ينحر جزورين في كل أسبوع، فأناه يتيم فسأله لحماً فقرعه بعصاه، وقال مقاتل نزلت في العاص بن واثل السهمي، وكان من صفته الجمع بين التكذيب بيوم القيامة، والإتيان بالأفعال القبيحة، وقال السدى نزلت في الوليد بن المغيرة، وحكى الماوردى أنها زلت في أنى جهل، وروى أنه كان وصياً ليتيم، فجاءه و هو عريان يسأله شيئاً من مال نفسه، فدفعه ولم يعبأ به فأيس الصي، فقال له أكابر قريش قل لحمد يشفع لك، وكان

# فَذَالِكَ ٱلَّذِي يَدُعُ ٱلْيَتِيمَ ﴿ وَلَا يَحُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ فَا لَكُ اللَّهِ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ

غرضهم الاستهزاء ولم يعرف اليتيم ذلك ، فجاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم والتمس منه ذلك ، وهو عليه الصلاة والسلام ماكان برد محتاجاً فذهب معه إلى أبى جهل فرحب به وبذل المال لليتيم فعيرة قريش ، فقالوا صبوت ، فقال لا والله ماصبوت ، لكن رأيت عن يمينه وعن يساره حربة خفت إن لم أجبه يطعنها فى ، وروى عن ابن عباس أنها نزلت فى منافق جمع بين البخل والمراءاة (والقول الثانى ) أنه عام لكل مر كان مكذباً بيوم الدين ، وذلك لآن إقدام الإنسان على الطاعات وإحجامه عن المحظورات إيما يكون للرغبة فى الثواب والرهبة عن العقاب ، فإذاكان منكراً للقيامة لم يترك شيئاً من المشتهيات واللذات ، فثبت أن إنكار القيامة كالاصل لجميع أنواع الكفر والمعاصى .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ في تفسير الدين وجوه (أحدها) أن يكون المراد من يكذب بنفس الدين والإسلام إمالانه كان منكراً للصانع ، أولانه كان منكراً للنبوة ، أو لانه كان منكراً للمعاد أولشيء من الشرائع ، فإن قبل كيف يمكن حمله على هذا الوجه ، ولابد وأن يكون لكل أحد دين (والجواب) من وجوه (أحدها) أن الدين المطلق في اصطلاح أهل الإسلام ، والقرآن هو الإسلام قال الله تعالى (إن الدين عند الله الإسلام) أما سائر المذاهب فلا تسمى دينا إلا بضرب من التقييد كدين النصارى واليهود (وثانيها) أن يقال هذه المقالات الباطلة ليست بدين ، لأن الدين هو الخضوع لله وهذه المذاهب إنما هي خضوع للشهوة أو للشبهة (وثالثها) وهو قوله أكثر المفسرين . أن المراد أرأيت الذي يكذب بالحساب والجزاء ، قالوا وحمله على هذا الوجه أولى لأن من ينكر الإسلام قد يأتى بالاقمال الحميدة ويحترز عن مقابحها إذا كان مقراً بالقيامة والبعث ، أما المقدم على كل قبيح من غير مبالاة فليس هو إلا المنكر للبعث والقيامة .

ثم قال تعالى ﴿ فَذَلْكُ الَّذِي يَدِعِ البِّيْمِ ، وَلَا يَحْضُ عَلَى طَمَّامِ الْمُسَكِّمِينِ ﴾

واعلم أنه تعالى ذكر فى تعريف من يكذب بالدين وصفين (أحدهما) من باب الافعال وهو قوله ( فذلك الذي يدع اليتيم ) (والثانى) من باب التروك وهو قوله ( ولا يحض على طعام المسكين ) والفاء فى قوله فذلك للسببية أى لماكان كافراً مكذباً كان كفره سبباً لدع اليتيم ، وإنما اقتصر عليهما على معنى أن الصادر عمن يكذب بالدين ليس إلا ذلك ، لأنا نعلم أن الممكذب بالدين لا يقتصر على هذين بل على سبيل التمثيل ، كأنه تعالى ذكر فى كل واحد من القسمين مثالا واحداً تنبيها بذكره على سائر القبائح ، أو لأحل أن هاتين الخصلتين ، كما أنهما قبيحان منكران بحسب الشرع في ما أيضاً مستنكران بحسب المروءة والإنسانية ، أما قوله ( يدع اليتيم ) فالمعنى أنه يدفعه بعنف وجفوة كقوله (يوم يدعون إلى نار جهنم دعا) وحاصل الامر فى دع اليتيم أمور (أحدها) دفعه

# فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِينِ ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ وَاللَّهِمْ سَاهُونَ ﴿

عن حقه وماله بالظلم (والثانى) ترك المواساة معه ، وإن لم تمكن المواساة واجبة . وتمد يذم المره بترك النوافل لا سيما إذا أسند إلى المفاق وعدم الدين (والثالث) يزجره ويضربه ويستخف به ، وقرى مدع أى يتركه ، ولا يدعوه بدعوة ، أى يدعوا جميع الآجانب و يترك اليتم مع أنه عليه الصلاة والسلام قال «ما من مائدة أعظم من مائدة عليها يتبم » وقرى ميدعو اليتيم أى يدعوه ريام ثم لا يطعمه و إنما يدعوه استخداماً أو تهراً أو استطالة .

واعلم أن فى قوله ( يدع ) بالتشديد فائدة ، وهى أن يدع بالتشديد معناه أنه يعتباد ذلك فلا يتناول الوعيد من وجد منه ذلك و ندم عليه ، ومثله قوله تعبالى ( الذبن يحتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم ) سمى ذنب المؤمن لمما لانه كالطيف والحيال يطرأ ولا يدقى ، لأن المؤمن كما يفرغ من الذنب يندم ، إنما المكذب هو الذى يصر على الذنب .

أما قوله (ولا يحض على طعام المسكين) ففيه وجهان (أحدهما) أنه لا يحض نفسه على طعام المسكين وإضافة الطعام إلى المسكين تدل على أن ذلك الطعام حق المسكين، فكائه منع المسكين على هو حقه، وذلك يدل على نهاية بخله وقساوة قلبه وخساسة طبعه (والثانى) لا يحض غيره على إطعام ذلك المسكين بسبب أنه لا يعتقد فى ذلك الفعل ثواباً، والحاصل أنه تعالى جعل علم التكذيب بالقيامة الإقدام على إيذاء الضعيف ومنع المعروف، يعنى أنه لو آمن بالجزاء وأيقن بالوعيد لما صدر عنه ذلك، فموضع الذنب هو النكذيب بالقيامة، وههنا سؤالان:

﴿ السؤال الأول ﴾ اليس قد لا يحض المر. في كثير من الأحوال ولا يكون آثماً ؟ (الجواب) لأن غيره ينوب منابه أو لأنه لايقبل قوله أولمفسدة أخرى يتوقعها، أما همنا فذكر أنه لا يفعل ذلك [الا] لما أنه مكذب بالدين .

ر السؤال الثانى ﴾ لم لم يقل و لا يطعم المسكين؟ ( الجواب ) إذا منع اليتيم حقه فكيف يطعم المسكين من مال نفسه ، بلهو بخيل من مال غيره ، وهذا هوالنهاية فى الحسة ، فلأن يكون بخيلا بمال نفسه أولى ، وضده فى مدح المؤمنين ( و تواصوا بالمرحمة ، و تواصوا بالحق ، و تواصوا بالحبد ) . قوله تعالى : ﴿ فويل المصلين الذبن هم عن صلانهم ساهرن ﴾ وفيه مسائل :

والسهو (وثااثها) كأنه يقول إقدامه على إيذاء اليتيم وتركه للحض، تقصير فيما يرجع إلى الشفقة على خلق الله ، وسهره في الصلاة تقصير فيما يرجع إلى التعظيم لامر الله ، فلما وقع التقصير في الامرين فقد كملت شقاوته ، فلهذا قال (فويل) واعلم أن هذا اللفظ إيما يستعمل عند الجريمة الشديدة كقوله (ويل للمطففين ، فويل لهم بما كتبت أيديهم ، ويل لمكل همزة لمزة ) ويروى أن كل أحد ينوح في النار بحسب جريمته ، فقائل يقول ويلي من حب الشرف ، وآخر يقول ويلي من الحية الجاهلية ، وآخر يقول ويلي من صلاتي ، فلهذا يستحب عند سماع مثل الآية ، أن يقول المره ويلي إن لم يغفر لى .

﴿ المسألة الثانية ﴾ الآية دالة على حصول التهديد العظيم بفعل ثلاثة أمور (أحـدها) الـهو عن الصلاة ( وثانيها) فعل المراءاة (و ثالثها) منع الماعون ، وكل ذلك من باب الذنوب ، ولا يصير المر. به منافتاً فلم حكم الله بمثل هذا الوعيد على فاعل هـذه الافعال؟ ولاجل هذا الإشكال ذكر المفسرون فيه و جوهاً ( أحدما ) أن قوله ( فويل المصلين ) أي فويل المصلين من المنافقين الذين يأتون بهذه الأفعال ، وعلى هذا التقدير تدل الآية على أن الـكافر له مربد عقوبة بسبب إفدامه على محظورات الشرع وتركه لواجبات الشرع ، وهو يدل على صحة قول الشبافعي : إن الكفار مخاطبون بفروع الشرائع ، وهذا الجواب هو المعتمد (وثانيها) ما رواه عطا. عن ابن عباس أنه لو قال الله في صلاتهم ساهون ، لـكان هذا الوعيد في المؤمنين لكنه قال ( عن صلاتهم ساهون ) والساهي عن الصلاة هو الذي لايتذكرها ويكون فارغاً عنها ، وهذا القول ضعيف لأن السهو عن الصلاة لا يحوز أن يكون مفسراً بترك الصلاة ، لأنه تعالى أثبت لهم الصلاة بقوله ( فويل للمصلين ) وأيضاً فالسهو عن الصلاة بمعنى النرك لا يكون نفاقاً ولا كفراً فيعود الإشكال، ويمكن أن يجاب عن الاعتراض الأول بأنه تعالى حكم عليهم بكونهم مضلين نظراً إلى الصورة وبأنهم نسوا الصلاة بالكلية نظراً إلى المعنى كما قال (و إذا قاموا إلى الصلاة قاموا كسالي يراءون الناس ولايذكرون الله إلا قليلا) وبجاب عن الاعتراض الثاني أن النسيان عن الصلاة هوأن يبقى ناسياً لذكر الله في جميع أجزاء الصلاة وهذا لايصدر إلا عن المنافق الذي يعتقد أنه لافائدة في الصلاة ، أما المسلم الذي يعتقدفيها فائدة عينية يمتنع أن لا يتذكر أمر الدين والثواب والعقاب في شيء من أجزاء الصلاة ، بل قد يحصل له السهو في الصلاة بمعنى أنه يصير ساهياً في بـض أجزا. الصلاة ، فثبت أن السهو في الصلاة من أفعـال المؤمن والسهو عن الصلاة من أفعال الـكافر ( وثالثها ) أن يكون معني ( ساهون ) أي لايتعهدون أوقات صلواتهم ولا شرائطها ، ومعناه أنه لايبالي سواء صلى أو لم يصل ، وهو قول سعد بن أبي وقاص ومسروق والحسن ومقاتل .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ اختلفرا في سهو الرسول عليه الصلاة السلام في صلاته ، فقال كثير من العلماء إنه عليه الصلاة والسلام ماسها ، لكن الله تعالى أذن له في ذلك الفعل حتى يفعل ما يفعله

# ٱلَّذِينَ هُمْ مُرَآءُونَ ١ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ١ اللَّمَاعُونَ ١

الساهى فيصير ذلك بياناً لذلك الشرع بالفعل والبيان بالفعل أفوى ، ثم بتقدير وقوع السهو منه فالسهو على أفسام (أحدها) سهو الرسول والصحابة وذلك منجبر تارة بسجود السهر وتارة بالسنن والنوافل (والثانى) ما يكون فى الصلاة من الغفلة وعدم استحضار المعارف والنيات (والثالث) النرك لا إلى قضاء والإخراج عن الوقت ، ومن ذلك صلاة المنافق وهى شر من ترك الصلاة لأنه بستهزىء بالدين بتلك الصلاه .

أما قوله تعالى ﴿ الذين هم يراءون ﴾ فاعلم أن الفرق بين المنافق والمرائى ؛ أن المنافق هو المظهر للايمــان المبطن للـكفر ، والمرائى المظهر ما ليس فى قلبه من زيادة خشوع ليعتقد فيه من يراه أنه متدين ، أو تقول المنافق لا يصلى سراً والمرائى تكون صلاته عند الناس أحسن .

اعلم أنه يجب إظهار الفرائض من الصلاة والزكاة لآنها شعائر الإسلام وتاركها مستحق للمن فيجب نفى التهمة بالإظهار . إنما الإخفاء فى النوافل إلا إذا أظهر النوافل ليقتدى به ، وعن بعضهم أنه رأى فى المسجد رجلا يسجد للشكر وأطالها ، فقال ما أحسن هذا لو كان فى بيتك الكن مع هذا قالوا لا يترك النوافل حياء ولا يأتى بها رياء ، وقلما يتيسر اجتناب الرياء ، ولهذا قال عليه الصلاة والسلام والرياء أخنى من دبيب النملة السوداء فى المايلة الظلماء على المسح الآسود، فإن قيل ما معنى المراءة ؟ قلنا هى مفاعلة من الإراءة لآن المرائى يرى الناس عمله ، وهم يرونه الثناء عليه و الإعجاب به .

واعلم أن قوله (عن صلاتهم ساهون) يفيد أمرين : إخراجها عن الوقت ، وكون الإنسان عافلا فيها ، قوله (الذين هم يراءون) يفيد المراءاة ، فظهر أن الصلاة يجب أن تكون خالية عن هذه الأحوال الثلاثة .

ثم لما شرح أمر الصلاة أعقبه بذكر الصلات فقال ﴿ و يمنعون الماعرن ﴾ وفيه أقوال (الأول) وهو قول أبى بكر وعلى وابن عباس وابن الحنفية وابن عمر والحسن وسعيد بن جبير وعكرمة وقتادة والضحاك هو الزكاة ، وفى حديث أبى ﴿ من قرأ سورة (أرأيت ) غفر الله له إن كان للزكاة مؤدياً ﴾ وذلك يوهم أن (الماعرن) هو الزكاة ، ولأن الله تعالى ذكره عقيب الصلاة ، فالظاهر أن يكون ذلك هو الزكاة (والقول الثانى) وهو قول أكثر المفسرين ، أن (الماعون) اسم لما لا يمنع فى العادة ويسأله الفقير والغنى ، ينسب ما فعه إلى سوء الخلق ولؤم الطبيعة ، كالفأس والقدر والدلو والمقدحة والغربال والقدوم ، ويدخل فيه الملح والماء والنار . فإنه روى ﴿ ثلاثة لا يحل منعها ، الماء والنار والملح ﴾ ومن ذلك أن يلتمس جارك أن يخبز فى تنورك ، أو يضع متاعه عندك يوماً أو نصف يوم ، وأصحاب هذا القول قالوا : الماعون فاعول من المعن . وهو الشىء

القليل ومنه ماله سعته ولا معنة أى كثير و لا قليل ، وسميت الزكاه ماعوناً ، لانه يؤخذ من المال ربع العشر ، فهو قليل من كثير ، ويسمى مايستعار فى العرف كالفاس والشفرة ماعوناً ، وعلى هذا التقدير يكون معنى الآية الزجر عن البخل بهذه الآشياء القليلة ، فإن البخل بها يكون فى نهاية الدناءة والركاكة ، والمنافقرن كانوا كذلك ، لقوله تعالى ( الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل وقال (مناع للخير معتد أثيم ) قال العلماء : ومن الفضائل أن يستكثر الرجل فى منزله بما يحتاج اليه الجيران ، فيعيرهم ذلك ولا يقتصر على الواجب ( والقول الثالث ) قال الفراء سمعت بعض العرب يقول . الماعون هو الماء وأنشدني فيه :

#### يمج بعيره الماغون مجآ

ولعله خصه بذلك لآنه أعز مفقود وأرخص موجود ، وأول شي. يسأله أهل النار الما. كما قال (أن أفيضوا علينا من الماء) وأول لذة يجدها أهل الجنة هو الماء ، كما قال (وسقاهم ربهم) (القول الرابع) (الماعون) حسن الانقياد ، يقال رض بعيرك حتى يعطيك الماعون ، أى حتى يعطيك الطاعة .

واعلم أن الأولى أن يحمل على كل طاء يخف فعلما لأنه أكثر فائدة ، ثم قال المحتقون فى الملامة بين قوله (يرا.ون) و بين قوله (ويمنمون الماعون) كانه تعالى يقول الصلاة لى والماعون للخلق ، فما بجب جعله لى يعرضونه على الخلق وما هو حق الحلق يسترونه عنهم فكانه لا يعامل الخلق والرب إلا على العمكس (فإن قيل) لم لم يذكر الله اسم الكافر بعينه ؟ وإن قلت للمستر عليه ، قلت لم لم يستر على آدم بل قال (وعصى آدم ربه) ؟ (والجواب) أنه تعالى ذكر زلة أدم لكن بعد موته مقروناً بالتوبة ليكون لطفاً لأولاده ، أنه أخرج من الجنة بسبب الصغيرة فكيف يطمعون فى الدخول مع المكبيرة ، وأيضاً فانوصف تلك الزلة رفعة له فإنه رجل لم يصدر عنه إلا تلك الزلة الواحدة ثم تاب عنها مثل هذه التوبة .

ولختم تفسير هذه السورة بالدعاء: إلهنا، هذه السورة في ذكر المنافقين والسورة التي بعدها في صفة محمد برائج فنحن وإن لم نصل في الطاعة إلى محمد عليه الصلاة السلام وإلى أصحابه، لم نصل في الافعال القبيحة إلى هؤلاء المنافقين، فاعف عنا بفضلك يا أرحم الراحمين، وصلي الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم.

#### (۱۰۸) سُوِرَة الْكُوثُوكِيَّـنَ وَلَيْنَا عَلَيْثُ

إِنَّهُ الرَّحْمَرِ ٱلرَّحِيمِ

إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ ٢

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ إِنَا أَعْطَيْنَاكُ الْكُوثُرُ ﴾ .

اعلم أن هذه السورة على اختصارها فيها لطائف: (إحداها) أن هذه السورة كالمقابلة للسورة المتقدمة ، وذلك لآن في السورة المتقدمة وصف الله تعالى المنافق بأمور أربمة: (أولها) البخل وهو المراد من قوله (يدع اليتم ، ولا يحض على طعام المسكين) (ااثانى) ترك الصلاة وهوالمراد من قوله (الذين هم عن صلاتهم ساهون) (وااثااث) المراءاة في الصلاة هو المراد من قوله (الذين هم براء ون (والرابع) المنعمن الزكاة وهوالمراد من قوله (ويمنعون الماعون) فذكر في مقابلة البخل قوله (إنا أعطيناك الكوش) أى إنا أعطيناك الكرش الكثير ، فأعط أنت الكثير ولاتبخل ، وذكر في مقابلة (الذين هم عن صلاتهم ساهون) قوله (فصل) أى دم على الصلاة ، وذكر في مقابلة (الذين هم يراءون) قوله (لربك) أى اثب بالصلاة لربك ، لا لمراءاة الناس ، وذكر في مقابلة (ويمنعون الماعون) قوله (وانحر) وأراد به التصدق بلحم الأضاحي ، فاعتبر هذه المناسبة العجيبة ، ثم ختم السورة بقوله (إن شانتك هو الآبر) أى المنافق الذي يأتي بتلك الآفعال القبيحة المذكورة في تلك السورة ولا يبقي من دنياه أثر و لا خبر ، وأما أنت فيبق لك في الدنيا الذكر الجميل ، وفي الآخرة الثواب الجويل .

﴿ والوجه الثانى ﴾ فى لطائف هذه السورة أن السالكين إلى الله تعالى لهم ثلاث درجات : ( اعلاها ) أن يكونو المستغرقين بقلومهم وأرواحهم فى نور جلال الله ( و ثانيها ) أن يكونو المستغلين بالطاعات والعبادات البدنية ( و ثالثها ) أن يكونوا فى مقام منع النفس عن الانصباب إلى اللذات المحسوسة والشهوات العاجلة ، فقوله ( إنا أعطيناك الكوثر ) إشارة إلى المقام الاول

وهو كون روحه القدسية متميزة عن سائر الارواح البشرية بالكم والكيف. أما بالكم ملانها أكثر مقدمات، وأما بالكيف فلانها أسرع انتقالامن تلك المقدمات إلى النتائج من سائر الارواح، وأما قوله (فصل لربك) فهو إشارة إلى المرتبة الشانية، وقوله (وانحر) إشارة إلى المرتبة الثالثة، فإن منع النفس عن المدات العاجلة جار مجرى النحر والذبح، ثم قال (إن شانتك هو الابتر) ومعناه أن النفس التي تدعوك إلى طلب هذه المحسوسات والشهوات العاجلة، أنها دائرة فانية، وإنما الباقيات الصالحات خير عند ربك، وهي السعادات الروحانية والمعارف الربانية التي هي باقية أبدية. ولنشرع الآن في التفسير قوله تعالى (إنا أعطيناك الكوثر) اعتم أن فيه فوائد:

( الفائدة الأولى ) أن هذه السورة كالنتمة لما قبلها من السور ، وكالأصل لما بعدها من السور . أما أنها كالنتمة لما قبلها من السور ، فلأن الله تعالى جعل سورة (والضحى) فى مدح محمد عليه الصلاة والسلام و تفصيل أحواله ، فذكر فى أول السورة ثلاثة أشياء تنعلق بنبوته (أولها) قوله (والآخرة خيرلك من الأولى) (وثالثها) فوله (والآخرة خيرلك من الأولى) (وثالثها) (ولسوف يعطيك ربك فترضى) ثم ختم هذه السورة بذكر ثلاثة أحوال من أحواله عليه السلام فيما يتعلق بالدنيا وهى قوله (ألم يجدك يتيما فآوى ، ووجدك ضالا فهدى ، ووجدك عائلا فأغى) فيما يتعلق بالدنيا وهى قوله (ألم يجدك يتيما فآوى ، ووجدك ضالا فهدى ، ووجدك عائلا فأغى) ثم ذكر في سورة ألم نشرح أنه شرفه بثلاثة أشياء (أولها) (ألم نشرح لك صدرك) (وثانيها) فوضمنا عنك وزرك ، الذى انقض ظهرك) ، (وثالثها) (ورفعنا لك ذكرك) ،

ثم إنه تعالى شرفه فى سورة التين بثلاثة أنواع من التشريف (أولها) أنه أفسم ببلده وهو قوله (وهـذا البلد الأمين) ، (وثانيها) أنه أخبر عن خلاص أمتـه عن النار وهو قوله (إلا الذين آمنوا)، (وثالثها) وصولهم إلى الثواب وهو قوله (فلهم أجر غير ممنون)

ثم شرفه فىسورة اقرأ بثلاثة أنواع من التشريفات (أولها) (اقرأ باسم ربك) أى اقرأ القرآن على الحق مستعيناً باسم ربك (وثانيها)أنه قهر خصمه بقوله (فليدع ناديه سندع الزبانية)، (وثالثها) أنه خصه بالقربة التامة وهؤ (واسجد واقترب).

وشرفه فى سورة القدر بليلة القدر التى لها ثلاثة أنواع من الفضيلة (أولها) كونها (خيراً من الفشهر) ، (وثانيها) نزول (الملائكة والروح فيها) (وثالثها) كونها (سلاماً حتى مطلع الفجر) وشرفه فى سورة (لم يكن) بأن شرف أمته بثلاثة تشريفات (أولها) أنهم (خير البرية) (وثانيها) أن (جزاؤهم عند ربهم جنات)، (وثالثها) رضا الله عنهم،

وشرفه فى سورة إذا زلزلت بثلاث تشريفات: (أولها) قوله (يومئذ تحدث أخبارها) وذلك يقتضى أن الأرض تشهد يوم القيامة لامت بالطاعة والعبودية (والثانى) قوله (يومشذ يصدر النياس اشتاتاً ليروا أعمالهم) وذلك بدل على أنه تعرض عليهم طاعاتهم فيحصل لهم الفرح والسرور، (ثالثها) قوله (فن يعمل مثقال ذرة خيراً بره) ومعرفة الله لاشك أنها أعظم من كل عظيم فلابدوأن يصلوا إلى ثوابها ثم شرفه فى سورة العاديات بأن أقسم بخيل الغزاة من أمته فوصف

تلك الحيل بصفات ثلاث (والعاديات ضبحاً ، فالموريات قدحاً ، فالمغيرات صبحاً .

مم شرف أمته في سورة القارعة بأمور ثلاثة (أولها) فمن ثقلت موازينه (وثانيها)أنهم في عيشة راضية (وثالثها)أنهم يرون أحداءهم في نار حامية .

ثم شرفه فى سورة الهاكم بأن بين أن المعرضين عن دينه وشرعه يصيرون معذبين من ثلاثة أوجه (أولها) أبهم يرون الجحيم (وثانيها) أنهم يرونها عين اليقين (وثالثها) أنهم يسألون عن النعيم ثم شرف أمته فى سورة والعصر بأمور ثلاثة (أولها) الإيمان (إلا الذين آمنوا)، (وثانيها) وعملوا الصالحات (وثالثها) إرشاد الحاق إلى الأعمال الصالحة، وهو التواصى بالحق، والتواصى بالصعر، ثم شرفه فى سورة الهمزة بأن ذكر أن من همز ولمز، فله ثلاثة أنواع من العذاب (أولها) أنه لا ينتفع بدنياه البنة، وهو قوله (يحسب أن ماله أخلاه كلا) (وثانيها) أنه ينبذ في الحطمة، (وثالثها) أنه يفلق عليه تلك الابواب حتى لا يبقي له رجاء فى الخروج، وهو قوله (إنها عليهم مؤصدة). ثم شرفه فى سورة الفيل بأن ردكيد أعداثه فى نحرهم من ثلاثه أوجه (أولها) جعل كيدهم فى تضليل (وثانيها) أرسل عليهم طير أبابيل (وثالثها) جعلهم كعصف مأكول.

ثم شرفه فى سورة قريش بأنه راعى مصلحة أسلافه من ثلاثة أوجه (أولها) جعلهم وتلفين متوافقين لإيلاف قريش (وثانيها) أطعمهم من جوع (وثالثها) أنه آمنهم من خوف .

وشرفه فى سورة الماعون ، بأن وصف المكذبين بدينة بثلاثة أنواع من الصفات المذمومة (أولها) الدناءة واللؤم ، وهو قوله (يدع اليتيم ولا يحض على طمام المسكين ) (وثانيها) ترك تعظيم الخالق ، وهو قوله (عن صلاتهم ساهون الذين هم يراءون ) (وثالثها ) ترك انتفاع الحلق ، وهو قوله (ويمنعون الماعون ).

ثم إنه سبحانه و تعالى لما شرفه في هذه السور من هذه الوجوه العظيمة ، قال بعدها ( إنا أعطيناك الكوثر ) أى إنا أعطيناك هذه المناقب المنكاثرة المذكورة في السورة المتقدمة التي كل واحدة منها أعظم من و الله الدنيا بحذافيرها ، فاشتغل أنت بعبادة هذا الرب ، وبإرشاد عباده إلى ماهو الاصلح لهم ، أماعبادة الرب فإما بالنفس ، وهو قوله ( وضل لربك ) وإما بالمال ، وهو قوله ( وانحر ) وأما إرشاد عباده إلى ما هو الاصلح لهم في دينهم ودنياهم ، فهو قوله ( يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ) فثبت أن هده السورة كالمتتمة لما قبلها من السور ، وأما أنها كالاصل لما بعدها ، فهو أنه تعالى يأمره بعد هذه السورة بأن يكفر جميع أهل الدنيا بقوله ( يا أيها الكافرون ، لا أعبد ما تعبدون ) ومعملوم أن عسف الناس على مذاهبهم وأديانهم أشسد من عسفهم على أرواحهم وأموالهم ، وذلك أنهم يبذلون أموالهم وأرواحهم في نصرة أديانهم ، فلا جرم كان الطعن في مذاهب الناس يثير من العداوة والغضب مالا يثير سائر المطاعن ، فلما أمره بأن يكفر جميع أهل الدنيا في فاية العداوة له ، وذلك عا يحترف عنه كل أحد من الحلق فلا يكاد يقدم عليه ، وانظر إلى موسى عليه السلام كيف وذلك عا يحترف عنه كل أحد من الحلق فلا يكاد يقدم عليه ، وانظر إلى موسى عليه السلام كيف

كان يخاف من فرعون وعسكره . وأما ههنا فإن محمداً عليه السلام لماكان مبعوثاً إلى جميع أهُلَ الدنيا ،كانكلوا حدمن الخلق ، كفرعون بالنسبه إليه ، فدير تعالى في إزالة هذا الخوف الشديد تدبيراً لطيفاً ، وهو أنه قدم على تلك السورة ، هذهالسورة فإن قوله (إناأعطيناكالكوثر) بزيل عنه ذلك الخوف من وجوه ( أحدها ) أن قوله ( إنا أعطيناك الكوثر ) أي الحير الكيثير في الدنيا ً والدين ، فيكون ذلك وعداً من الله إياه بالنصرة والحفظ ، وهو كقوله ( يا أيها النيحسبك الله ) وقوله ( والله يعمصك من الناس ) وقوله ( إلا تنصروه فقد نصره الله ) ومن كان الله تعالى ضامًا. لحفظه ، فإنه لا يخشى أحداً (وثانيها) أنه تعالى لما قال ( إنا أعطيناك الكوثر ) وهذا اللهظ يتناول خيرات الدنيا وخيرات الآخرة ، وأن خيرات الدنيا ماكانت واصلة إليه حينكان بمكة ، والحلف في كلام الله تعالى محال ، فوجب في حكمة الله تعالى إبقاؤه في دار الدنيا إلى حيث يصل إليه تلك الخيرات ، فكان ذلك كالبشارة له والوعد بأنهم لايقلونه ، ولا يقهرونه ، ولايصل إليه مكرهم بل يصير أمره كل يوم في الازدياد والقوة ( و ثالثها ) أنه عليه السلام لما كفروا و زيف أديانهم ودعاهم إلى الإيمــان اجتمعوا عنده ، وقالوا إن كنت تفعــل هذا طلباً لابال فنعطيك مر . المال ما تصير به أغنى الناس ، وإنكان مطلوبك الزوجة نزوجك أكرم نساتنا ، وإنكان مطلوبك الرياسة فتحن نجملك رثيساً على أنفسنا ، فقال الله تعالى ( إنا أعطيناك الكوثر ) أي لما أعطاك خالق السموات والأرض خيرات الدنيا والآخرة ، فلا تغنر بما لهم ومراعاتهم ( ورابعها ) أن قوله تعمالي ( إنا أعطيناك الكوثر ) يفيد أن الله تعمَّالي تعكم معه لا بو اسلطة ، فهذا يقوم مقام قوله (وكلم الله موسى تـكلما) بل هـذا أشرف لأن المولى إذا شافه عبـده بالبزام النربية والإحسان كان ذلك أعلى بمـاً إذا شافهه في غير هذا المعنى ، بل يفيد قوة في القلب وبزيل الجبن عن النفس ، فثبت أن مخاطبة الله إياه بقوله ( إما أعطيناك الكوثر ) مما يزيل الخوف عن القلب والجبن عن النفس ، فقدم هذه السورة على سورة ( قل يا أسها الكافرون ) حتى يمكنه الاشتغال بذلك التكليف الشاق والإفدام على تكفير جميع العالم ، وإظهار البراءة عن معبودهم فلما امتثلت أمرى ، فانظر كيف أنجزت لك الوعد ، وأعطيتُك كثرة الاتباع والأشياع ، أن أهل الدنيا يدخلون في دين الله افواجا ، ثم إنه لما تم أمر الدعوة وإظهار الشريعة ، شرع في بيــان ما يتعلق بأحوال القلب والباطن ، وذلك لآن الطالب إما أن يكون طلبه مقصوراً على الدنيا ، أو يكون طالباً الآخرة ، أما طالب الدنيا فليس له إلا الحسار والدل والهوان ، ثم يكون مصيره إلى النار ، وهو المراد من سورة تبت ، وأما طالب الآخرة فأعظم أحواله أن تصير نفسه كالمرآه التي تنتفش فيما صور الموجودات ، وقد ثبت في العلوم العقلية أن طريق الخلق في معرفة الصانع على وجهين: منهم من عرف الصانع ، ثم توسل بمعرفته إلى معرفة محلوقاته ، وهــذا هو الطريق الأشرف الاعلى ، ومهم من عكس وهو طريق الجهور .

مم إنه سبحانه ختم كتابه الكريم بتلك الطريق التي هي أشرف الطريقين ، فبدأ بذكر صفات

الله وشرح جلاله ، وهو سوره (قلهوالله أحد) ثم أتبعه بذكر مراتب محلوقاته فى سورة (قل أعوذ برب الفلق) ثم ختم الأمر بذكر مراتب النفس الإنسانية ، وعند ذلك ختم الكتاب ، وهذه الجملة إنما يتضح تفصيلها عند تفسير هذه السورة على التفصيل ، فسبحان من أرشد العقول إلى معرفة هذه الأسرار الشريفة المودعة فى كتابه الكريم .

﴿ الفائدة الثانية ﴾ فى قوله ( إنا أعطيناك الكوثر ) هى أن كلمة ( إنا ) تارة يراد بها الجمع و تارة يراد بها النعظيم .

أما (الأول) فقد دل الدليل على أن الإله واحد، فلا يمكن حمله على الجمع، إلا إذا أريدان هذه العطية بما سعى فى تحصيلها الملائكة وجبريل و ميكائيل والانبياء المتقدمون ، حين سأل إبراهيم إرسالك ، فقال (ربنا وابعث فيهم رسولا منهم) وقال موسى : رب اجعلى من أمة أحمد . وهو المراد من قوله (وما كنت بحاني الفرى إذ قضينا إلى موسى الأمر) و بشر بك المسيح فى قوله (ومبشراً برسول يأتى من بعدى اسمه أحمد).

وأما (الثانى) وهو أن يكون ذلك محمولا على التعظيم ، ففيه تنبيه على عظمة العطية لآن الواهب هو جبار السموات والأرض والموهوب منه ، هو المشار إليه بكاف الخطاب فى قوله تعالى ( إنا أعطيناك ) والهبة هى الشيء المسمى بالكوثر ، وهو ما يفيد المبالغة فى الكثرة ، ولما أشعر اللفظ بعظم الواهب والموهوب منه والموهوب ، فيالها من نعمة ما أعظمها ، وما أجلها ، وياله من تشريف ما أعلاه .

﴿ الفائدة الثالثة ﴾ أن الهدية و إن كانت قليلة لكمها بسبب كونها واصلة من المهدى العظيم تصير عظيمة ، ولذلك فإن الملك العظيم إذا رمى تفاحة ليعض عبيده على سبيل الإكرام يعد ذلك إكراماً عظيماً ، لا لأن لذة الهدية في نفسها ، بل لأن صدورها من المهدى العظيم يوجب كونها عظيمة ، فههنا الكوثر و إن كان في نفسه في غاية الكثرة ، لكنه بسبب صدوره من ملك الحلائق برداد عظمة و كالا .

﴿ الفائدة الرابعة ﴾ أنه لما قال (أعطيناك) قرن به قرينة دالة على أنه لا يسترجعها ، وذلك لأن من مذهب أن حنيفة أنه يجوز الأجنى أن يسترجع موهوبه ، فإن أخذ عوضاً وإن قل لم يجز له ذلك الرجوع ، لأن من وهب شيئاً يساوى ألف دينار إنساناً ، ثم طلب منه مشطاً يساوى فلساً فأعطاه ، سقط حق الرجوع فههنا لما قال (إنا أعطيناك الكوثر) طلب منه الصلاة والحرو فائدته إسقاط حق الرجوع .

﴿ الفائدة الحامسة ﴾ أنه بنى الفعل على المبتدأ ، وذلك يفيد النا كيد والدليل عليه أنك لما ذكرت الاسم المحدث عنه عرف العقل أنه يخبر عنه بأسر فيصبر مشتاماً إلى معرفة أنه بماذا يخبر عنه ، فإذا ذكر ذلك الحبر قبله قبول العاشق لممشرقه ، فيكون ذلك أبلغ في التحقيق ونني الشبهة

ومن ههنا تعرف الفخامة فى قوله ( فإنها لا تعمى الآبصار ) فإنه أكثر فخامة بما لو قال فإن الآبصار لا تعمى ، وبما يحقق قولنا قول الملك العظيم لمن يعده ويضمن له : أنا أعطيك ، أنا أكفيك ، أنا أقوم بأمرك . وذلك إذا كان الموعود به أمراً عظيما . قلما تقع المساعة به فعظمه يورث الشبك فى الوفاء به ، فإذا أسند إلى المتكفل العظيم ، فخيئذ يزول ذلك الشك ، وهذه الآية من هذا الباب لأن الكوثر شى عظيم ، قلما تقع المساعة به . فلما قدم المبتدأ ، وهو قوله ( إنا ) صار ذلك الإسناد ، وبلا لذلك الشك ودافعاً لنلك الشبهة .

( الفائدة السادسة ﴾ أنه تعمالي صدر الجملة بحرف التأكيد الجارى مجرى القسم ، وكلام الصادق مصون عن الخلف ، فكيف إذا بالغ في التأكيد .

( الفائدة السابعة ) قال ( أعطيناك ) ولم يقل سنعطيك لآن قوله ( أعطيناك ) يدل على أن هذا الإعطاء كان حاصلا في المساخى ، وهذا فيه أنواع من الفوائد ( إحداها ) أن من كان في الزمان الماضى أبداً عزيزاً مرعى الجانب مقضى الحاجة أشرف بمن سيصير كذلك ، ولهذا قال عليه السلام « كنت نبياً وآدم بين المساء والطين » ( وثانيها ) أنها إشارة إلى أن حكم الله بالإسعاد والإشفاء والإفقار ، ليس أمراً يحدث الآن ، بل كان حاصلا في الآزل (وثالثها ) كانه يقول إنا قد هيأنا أسباب سعادتك قبل دخولك في الوجود في لمحمد أمرك بعد وجودك واشتعالك بالعبودية ! ( ورابهما ) كانه تعالى يقول بحن ما اخترناك وما فضلناك ، لاجل طاعتك ، والاكان يجب أن لانعطيك إلا بعد إقدامك على الطاعة ، بل إيما اخترناك بمجرد الفضل والاحسان منا إليك من غير موجب ، وهو إشارة إلى قوله عليه الصلاة والسلام « قبل من قبل لا لعلة ، ورد من رد لا لعلة » .

﴿ الفائدة الثامنة ﴾ قال (أعطيناك) ولم يقل أعطينا الرسول أو النبي أو العالم أو المطيع ، لأنه لو قال ذلك لاشعر أن تلك العطية وقعت معللة بذلك الوصف ، فلما قال (أعطيناك) علم أن تلك العطية غير معللة بعلة أصلا بل هي محض الاختيار والمشيئة ، كما قال (نحن قسمنا ، الله يسطني من الملائكة رسلا ومن الناس).

﴿ الفائدة التاسعة ﴾ قال أولا (إنا أعطيناك) ثم قال ثانياً ( فصل لربك وانحر ) وهذا يدل على أن إعطاه للتوفيق والإرشاد سابق على طاعاتنا ، وكيف لا يكون كذلك وإعطؤه إيانا صفته وطاعتنا له صفتنا ، وصفة الحالق لا تكون مؤثرة في صفة الحالق إنما المؤثر هو صفة الحالق في صفة الحلق ، ولهذا نقل عن الواسطى أنه قال لا أعبد رباً يرضيه طاعتى ويسخطه معصيتى ومعناه أن رضاه وسخطه قديمان وطاعتى ومعصيتى محدثتان والمحدث لا أثر له في قديم ، بل رضاه عن العبد هو الذي حمله على طاعته فيها لا يزال ، وكذا القول في السخط والمعصية .

﴿ الفائدة العاشرة ﴾ قال ( أعطيناك الكوثر ) ولم يقل آنيناك الكوثر ، والسبب فيه أمران

(الأول) أن الإيتا. يحتمل أن يكون واجباً وأن يكون تفضلاً ، وأما الإعطا. فأنه بالتفضل أشبه فقوله ( إنا أعطيناك الكوثر ) يعني هذه الخيرات الكثيرة وهي الإسلام والقرآن والنبوة والذكر الجميل في الدنيا والآحرة ، محض التفضل منا إليك وايس منه شيء على سبيل الاستحقاق والوجوب، وفيه بشارة من وجهين ( أحدهما ) أن السكريم اذا شرَّع في النربية علىسبيل التفضل، فالظاهر أنه لا يبطلها ، بل كان كل يوم يزيد فيها ( الثاني ) أن ما يكون سبب الاستحقاق ، فإنه يتقدر بقدر الاستحقاق ، وفعل العبد متناه ، فيكون الاستحقاق الحاصل بسببه متناهياً ، أما التفضل فإنه نتيجة كرم الله ، وكرم الله غير متناه ، فيكون تفضله أيضاً غير متناه ، فلما دل قوله (أعطيناك) على أنه تفضل لا استحقاق أشعر ذلك بالدوام والتزايد أبداً . فإن قيل: أليس قال (آتيناك سبعاًمن المثانى)؟ قلنا الجواب من وجهين (الأولىٰ) أن الإعطاء يوجب التمليك، والملك سبب الاختصاص ، والدليل عليه أنه لمـا قال سليمان ( هب لي ملكماً ) فقال ( هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك ) ولهذا السبب من حمل الكوثر على الحوض قال : الامة تكون أضيافاً له ، أما الإيتاء فإنه لا يفيد الملك ، فلهذا قال في القرآن (آتيناك) فإنه لا يجوز للني أن يَكتم شيئاً منه (الثاني ) أن الشركة في القرآن شركة في العلوم و لا عيب فيها ، أما الشركة في النهر ، فهي شركة في الاعيان وهي عيب ( الوجه الثاني ) في بيان أن الإعطاء أليق بهذا المقام من الإيتاء ، هو أن الإعطاء يستعمل في القليل والكثير ، قال الله تعالى ( وأعطى قليلا وأكدى ) أما الإيثاء ، فلا يستعمل إلا في الشي. العظيم ، قال الله تعمالي (وآتاه الله الملك ولقد آتينا داود منا فضلا) والآتي السيل المنصب ، إذا ثبت هذا فقوله ( إنا أعطيناك الكوثر ) يفيد تعظيم حال محمد صلى الله عليه وسلم من وجوه (أحدها) يعنى هذا الحوض كالشيء القليل الحقير بالنسبة إلى ماهو مدخر لك من الدرجات العالية والمراتب الشريفة ، فهو يتضمن البشارة بأشيا. هي أعظم من هذا المذكور (وثانيها ) أن الكوثر إشارة إلى المـاء ، كا نه تعالى يقول المـا. في الدنيا دون الطعام ، فإذا كان نعيم المـا. كوثراً ، فيكف سائر النميم (و ثالثها ) أن نعيم الما. إعطا. ونعيم الجنة إيتا. (ورابعها )كا نه تعالى يقول هذا الذي أعطيتك ، وإن كان كوثراً لكنه في حقك إعطاء لا إينا. لأنه دون حقك ، وفى العادة أن المهدى إذا كان عظيما فالهدية وإن كانت عظيمة ، إلا أنه يقال إنها حقيرة أى هي حقيرة بالنسبة إلى عظمة المهدى له فكذا ههنا (وخامسها) أن نقول إنما قال فيما أعطاه من الكوثر أعطيناك لانه دنيا ، والقرآن إيتاء لانه دين (وسادسها )كا نه يقول: جميع مانلت مني عطية وإن كانت كوثراً إلا أن الاعظم من ذلك الـكوثر أن تبتى مظفراً وخصمك أبتر ، فإنا أعطيناك بالتقدمة هذا الكوثر ، أما الذكر الباقي والظفر علىالعدو فلا يحسن إعطاؤه إلا بعد التقدمة بطاعة تحصل منك ( فصل لربك وانحر ) أي فاعبد لي وسل الظفر بعد العبادة فإني أوجبت على كرى أن بعد كل فريضة دعوة مستجابة ، كذا روى فى الحديث المسند ، فحينتذ أستجيب فيصير خصمك أبتر وهو الإيتاء، فهذا ما يخطر بالبال فى تفسير قوله تعالى ( إنا أعطيناك ) أما الكوثر فهو فى اللغة فوعل من الكثرة وهو المفرط فى الكثرة ، قيل لأعرابية رجع ابنها من السفر ، بم آب ابنك ؟ قالت آب بكوثر ، أى بالعدد الكثير ، ويقال للرجل الكثير العطاء كوثر ، قال الكميت :

وأنت كثيريا ابن مروان طيب وكان أبوك ابن الفضائل كوثرا

ويقال للغبار إذا سطع وكثر كوثر هذا معنى الكوثر في اللغة ، واختاف المفسرون فيه على وجوه (الأول) وهو المشهور والمستفيض عند السلف والخلف أنه نهر في ألجنة ، روى أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال و رأيت نهراً في الجنة حافتاه قباب اللؤاؤ المجوف فضربت بيدي إلى مجرى المــا. فإذا أنا بمسك أذفر ، فقلت ماهذا ؟ قيل الكوثر الذي أعطاك الله ، و في رواية أنس وأشد بياضًا من اللبن وأحلى من العسل ، فيه طيور خضرها أعناق كا عناق البخت من أكل من ذلك الطير وشرب من ذلك الما. فاز بالرضوان ، ولعله إنمـا سمى ذلك النهر كوثراً إما لأنه أكثر أنهار الجنة ما. وخيراً أو لانه انفجر منه أنهار الجنة ، كما روى أنه ما في الجنة بستان إلا وفيه من الكوثر نهر جار ، أو لكثرة الدين يشربون منها ، أولكثرة ما فيها من المنافع على ما قال عليه السلام ﴿ إِنَّهُ ثَهُرُ وَعَدَنْيُهُ رَبِّي فَيْهُ خَيْرَ كَثَيْرٍ ﴾ ( القول الذي ) أنه حوض والآخبار فيه مشهورة ووجه التوفيق بين هذا القول ، والقول الآول أن يقال لعل النهر ينصب في الحوض أو لعل الانهـار إنما تسيل من ذلك الحوض فيكون ذلك الحوض كالمنبع ( والقول الثالث ) الكوثر أولاده قالوا لأن هذه السورة إنما نزلت رداً على من عابه عليه السلام بمدم الأولاد ، فالمعنى أنه يعطيه نسلا يبقون عل مر الزمان، فانظر كم قتل من أهل البيت، ثم العالم عتلى. منهم، ولم يبق من بنى أمية فى الدنيا أحد يعبأ به ، ثم انظركم كان فيهم من الأكابر من العلماء كالباقر والصادق والكاظم والرضا عليهم السلام والنفس الزكية وأمثالهم (القول الرابع) الكوثر علما. أمته وهو لعمري الخير الكشير لامم كا نبياء بني إسرائيل ، وهم يحبون ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم وينشرون آثار دينه وأعلام شرعه ، ووجه التشبيه أن الانبياء كانوا متفقين على أصول معرفه الله مختلفين في الشريعة رحمة على الحلق ليصل كل أحد إلى ما هو صلاحه ، كذا علما. أمنه متفقون بأسرهم على أصول شرعه ، لكمهم مخلفون في فروع الشريمــة رحمة على الحلق ، ثم الفضيلة من وجهين ( أحدهما ) أنه بروى أنه بجاء يوم القيامة بكل نبي و يتبعه أمته فربمــا يجي. الرسول ومعه الرجل والرجلان ، وبجاء بكل عالم من علما. أمنه ومعه الألوف الكثيرة فيجتمعون عند الرسول فربمـا يزيد عدد متبعى بعض الملماء على عدد متبعى ألف من الانبياء ( الوجه الثاني ) أنهم كانوا مصيبين لاتباعهم النصوص المأخوذه من الوحى ، وعلما. هذه الآمه يكونون مصيين مع كد الإستنباط والإجتهاد ، أوعلى قول البعض إن كان بعضهم مخطئًا لـكن المخطى. يكرن أيضاً .أجوراً ( القول الخامس ) الكوثر هو النبوة ، ولا شك أنها الخير الكثير لأنها المنزلة التي هي ثانية الربوبية ولهـذا قال ( من يطع الرسول فقد أطاع الله ) وهو شطر الإيمـان بل هي كالغصن في معرفة الله تعالى ، لأن معرفة النبُّوة لابد وأن يتقدمها معرفة ذات الله وعلمه وقدرته وحكمنه ، ثم إذا حصلت معرفة النبوة فحينئذ يستفاد منها معرفة بقية الصفات كالسمع والبصر والصفات الخمسيرية والوجدانية على قول بعضهم ، تم لرسولنا الحظ الاوفر من هذه المنقبة ، لانه المذكور قبل سائر الانبيا. وللبعوث بعدهم ، ثم هو مبعوث إلى الثقلين ، وهو الذي يحشر قبل كل الانبيا. ، ولا يجوز ورود الشرع على نسخه وفضائله أكثر من أن تعــد وتحصى . ولنذكر ههنا قليلا منها ، فنقول إن كتاب آدم عليه السلام كان كلمات على ما قال تعمالي ( فتلق آدم من ربه كلمات ) وكتاب إبراهم أيضاً كان كلمات على ما قال ( وإذا ابتسلى إبراهيم ربه بكلمات ) وكتاب موسى كان صحفاً ،كما قال ( صحف إبراهيم وموسى ) أما كتاب محمد عليه السيلام ، فإنه هو الكتاب المهيمن على السكل، قال ( ومهيمناً عليه ) وأيضاً فإن آدم عليه السلام إنما تحدى بالاسماء المنثورة فقــال ( أنبئونى بأسماء هؤلاء ) ومحمد عليه الصلاة والســلام إنمــا تحدى بالمنظوم ( قل لتن اجتمعت الإنس والجن ) وأما نوح عليه السلام ، فإن الله أكرمه بأن أمسك سفينته على الماء ، وفعـل فى محمد بلكي ما هو أعظم منه . روى أن النبي عليه الصلاة والسلام ﴿ كَانَ عَلَى شَطَّ مَا مُ ومعه عكرمة بن أنى جهل ، فقــال لئن كنت صادقاً فادع ذلك الحجر الذى هو فى الجانب الآخر فليِسبح ولايغرق ، فأشار الرسول إليه ، فانقلع الحجر الذي أشار إليه من مكانه ، وسبح حتى صار بين يدى الرسول عليه السلام وسلم عليه ، وشهد له بالرسالة ، فقال النبي برائج بكفيك هذا ؟ قال حتى يرجع إلى مكانه ، فأمره النبي عليه الصلاة والسلام ، فرجع إلى مكانه ، وأكرم إبراهيم فجمل النار عليه برداً وسلاماً ، وفعل فى حق محمد أعظم منذلك . عن محمد بنحاطب قال ﴿ كَنْتَ طَفْلًا فَانْصِبُ القدر على من النار ، فاحترق جلدى كله فحملتني أمى إلى الرسول بِرَائِيٍّ وقالت هذا ابن حاطب احترق كما ترى فتفل رسول الله براتيج على جلدى ومسح بيده على المحترق منه ، وقال: أذهب الباس ، رب الناس، فصرت صحيحاً لا بأس بي ، وأكرم موسى ففلق له البحر في الارض، وكرم بجمداً ففلق له القمر في السياء ، ثم انظر إلى فرق ما بين السياء والأرض ، وفجر له الماء من الحجر ، وفجر لمحمد أصابعه عيوناً ، وأكرم موسى بأن ظلل عليه الغيام ، وكذا أكرم محمداً بذلك فـكان العيام يظلله ، وأكرم موسى باليد البيضاء . وأكرم محمداً بأعظم من ذلك وهو الفرآن العظيم ، الذي وصل نوره إلى الشرق والغرب، وقلب الله عصا موسى ثعباناً ، ولما أراد أبو جهل أن يرميه بالحجر رأى على كتفيه ثعبانين ، فانصرف مرعوباً ، وسبحت الجبال مع داود وسبحت الاحجار في يده ويد أصحابه ، وكان داو دإذا مسك الحديدلان ، وكان هو لما هسم الشاة الجربا. درت ، وأكرم داود بالطير المحشورة ومحمداً بالبراق، وأكرم عيسى عليه السلام بإحياء الموتى ، وأكرمه بجنس ذلك حين أضافه اليهود بالشاة المسمومة ، فلما وضع اللقمة في فه أخبرته ، وأبرأ الاكمه والأبرص ، روى أن امرأة معاذ بن عفرا. أنته وكانت برصا. ، وشكت ذلك إلى الرسول صلى الله عليه وسـلم فمسح عليها رسول الله بغصن فأذهب الله البرص ، وحين سقطت حدقة الرجل يوم أحد فرفعها وجا. بها إلى الرسول الله صلى الله عليه وسلم ، فردها إلى مكانها ، وكان عيسى يعرف ما يخفيه الناس في يوتهم ، والرسول عرف ما أخفاه عمه مع أم الفضل ، فأخبره فأسلم العباس لذلك ، وأما سليمان فإن الله تعالى رد له الشمس مرة ، وفعل ذلك أيضا للرسول حين نام ورأسه في حجر على فانتبه وقد غربت الشمس ، فردها حتى صلى ، وردها مرة أخرى لعلى فصلى العصر في وقته ، وعلم سليهان منطق الطير ، وفعل ذلك في حق محمد ، روى أن طيراً فجع بولده فجعل يرفوف على رأسه ويكلمه فقال أيكم فجع هذه بولدها؟ فقال رجل أنا ، فقال اردد إليها ولدها ! وكلام الذئب معه مشهور ، وأكرم سلمان بمسيرة غدوة شهراً وأكرمه بالمسير إلى بيت المقدس في ساعة ، وكان حماره يعفور يرسله إلى من يريد فيجي. به ، وقدشكوا إليه من نافة أنها أغيلت ، وأنهم لا يقدرون علما فذهب إليها ، فلما رأته خضعت له ، وأرسل معاذا إلى بعض النواحي ، فلما وصل إلى المفازة ، فإذا أســـد جاثم فهاله ذلك ولم يستجر [ي.] أن يرجع ، فتقدم وقال إنى رسول رسول الله فتبصبص ، وكما انقاد الجن لسلمان ، فكذلك انقادوا لمحمد عليه الصلاة والسلام ، وحين جا. الاعرابي بالضب ، وقال لا أؤمن بك حتى يؤمن بك هذا الضب، فتكلم الضب معترفاً برسالته ، وحين كفل الظبية حين أرسلها الاعراني رجمت تعدوحتي أخرجته من الكفاله وحنت الحنامة لفراقه ، وحين السعت الحية عقب الصديق في الغار ، قالت كنت مشتاقة إليه منذكذ اسنين فلم حجبتي عنه ! وأطعم الخلق الكثير ، من الطعام القليلومعجزاته أكثر من أن تحصى و تعد ، فلهذا قدمه الله على الذين اصطفاهم ، فقال (و إذا حذنامن النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح) فلما كانت رسالته كذلك جاز أن يسميها الله تعالى كوثراً ، فقال ( إنا أعطيناك الكوثر ( القول السادس ) الكوثر هو القرآن ، وفضائله لا تحصى ، ( ولو أن ما في الارض من شجرة أفلام ) ( قل لو كان البحر مداداً الحكايات ربى ) ( القول السابع ) الكوثر الإسلام ، وهو لعمري الخمير الكثير ، فإن به يحصل خير الدنيا والآخرة . وبفواته يفوت خمير الدنيا وخير الآخرة ، وكيف لا والاسلام عبارة عن المعرفة ، أو مالا بد فيه من المُعرفة ، قال ( ومن يؤتي الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً ) وإذا كان الإسلام خيراً كثيراً فهر الكوثر ، فإن قيل لم خصه بالاسلام ، مع أن تعمه عمت الكل؟ قلنا لأن الاسلام وصل منه إلى غيره ، فكان عليه السلام كالأصل فيه ( القول الثامن ) الكوثر كثرة الاتباع والأشياع ، ولا شك أن له من الاتباع مالا يحصيهم إلاالله ، وروى أنه عليه الصلاة والسلام ، قال ﴿ أَنَا دَعَرَةَ خَلِيلَ اللهُ إِبِرَاهِيمٍ ، وأَنا بَشرى عيسى، وأنا مقبول الشفاعة يوم القيامة، فبيناً أكون مع الانبياء، إذ تظهر لنا أمة من الناس فنبتدرهم بأبصارنا ما منا من نبي إلا وهو يرجو أن تبكون أمته ، فإذا هم غر محجلون من آثار الوصوء، فأقول أمتى ورب الكُعبة فيدخلون الجنة بغير حساب ثم يظهر لنــا مثلا ما ظهر أولا

فنبتدرهم بأبصارنا ما من نبي إلا ويرجو أن تكون أمته فإذا هم غر محجلون من آثار الوضوء فأقول أمنى ورب الكعبة ، فيدخلون الجنــة بغير حساب ، ثم يرفع لنـــا ثلاثة أمنال ما قد رفع فنبتدرهم ، وذكركما ذكر في المرة الأولى والثانية ، ثم قال ( ليدخلن ) ثلاث فرق من أمتى الجنة قبل أن يدخلهاأحد من الناس ، ولقد قال عليه الصلاة السلام ﴿ تَنَا كَارَا تَنَاسُلُوا تَكْثُرُوا ، فَإِن أباهي بكم الآدم يوم القيامة ، ولو بالسقط ، فإذا كان يباهي بمن لم يبلغ حد التكليف ، فكيف بمثل هذا الجم الغفير ، وفلا جرم حسن منه تعالى أن يذكره هذه النعمة الجسيمة فقال ( إنا أعطيناك الكوثر) (القول التاسع) (الكوثر) الفضائل الكثيرة التي فيه ، فإنه باتفاق الآمة أنضل من جميع الانبياء ، قال المفضل بن سلمة يقال رجل كوثر إداكان سخياً كثير الحير ، وفي صحاح اللغة (الكوثر) السيد الكثير الخير ، فلما رزق الله تعالى محداً هذه الفضائل العظيمة حسن منه تعالى أن يذكره تلك النعمة الجسيمة فيفول ( إنا أعطيناك الـكوثر ) ( القول العاشر ) الـكوثر رفعة الذكر ، وقد مرتفسيره في قوله ( ورفعنا لك ذكرك ) ( القول الحادي عشر ) أنه العلم قالوا وحمل الكوثر على هذا أولى لوجوه (أحدها) أن العلم هو الخير الكثير قال (وعلمك ما لم تـكن تعلم وكان فعنل الله عليك عظيماً ) وأمره بطلب العلم ، فقال (وقل رب زدني علماً) وسمى الحكمة خيرا كثيراً ، فقال (ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً) (وثانيها) أنا إما أن نحمل الكوثر على نعم الآخرة ، أو على نعم الدنيا ، والأول غير جائز لانه قال أعطينا ، ونعم الجنة سيعطيها لا أنه أعطاها ، فوجب حمل الكوثر على ما وصل إليه فى الدنيا ، وأشرف الأمور الواصلة إليه فى الدنيا هو العلم والنبوة داخلة في العلم ، فوجب حمل اللفظ على العلم ( وثالثها ) أنه لمــا قال (أعطيناك الكوثر ) قال عقيبه (فصل لربك وامحر ) والشي. الذي يكون متقدماً على العبادة هو المعرفة ، ولذلك قال في سورة النحل ( أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون ) وقال في طه ( إنبي أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدني ) فقدم في السورتين المعرفة على العبادة ، ولأن فا. التعقيب في قوله ( فصل ) تدل على أن إعطا. الكوثر كالموجب لهذه العبادة ، ومعلوم أن الموجب للعبادة ايس إلا العلم ، (القول الثاني عشر) أن الكوثر هو الخلق الحسن ، قالوا الانتفاع بالخلق الحسن عام ينتفع به العالم والجاهل والبهيمة والعاقل ، فأما الانتفاع بالعلم ، فهر مختص بالعقلاء ، فكان نفع الخاق الحسن أعم ، فوجب حمل الكوثر عليه ، ولقدكان عليه السلام كذلك كان للأجانبكالوالد يحل عقدهم ويكني مهمهم ، وبلغ حسن خلقه إلى أنهم لما كسروا سنه ، قال ﴿ اللَّهُمُ اهْدُ قُومُ فَانْهُمْ لا يعلمون ﴾ ( الفول الثالث عشر ) الكوثر هو المقام المحمود الذي هو الشفاعة ، فقال في المدنيا ( وما كان الله ليعذبهم وأنت فيهم ) وقال فى الآخرة ﴿ شَفَاعَتَى لَاهُلِ الْكَبَائرُ مَن أُمَّتَى ﴾ وعن أبي مريرة قال عليه السلام ﴿ إِن لَـكُلُّ نِي دَعْرَةُ مُسْتَجَابَةً وَإِنَّى خَبَّاتَ دَعْرَتَى شَفَاعَةً لأمتى يوم القيامة ، ( القول الرابع عشر ) أن المراد من الكوثر هو هذه السورة ، قال وذلك لامها مع

#### فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرَ ﴿

قصرها وافية بجميع منافع الدنيا والآخرة ، وذلك لأسها مشتملة على المعجز من وجوه ( أولها ) أنا إذا حملنا الكوثر على كثرة الاتباع، أو على كثرة الأولاد ، وعدم انقطاع النسل كان هذا إخباراً عن الغيب، وقد وقع مطابقاً له ، فـكان معجزاً (وثانيها) أنه قال (فصل لربك وانحر ) وهو إشارة إلى زوال الفقر حتى يقدر على النحر ، وقد وقع فيكون هــذا أيضاً إخباراً عن الغيب (وثالثها) قوله ( إن شانتك هو الآبتر )وكان الامر عَلَى ما أخبر فكان معجزًا (ورابعها) أنهم عجزوا عن معارضتها مع صغرها ، فثبت أن وجه الإعجاز في كمال القرآن ، إنما تقرر بها لأنهم كما عجزوا عن معارضتها مع صغرها فبأن يعجزوا عن معارضة كل القرآن أولى ، ولمما ظهر وجه الإعجاز فيها من هذه الوجوَّه فقد تقررت النبوة وإذا تقررت النبوة فقد تقرر التوحيد ومعرفة الصانع ، وتقرر الدين والاسلام ، وتقرر أن القرآل كلام الله و إذا تقررت هــذه الأشياء تقرر جميع خميرات الدنيا والآخرة فهذه السورة جارية مجرى النكمتة المخصرة القوية الوافية باثبات جميع المقاصد فكانت صغيرة في الصورة كبيرة في المعنى، ثم لها خاصية ليست لغيرها وهي أنها ثلاث آيات ، وقد بينا أنكل واحدة منها معجز فهي بكل واحدة من آيانها معجز وبمجموعها معجز وهذه الحاصية لا توجد في سائر السور فيحتمل أن يكون المراد منالكوثر هو هذه السورة ( القول الخامس عشر ) أن المراد من الكوثر جميع نعم الله على محمد عليه السلام ، وهو المنقول عن ابن عباس لأن لفظ الكوثر يتناول الكثيرة الكثيرة ، فليس حمل الآية على بعض همذه النعم أولى من حملها على الباقى فوجب حملها على الكل، وروى أن سعيد بن جبير ، لمــا روى هذا القول عن ابن عباس قال له بعضهم : إن ناساً يزعمون أنه نهر في الجنة ، فقال سعيد النهر الذي في الجنسة من الخير الكثير الذي أعطاه الله إياه ، وقال بعض العلماء ظاهر قوله ( إنا أعطيناك المكوثر ) يقتضي أنه تعالى قد أعطاه ذلك الكوثر فيجب أن يكون الأفرب حمله على ما آناه الله تعــالى من النبوة والقرآن والذكر الحكيم والنصرة علىالاعداء، وأما الحوض وسائر ما أعد له من الثواب فهو وإن جاز أن يقال إنه داخل فيه لأن ما ثبت بحكم وعد الله نه كالوافع إلا أن الحقيقة ماقدمناه لأن ذلك و إن أعد له فلايصح أن يقال على الحقيقة إنه أعطاه في حال نزو لهذه السورة بمكة ، ويمكنه أن يجاب عنــ بأن من أفر لولده الصغـير بضيعة له يصح أن يقال إنه أعطاه تلك الضيعة مع أن الصي فى تلك الحال لا يكون أهلا للتصرف والله أعلم.

قوله تعالى : ﴿ فَصَلَّ لَوْ بُكُ وَانْحُو ﴾ في الآية مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ في قوله ( فصل ) وجوه ( الأول) أن المراد هو الأمر بالصلاة ، فإن قيل اللائق عنــد النعمة الشكر ، فلم قال فصل ولم يقل فاشكر ؟ ( الجواب ) من وجوه ( الأول )

أن الشكر عبارة عن التمظيم وله ثلاثه أركان ( أحدها ) يتملق بالقلب وهو أن يعلم أن تلك النعمة منه لا من غيره ( والثاني ) باللسان وهو أن يمدحه ( والثالث ) بالعمل وهو أن يخدمه ويتواضع له ، والصلاة مشتملة على هـذه المعانى ، وعلى ما هو أزيد منها فالامر بالصـلاة أمر بالشكر وزيادة فكان الامر بالصلاة أحسن. (وثانيها) أنه لو قال فاشكر لـكان ذلك يوهم أنه ماكان شاكراً لكنه كان من أول أمره عارفاً بربه مطيعاً له شاكراً لنعمه ، أما الصلاة فإنه إنما عرفها بالوحى ، قال ( ما كنت تدرى ما الكتاب و لا الإيمان ) ( الثالث ) أنه في أول ما أمره مالصلاة . قال محمد عليه الصلاة والسلام : كيف أصلى ولست على الوضو. ، فقال الله ( إما أعطيناك الكوثر ) ثم ضرب جبريل بجناحه على الارض فنبع ما. الكوثر فتوضأ فقيل لم عند ذلك فضل ، فأما إذا حملنا الكوثر على الرسالة ، فكأنه قال أعطيتك الرسالة لتأمر نفسك وسائر الخلق بالطاعات وأشرفها الصلاة فصل لربك ( القول الثاني ) فصل لربك أي فاشكر لربك ، وهو قول مجاهد وعكرمة ، وعلى هذا القول ذكروا في فائدة العا. في قوله فصل وجوها (أحدها) التذبيه على أن شكر النعمة يجبُّ على الفور لا على النراخي ( وثانيها ) أن المراد من فا. التعقيب ههنا الإشارة ، إلى ما قرره بقوله ( وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ) ثم إنه خص محمداً برائج في هذا الباب بمزيد مالغة ، وهو قوله ( واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ) ولامه قال له ( بإدا فرغت فانصب ) أى فعليك بأخرى عقيب الأولى فكيف بعد وصول نعمتي إليك ، ألا يجب عليك أن تشرع في الشكر عقيب ذلك ( القول الثالث ) فصل أي فادع الله لأن الصلاة هي الدعاء ، وفائدة الفاء عَلَى هذا التقدير كأنه تعالى يقول قبل سؤالك و دعاتك مَا يخلنا عليك ( بالكوثر ) فكيف بعد سؤالك لكن وسل تعطه و اشفع تشفع، وذلك لأنه كان أبداً في هم أمته ، واعلم أن القول الأول أولى لأنه أقرب إلى عرف الشرع.

﴿ المسألة الثانية ﴾ في قوله ( وابحر ) قولان :

(الأول) وهو أول عامة المفسرين: أن المراد هو نحر البدن (والقول الثاني) أن المراد بقوله (وانحر) فعل يتعلق بالصلاة ، إما قبلها أو فيها أو بعدها ، ثم ذكروا فيه وجوها: (أحدها) قال الفراء معناها استقبل القبلة (وثانيها) روى الأصبغ بن نبانة عن على عليه السلام قال لما نزلت هذه السورة قال النبي عليه الصلاة والسلام لجبريل «ما هدفه النحيرة التي أمرني بها ربي ؟ قال ليست بنحيرة ولكنه يأمرك إذا تحرمت للصلاة أن ترفع بديك إدا كبرت وإذا ركعت وإذا رفعت رأسك من الركوع وإذا سجدت فإنه صلاتنا ، وصلاة الملائكة الذين في السمرات السبع وإن لكل شيء زينة ، وزينة الصلاة رفع اليدين عند كل تكبيرة » (وثالتها) روى عن على بن أي طالب أنه فسر هذا النحر بوضع اليدين على النحر في الصلاة ، وقال رفع اليدين قبل الصلاة عادة المستجير العائذ ، ووضعها على النحر عادة الخاضع الخاشع (ورابعها) قال عطاء معناه اقعد بين على السجدة بين حتى يبدو نحرك (وخامسها) روى عن الضحاك ، وسليمان النبيمي أنهما قالا (انحر) السجدة بين حتى يبدو نحرك (وخامسها) روى عن الضحاك ، وسليمان النبيمي أنهما قالا (انحر)

معناه ارفع يديك عقيب الدعاء إلى نحرك ، قال الواحدى ، وأصل هذه الأقوال كلها من النحر الذى هو الصدر يقال لمذبح البعير النحر لأن منحره فى صدره حيث يبدو الحلقوم من أعلى الصدر فعنى النحر فى هذا الموضع هو إصابة النحركما يقال رأسه وبطنه إذا أصاب ذلك منه . وأما قول الفراء إنه عبارة عن استقبال القبلة فقال ابن الأعرابي النحر انتصاب الرجل فى الصلاة باذاه المحراب وهو أن ينصب نحره بازاء القبلة ، ولا يلتفت يميناً ولا شمالا ، وقال الفراء منازلم تتناحر أى تتقابل وأنشد:

#### أبا حكم هل أنت عم مجالد وسيد أهل الابطح المتناحر

والنكتة المعنوية فيه كا أنه تمالى يقول الكعبة بيتى وهي قبلة صلاتك وقلبك وقبلة رحمتى ونظر عنايني فلتكن القبلتان متناحرتين قال الاكثرون حمله على بحر البدن أولى لوجوه (أحدها) هو أن الله تعالى كلما ذكر الصلاة في كتابه ذكر الزكاة بعدها (وثانيها) أن القوم كانوا يصلون وينحرون للاوثان فقيل له فصل وابحر لربك (وثالثها) أن هذه الاشياء آداب الصلاة وأبعاضها فمكانت داخلة تحت قوله (فصل لربك) فوجب أن يكون المراد من النحر غيرها لانه يبعد أن يعطف بعض الشيء على جميعه (ورابعها) أن قوله (فصل) إشارة إلى التعظيم لاس الله، وقوله (وأبحر) إشارة إلى الشفقة على خلق الله وجملة العبودية لا تخرج عن هذين الاصلين (وخامسها) أن استعال لفظة النحر على نحر البدن أشهر من استعاله في سائر الوجوه المذكورة، فيجب حمل أن استعال لفظة النحر على نحر البدن أشهر من استعاله في سائر الوجوه المذكورة، فيجب حمل كلام الله عليه، وإذا فعله النبي عليه الصلاة بالنحر، ولا بد وأن يكون قد فعله ، لان ترك الواجب عليه غير جائر، وإذا فعله النبي عليه الصلاة والسلام وجب علينا مثله لقوله (واثبعره) ولقوله (فاتبعوني يحببكم الله) وأصحابنا قالوا الام والسلام وجب علينا مثله لقوله (واثبعره) ولقوله (فاتبعوني يحببكم الله) وأصحابنا قالوا الام والمنابعة بخصوص بقوله «ثلاث كتبت على ولم تكتب عليكم الضحى والاضحى والوتر» .

و المسألة الثالثة ﴾ اختلف من فسر قوله ( فصل ) بالصلاة على وجوه ( الأول ) أنه أراد بالصلاة جنس الصلاة لأنهم كانوا يصلون لغير الله ، وينحرون لغير الله فأمره أن لايصلى ولا ينحر إلا لله تعالى ، واحتج من جوز تأخير بيان المجمل بهذه الآية ، وذلك لانه تعالى أمر بالصلاة مع أنه ما بين كيفية هذه الصلاة أجاب أبو مسلم ، وقال أراد به الصلاة المفروضة أعنى الحنس وإنما لم يذكر الكيفية ، لان الكيفية كانت معلومة من قبل ( القول الثانى ) أراد صلاة العيد والاضحية لانهم كابوا يقدمون الاضحية على الصلاة فنزلت هذه الآية ، قال المحققون هذا قول ضعيف لان عطف الثيء على غيره بالواو لا يوجب الترتيب ( القول الثالث ) عن سعيد بن جبير صل الفجر بالمردلفة واعر بمنى ، والاقرب القول الاول لانه لا يجب إذا قرن ذكر النحر بالصلاة أن تحمل الصلاة على ما يقع يوم النحر .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ اللام فى قوله ( لربك ) فيها فوائد ( الفائدة الأولى ) هذه اللام للصلاة كالروح للبدن ، فكما أن البدن من الفرق إلى القدم ، إيما يكون حسناً بمدوحاً إذا كان فيه روح أما إذا كان ميتاً فيكون مرمياً ، كذا الصلاة والركوع والسجود ، وإن حسنت فى الصورة وطالت ، لو لم يكن فيها لام لربك كانت ميتة مرمية ، والمراد من قوله تعالى لموسى ( وأقم الصلاة لذكرى ) وقيل إنه كانت صلاتهم و يحرهم للصنم فقيل له لتكن صلاتك و نحرك لله .

﴿ الفَائدَةُ الثَّمَانِيةَ ﴾ كا نه تعالى يقول ذكر في السورة المتقدمة أنهم كانوا يصلون للمراءَآة فصل أنت لا للرياء لكن على سبيل الإخلاص .

﴿ المسألة الخامسة ﴾ الفاء فى قوله ( فصل ) تفيد سبية أمرين ( أحدهما ) سبية العبادة كأنه قيل : تكثير الإنعام عليك يوجب عليك الاشتغال بالعبودية ( والثانى ) سبية ترك المبالاة كانهم لما قالوا له إنك أبتر فقيل له كما أنعمنا عليك بهذه النغم الكثيرة ، فاشتغل أنت بطاعتك ولا تبال بقولهم وهذيانهم .

واعلم أنه لماكانت النعم الكثيرة محبوبة ولازم المحبوب محبوب ، والفاء فى قولة ( فصل ) اقتضت كون الصلاة من لوازم تلك النعم ، لاجرم صارت الصلاة أحب الآشياء للنبي عليه الصلاة والسلام فقال « وجعلت قرة عيني فى الصلاة » ولقد صلى حتى تورمت قدماه ، فقيل له أوليس قد غفر لك ما تقدم من ذنبك وما تاخر ؟ فقال « أفلا أكون عبداً شكوراً » فقوله « أفلا أكون عبداً شكوراً » فقوله « أفلا أكون عبداً شكوراً » إشارة إلى أنه يجب على الاشتغال بالطاعة بمقتضى الفاء فى قوله ( فصل ) .

﴿ المسألة السادسة ﴾ كان الآليق في الظاهر أن يقول: إنا أعطيناك الكوثر، فصل لنا وانحر. لكنه ترك ذلك إلى قوله (فصل لربك) لفوائد (إحداها) أن وروده على طريق الالتفات من المهات أبواب الفصاحة (وثانيها) أن صرف الكلام من المضمر إلى المظهر يوجب نوع عظمة ومهابة، ومنه قول الحلفاء لمن يخاطبونهم: يأمرك أمير المؤمنين، وينهاك أمير المؤمنين (وثالثها) أن قوله (إنا أعطيناك) ليس في صريح لفظه أن هذا القائل هو الله أو غيره، وأيضاً كلمة إنا تحتمل الجمع كما تحتمل الواحد المعظم نفسه، فلو قال صل لنا، لنني ذلك الاحتمال وهو أنه ماكان يعرف أن هذه الصلاة لله وحده أم له ولغيره على سبيل التشريك، فلهذا ترك اللفظ، وقال (فصل بيموف أن هذه الطاعة والعمل لله تعالى .

﴿ المسألة السابعة ﴾ قوله ( فصل لربك ) أبلغ من قوله ؛ فصل لله لآن لفظ الرب يفيد التربية المتقدمة المشار إليها بقوله ( إنا أعطيناك السكوثر ) ويفيد الوعد الجميل فى المستقبل أنه يربيه ولا يتركه .

﴿ المسألة الثامنة ﴾ في الآية سؤالان : ﴿ أحدهما ﴾ أن المذكور عقب الصلاة هو الزكاة ، فلم كان المذكور ههنا هو النحر ؟ ﴿ والثانى ﴾ لما لم يقل ضحى حتى يشمــل جميع أنواع

#### إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلْأَبْتُرُ ﴿

الضحایا؟ (والجواب) عن الاول، أما علی قول من قال: المراد من الصلاة صلاة العید، فالامر ظاهر فیه، وأما علی قول من حمله علی طلق الصلاة، فلوجوه (أحدها) أن المشركین كانت صلوانهم و قرابینهم اللاو ثان، فقیل له اجعلهما لله (و ثانیها) أن من الناس من قال: إنه علیه السلام ماكان یدخل فی ملكه شی. من الدنیا، بل كان يملك بقدر الحاجة، فلا جرم لم تجب الركاة علیه، أما النحر فقد كان واجباً علیه لقوله و ثلاث كتبت علی ولم تكتب علی أمتی؛ الضحی والاضحی والوتر» (و ثالثها) أن أعز الاموال عند العرب، هو الإبل فأمره بنحرها وصرفها إلی طاعة الله تعالی تذبیها علی قطع العلائق النفسانیة عن لذات الدنیا وطبیانها، روی أنه علیه السلام أهدی مائة بدنة فیها جمل لای جهل فی أنفه برة من ذهب فنحر هو علیه السلام حتی أعیا، ثم أمر علیا علیه السلام بذلك، وكانت الذوق یزد حن علی رسول الله، فلما أخذ علی السكین تباعدت منه و والجواب عن الثانی) أن الصلاة أعظم العبادات البدنیة فقرن بها أعظم أبواع الضحایا، وأیضاً فیه إشارة إلی أنك بعد فقرك تصیر بحیث تنجر المائة من الابل.

﴿ المسألة التاسعة ﴾ دلت الآية على وجوب تقديم الصلاة على النحر ، لا لأن الواو توجب الغرتيب ، بل لقوله عليه السلام ﴿ ابدؤا بما بدأ الله به .

﴿ المسألة العاشرة ﴾ السورة مكية في أصح الأفرال ، وكان الآمر بالنحر جارياً بجرى البشارة بحصول الدولة ، وزوال الفقر والحرف .

قوله تعالى :﴿ إِنْ شَانَتُكُ هُو الْآبَتُر ﴾ وفي الآية مسائل :

﴿ المسئلة الأولى ﴾ ذكروا فى سبب النزول وجوها (أحدها) أنه عليه السدلام كان يخرج من المسجد، والعاص بن وائل السهمى يدخل فالتقبا فتحدثا ، وصناديد قريش فى المسجد، فلما دخل قالوا من الذى كنت تتحدث معه ؟ فقال ذلك الآبتر ، وأقول إن ذلك من إسرار بعضهم مع بمض ، مع أن الله تعالى أظهره ، فحيئذ يكون ذلك معجزاً ، وروى أيضاً أن العاص بن وائل كان يقول : إن محمداً أبتر لا ابن له يقوم مقامه بعده ، فإذا مات انقطع ذكره واسترحم منه ، وكان قد مات ابنه عبد الله من خديجة ، وهذا قول ان عباس ومقاتل والكلى وعامة أهل التفسير (القول الثانى) روى عن ابن عباس لما قدم كعب بن الآشراف مدكة أتاه جمامة قريش فقالوا نحن (القول الثانى) روى عن ابن عباس لما قدم كعب بن الآشراف مدكة أتاه جمامة قريش فقالوا نحن أمل السقاية والسدانة وأنت سيد أهل المدينة ، فنحن خير أم هذا الآبتر من قومه ، بزعم أنه خير منا ؟ فقال بل أنم خير منه فنزل (إن شانئك هو الآبتر) و نزل أيضاً (ألم تر إلى الذين أوتوا منهاً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغرت) ، (والقول الثالث) قال عكرمة وشهر بن نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغرت) ، (والقول الثالث) قال عكرمة وشهر بن عوشب لما أوحى الله إلى رسوله ودعا قريشاً إلى الإسلام ، قالوا بتر محمد أى خالفنا وانقطع حوشب لما أوحى الله إلى رسوله ودعا قريشاً إلى الإسلام ، قالوا بتر محمد أى خالفنا وانقطع

عنا، فأخبر تمالى أنهم هم المبتورون (القول الرابع) نزلت فى أبى جهـــل فإنه لما مات ابن رسول الله قال أبو جهل إلى أبغضه لآنه أبتر، وهذا منه حماقة حيث أبغضه بأمر لم يكن باختياره فان موت الإبن لم يكن مراده (القول الخامس) نزلت فى عمه أبى لهب فانه لما شافه بقوله تبا لك كان يقول فى غيبته إنه أبتر (والقول السادس) أنها نزلت فى عقبة بن أبى معيط، وإنه هو الذى كان يقول ذلك، واعلم أنه لا يبعد فى كل أولئك الكفرة أن يقولوا مشل ذلك فانهم كانوا يقولون فيه ما هو أسوأ من ذلك، ولعل العاص بن وائل كان أكثرهم مواظبة على هذا القول فلذاك اشتهرت الروايات بأن الآية نزلت فيه.

﴿ المسألة الثانية ﴾ الشنآن هو البغض . والشانى، هو المبغض ، وأما البتر فهو فى اللغة استئصال القطع يقال بترته أبتره بتراً و بتر أى صار أبتر وهو مقطوع الذنب ، ويقال للذى لا عقب له أبتر ، ومنه الحار الابتر الذى لاذنب له ، وكذلك لمن انقطع عنه الخير .

ثم إن الكفار لما وصفوه بذلك بين تعالى أن الموصوف بهذه الصفة هو ذلك المبغض على سبيل الحضر فيه ، فانك إذا قلت زيد هو العالم يفيد أنه لاعالم غيره ، إذا عرفت هذا فقول الكفار فيه عليه الصلاة والسلام إنه أبتر لاشك أنهم لعنهم الله أرادوا به أنه انقطع الخير عنه .

مم ذلك إما أن يحمل على خير معين ، أو على جميع الخيرات ( أما الأول ) فيحتمل وجوهاً (أحدها) قال السدى كانت قريش يقولون لمن مات الذكور من أولاده بتر ، فلما مات ابنه القاسم وعبـ د الله بمكة وإبراهيم بالمدينة قالوا بتر فليس له من يقوم مقامه ، ثم إنه تعالى بين أن عدوه هو الموصوف بهذه الصفة ، فانا نرى أن نسل أو لئك الـكفرة قد انقطع ، ونسله عليه الصلاة والسلام كل يوم يزداد وينمو وهكذا يكون إلى قيام القيامة ( وثانيها ) قال الحسن عنوا بكونه أبتر أنه ينقطع عن المقصود قبل بلوغه ، والله تعالى بين أن خصمه هو الذي يكون كذلك ، فإنهم صاروا مدبرين مغلوبين مقهورين ، وصارت رايات الإسلام عالية ، وأهل الشرق والغرب لها متواضعة ( وثالثها ) زعموا أنه أبتر لأنه ليس له ناصر ومعين ، وقد كذبوا لأن الله تعالى هو مولاه ، وجبريل وصالح المؤمنين ، وأما الكفرة فلم يبق لهم ناصر ولا حبيب ( ورابعها ) الابتر هو الحقير الذليل، روى أن أبا جهل اتخذ صيافة لقوم، ثم إنه وصف رسول الله بهذا الوصف، ثم قال قوموا حتى نذهب إلى محمد وأصارعه وأجعله ذليـــلا حقيراً ، فلما وصلوا إلى دار حديمة و توافقوا على ذلك أخرجت خديجة بساطاً ، فلما تصارعا جمـل أبو جهل يجتهد في أن يصرعه ، وبتى النيعليه الصلاة والسلام واقفاً كالجبل ، ثم بعد ذلك رماه النبي صلى الله عليه وسلم على أقبح وجه ، فلما رجم أخذ، باليد اليسرى ، لأن اليسرى للاستنجاء ، فكان نجساً فصرعه على الارض مرة أخرى ووضع قدمه على صدره ، فذكر بعض القصاص أن المراد من قوله ( إن شانئك هو الابتر ) هذه الواقعة ( وخامسها ) أن الكفرة لمنا وصفوه بهذا الوصف ، قيل ( إن شانتك هو الابتر) أى الذى قالوه فيك كلام فاسد يضمحل ويفنى، وأما المدح الذى ذكرناه فيك، فإنه باق على وجه الدهر (وسادسها) أن رجلا قام إلى الحسن بن على عليهما السلام، وقال: سودت وجوه المؤمنين بأن تركت الإمامة لمعاوية، فقال لا تؤذينى يرحمك الله، فإن رسول الله رأى بنى أمية فى المنام يصعدون منبره رجلا فرجلا فسامه ذلك، فأمزل الله تعالى (إنا اعطيناك الكوثر) (إنا أنزلناه فى ليلة القدر) فكان ملك بنى أمية كذلك، ثم انقطعوا وصاروا مبتورين.

﴿ المسألة الثالثة ﴾ الكفار لما شتموه ، فهو تعالى أجاب عنه من غير واسطة ، فقال ( إن شانتك هو الابتر ) وهكذا سبخة الاحباب ، فإن الحبيب إذا سمع من يشتم حبيبه تولى بنفسه جوابه ، فههنا تولى الحق سبخانه جوابهم ، وذكر مشل ذلك فى مواضع حين قالوا ( هل ندلكم على رجل ينبئكم إذا مرقتم كل ممزق إنكم لنى خلق جديد ، افترى على الله كذباً أم به جنة ) فقال سبخانه ( بل الذين لا يؤمنون بالآخرة فى العذاب والصلال البعيد ) وحين قالوا هو مجنون أقسم ثلاثاً ، ثم قال ( ما أنت بنعمة ربك بمجنون ) ولما قالوا ( لست مرسلا ) أجاب فقال ( يس ، والقرآن الحكيم ، إنك لمن المرسلين ) وحين قالوا ( أثنا لتاركو آلمتنا لشاعر مجنون ) رد علينهم وقال ( بل جاء بالحق وصدق المرسلين ) فصدقه ، ثم ذكر وعيد خصمائه ، وقال ( إنكم لذائقوا العذاب الآليم ) وحين قال حاكياً ( أم يقولون شاعر ) قال ( وما علمناه الشعر ) ولما حكى عنهم قولهم ( إن هذا إلا إفك افتراه وأعانه عليه قرم آخرون ) سماهم كاذبين بقوله ( فقد جاؤا ظلماً وروراً ) ولما قالوا ( ما لهذا الرسول يأكل الطعام و يمشى فى الاسواق ) أما أجل هذه الكراهة . قلك من المرسلين إلا إمهم ليأكلون الطعام و يمشى فى الاسواق ) فا أجل هذه الكرامة .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ اعلم أنه تعالى لما بشره بالنعم العظيمة ، وعلم تعالى أن النعمة لاتهنأ إلا إذا صار العدو مقهوراً ، لا جرم وعده بقهر العدو ، فقال (إن شانتك هو الابتر) وفيه لطائف (إحداها)كا نه تعالى يقول: لا أفعله لكى يرى بعض أسباب دولتك ، وبعض أسباب محنة نفسه فيقتله الغيظ (وثانيها) وصفه بكونه شانتاً ،كا نه تعالى يقول: هذا الذي يبغضك لا يقدر على شيء آخر سوى أنه يبغضك ، والمبغض إذا عجز عن الإيذاء ، فحينة يحترق قلبه غيظاً وحسداً ، فتصير تلك العداوة من أعظم أسباب حصول المحنة لذلك العدو (وثالثها) أن هذا الترتيب يدل على أنه إنما صار أبتر ، لانه كان شانتاً له ومبغضاً ، والامر بالحقيقة كذلك ، فإن من عادى محسوداً فقد عادى الله تعالى ، لا سيا من تكفل الله بإعلان شأنه وتعظيم مرتبته (ورابعها) أن العدو وصف محداً عليه الصلاة والسلام بالقلة والذلة ، ونفسه بالكثرة والدولة ، فقلب الله الامر عليه ، وقال العزيز من أعزه الله ، والذليل من أذله الله ، فالكثرة والكوثر لمحمد عليه السلام ، والابترية والدناءة والذلة للعدو ، فحصل بين أول السورة وآخرها نوع من المطابقة لطيف .

﴿ المسألة الخامسة ﴾ اعلم أن من تأمل في مطالع هذه السورة ومقاطعها عرف أن الفوائد ال

ذكر ناهاً بالنسبة إلى ما استأثر الله بعلمه من فوائد هذه السورة كالقطرة في البحر . روى عرب مسيلة أنه عارضها فقال: إناعطيناك الجماهر ، فصل لربك وجاهر ، إن مبغضك رجل كافر ، ولم يعرف المخذول أنه محروم عن المطلوب لوجوه (أحدها) أن الالفاظ والنرتيب مأخوذان من هذه السورة ، وهذا لا يكون معارضة ( وثانيها ) أنا ذكرنا أن هذه السورة كالتتمة لما قبلها ، وكالأصل ﻟﻤﺎ ﺑﻌﺪﻫﺎ ، ﻓﺬﮔﺮ ﻫﺬﻩ اﻟـﻜﻠﺒﺎﺕ ﻭﺣﺪﻫﺎ ﻳﻜﻮﻥ إهمالاً لا كثر لطائف هذه السورة (وثالثها) التَّمَاوت العظيم الذي يقرُّ به من له ذوق سليم بين قوله ( إن شانتُك هو الآبتر ) وبين قوله : إن منضك رجل كافر ، ومن لطائف هذه السورة أن كل أحد من الكفار وصف رسول الله ﷺ يو صف آخر ، فوصفه بأنه لا ولد له ، وآخر بأنه لا معين له ولا ناصر له ، وآخر بأنه لا بنقي منه ذكر ، فالله سبحانه مدحه مدحاً أدخل فيه كل الفضائل ، وهو قوله ( أنا أعطيناك الكوثر ) لأنه لما لم يقيد ذلك الكوثر بشيء دون شيء ، لاجرم تناول جميع خيرات الدنيا والآخرة ، ثم أمره حال حياته بمجموع الطاعات ، لأن الطاعات إما أن تكون طاعة البدن أو طاعة القلب ، أما طاعة البدن فأفضله شيئان ، لأن طاعة البدن هي الصلاة ، وطاعة المال هي الزكاة ، وأما طاعة القلب فهو أن لا يأتى بشي. إلا لأجل الله ، واللام في قوله (لربك) يدل على هذه الحالة ، ثم كأمه نبه على أن طاعة القلب لا تحصل إلا بعد حصول طاعة البدن ، فقدم طاعة البدن في الذكر ، وهو قوله ( فصل ) وأخر اللام الدالة على طاعة القلب تنبيها على فساد مذهب أهل الإباحة في أن العبد قد يستغنى بطاعة قلبه عن طاعة جوارحه ، فهذه اللام تدل على بطلان مذهب الإباحه ، وعلى أنه لا بد من الإخلاص، ثم نبه بلفظ الرب على علو حاله في المعاد، كأنه يقول: كنت ربيتك قبل وجودك، أفأنرك تربيتك بعد مواظبتك على هذه الطاعات، ثم كما تكفل أولا بإفاضة النعم عليه تكفل في آخر السورة بالذب عنه وإبطال قول أعدائه ، وفيه إشارة إلى أنه سبحانه هو الأول **بإفاضة** النعم، والآخر بتكميل النعم فى الدنيا والآخرة ، والله سبحانه وتعالى أعلم.

# (١٠١) سُؤرة الكافرون كِيَّنَا وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْكَافِرُون كَلِّيَّانَا وَلَا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللّه

اعلم أن هذه السورة تسمى سورة المنابذة وسورة الإخلاص والمقشقشة ، وروى أنمن قرأها فكا نما فرأ ربع الفرآن ، والوجه فيه أن القرآن مشتمل على الآمر بالمأمورات والنهى عن المحرمات ، وكل واحد منهما ينقسم إلى ما يتعلق بالقلوب وإلى ما يتعلق بالجرارح وهذه السورة مشتملة على النهى عن المحرمات المتعلقة بأفعال القلوب فتكون ربعاً للقرآن والله أعلم .



قُلْ يَنَأَيُّ الْكَنْفِرُونَ ٢

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ .

اعلم أن قوله تعالى (قل) فيه فوائد: (أحدها) أنه عليه السلام كان مأموراً بالرفق واللين في جميع الأموركا قال (ولو كنت فظأ غليظ القلب لانفضوا من حولك، فيها رحمة من الله لنت لهم ، بالمؤمنين رموف رحيم، وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) ثم كان مأموراً بأن يدعو إلى الله بالوجه الآحسن (وجاد لهم بالى هي أحسن) ولما كان الآمر كذلك، ثم إنه خاطبهم بيا أيها المكافرون فكانوا يقولون كيف يليق همذا النغليظ بذلك الرفق فأجاب بأى مأمور بهذا المكلام لا أنى ذكرته من عند نفسي فكان المراد من قوله قل تقرير همذا المني (وثانيها) أنه لما قبل له لا أن ذكرته من عند نفسي فكان المراد من قوله قل تقرير همذا المني (وثانيها) أنه لما قبل له القربي ) فكانت القرابة ووحدة النسب كالمانع من إظهار الحشونة فأمر بالتصريح بتلك الحشونة والتغليظ فقيل له ( وثالثها) أنه لما قبل له ( يا أيها الرسول بلغ ما أنول إليك من ربك وإن ثم تفعل فما بلغت رسالته ) فأمر بتبليغ كل ما أنول عليه فلما قال الله تعالى له ( قل يا أيها الكفون) نقل هو عليه السلام همذا الكلام بجملته كا نه قال إنه تعالى أمرنى بتبليغ كل ما أنول على والذي أنول على هو بحموج قوله ( قل يا أيها الكافرون ) فأنا أيصنا أبلغه إلى الحلق مكفا ورابعها ) أن الكفاركانوا مقرين بوجود الصانع، وأنه هو الذي خلقهم ورزقهم ، على ماقال ( ورابعها ) أن الكفاركانوا مقرين بوجود الصانع، وأنه هو الذي خلقهم ورزقهم ، على ماقال

تعالى (ولئن سألتهم مرب خلق السموات والارض ليقولن الله ) والعبــد يتحمل من مولاه مالا يتحمله من غيره ، فلو أنه عليه السلام قال ابتـدا. ( يا أيها الـكافرون ) لجوزوا أن يكون هذاكلام محمد ، فلعلهم ماكانوا يتحملونه منه وكانوا يؤذونه . أما لمــا سمعوا قوله ( قل ) علموا أنه ينقل هذا التغليظ عن خالق السموات والارض ، فكانوا يتحملونه ولا يعظم تأذيهم به (وخامسها) أن قوله ( قل ) يوجب كونه رسولا من عند الله ، فكايا قبل له ( قل ) كان ذلك كالمنشور الجديد فى ثبوت رسالته ، وذلك يقتضى المبالغة فى تعظيم الرسول ، فإن الملك إذا فوض بملكته إلى بعض عبيده ، فإذا كان يكتب له كل شهر وسنة منشوراً جديداً دل ذلك على غاية اعتنائه بشأنه ، وأنه على عزم أن يزيده كل يوم تعظيما وتشر لها ( وسادسها ) أن الكفار لما قالوا نعبد إلهك سنة ، و تعبد آلهتنا سنة ، فكأنه عليه السلام قال : أستأمرت إلهي فبه . فقال (قل يا أيها الكافرون لاأعبد ما تعبدونَ ) (وسابعها ) الـكمفار قالوا فيه السوء ، فهو تعمالى زجرهم عن ذلك ، وأجابهم وقال ( إن شائك هُو الابتر ) وكأنه تعالى قال : حين ذكروك بسوء ، فأناكنت المجيب بنفسى ، فحين ذكرونى بالسوء وأثبتوا لى الشركاء ، فكن أنت الجيب ( قل يا أيها الكافرون ، لا أعبد ما تعبدون) ( و ثامنها ) أنهم سموك أبتر ، فإن شئت أن تستوفى منهم القصاص ، فاذكرهم بوضف ذم بحيث تكون صادقاً فيه ( قل يا أيها الكافرون ) لكن الفرق أنهم عابوك بما ليس من فعلكوأنت تعيمهم بمـا هو فعلهم ( وتاسعها ) أن بتقدير أن تقول : يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدونه ، والكفار يقولون : هذا كلام ربك أم كلامك ، فإن كان كلام ربك فربك يقول : أنا لاأعبد هذه الاصنام ، ونحن لا نطلب هذه العبادة من ربك إيما نطلها منك ، وإنكان هذا كلامك فأنت قلت من عند نفسك إنى لاأعبد هذه الاصنام ، فلم قلت إن ربك هو الذىأمرك بذلك ، أما لمـا قال قل ، سقط هـذا الاعتراض لأن قوله ( قل ) يدل على أنه مأمور من عند الله تعالى بأن لا يعبدها ويتبرأ منها (وعاشرها) أنه لو أنزل قرله (يا أيهاالكافرون) الكان يقرؤها عليم لامحالة، لأنه لايجوزأن يخون فى الوحى إلا أنه لما قال ( قل ) كان ذلك كالنأ كيد فى إيجاب تبليع هذا الوحى إليهم ، والتأكيد يدل على أن ذلك الإمر أمر عظيم . فهذا الطريق تدل هذه الكلمة على أنَّ الذي قالوه و طلبوه من الرسول أمر منكر في غاية القدح ونهاية الفحش (الحادى عشر) كأنه تعالى يقول كانت التقية جائزة عندالجنوف، أما الآن لمـا قوينا ملبِّك بقولـا ( إنا أعطيناك الـكوثر ) وبقولنا ( إن شانتك هو الآبتر ) فلا تبال بهم ولا تلنفت إليهم و ( قل يا أيها الـكافرون ، لا أعبد ما تعبدون )( الثابىءشر ) أن خطاب الله تعالى مع العبد من غير و اسطة بو جب التعظيم ألا ترى أنه نعالى ذكر من أقسام إهابة الكفار ، أنه تعالى لا يكلمهم ، فلوقال (ياأبهاالكافرون) لكان دلكمن حيث أنه خطاب مشافهة يو جب التعظيم ، ومن حيث أنه وصف لهم بالكفريو جب الإيذاء فينجبر الإيذاء بالإكرام ، أما لما قال (قل ياأيما الكافرون) فيندير جم تشريف

المخاطبة إلى محمد علي ، وترجع الإهانة الحاصلة لهم بسبب وصفهم بالكفر إلى الكفار ، فيحصل فيه تعظيم الأولياء، وإهانة الاعداء ، وذلك هو النباية في الحسن ( الثالث عشر ) أن محمداً عليه السلام كان منهم ، وكان في غاية الشفقة عليهم والرأفة بهم ، وكانوا يعلمون منه أنه شديد الاحتراز عن الكذب ، والآب الذي يكون في غاية الشيفقة بولده ، ويكون في نهاية الصدق والبعد عن الكذب ثم إنه يصف ولده بعيب عظيم فالولد إن كان عافلا يعلم أنه ما وصفه بذلك مع غاية شفقته عليه إلا لصدقه في ذلك ولانه بلغ مبلماً لا يقدر على إخفائه ، فقال تمالى ( قل ) يا محمد لهم ( أيهــا الكافرون) ليملموا أنك لما وصَّفتهم بذلك مع غاية شفقتك عليهم وغاية احترازك عن الكذب فهم موصوفون بهذه الصفة القبيحة ، فربمـا يُصـير ذلك داعياً لهم إلى البراءة من هذه الصفة والاحتراز عنها (الرابع عشر) أن الإيذا. والايحاش من ذوى القرى أشد وأصعب من الغير الكلام عليهم، فيصير ذلك داعياً لهم إلى البحث والنظر والبراءة عن الكفر ( الخامس عشر ) كأنه تمالى يقول ألسنا بينا في سورة (والعصر إن الإنسان لني خسر إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات و تواصوا بالحق و تواصو بالصبر ) وفي سورة الكوثر ( إما أعطيناك الكوثر ) وأتيت بالإيمان والاعمال الصالحات ، بمقتضى قولنـا (فصل لربك وانحر) بقي عليك التواصى بالحق والثراصي بالصبر ، وذلك هو أن تمنعهم بلسانك وبرهانك عن عبادة غير الله ، فقل ( يا أيها المكافرون لاأعبد ما تعبدون ) ( السادس عشر )كاته تعالى يقول يامحمد أنسيت أنني لما أخرت الوحى عليك مدة قليلة ، قال الـكافرون إنه ودعه ربه وقلاه ، فشق عليك ذلك غاية المشبقة ، حتى أنزلت عليك السورة ، وأقسمت بالضحى ( والليل إذا سجى ) أنه (ما ودعك ربك وما قلي ) فلما لم تستجز أن أثركك شهراً ولم يطب قلبك حتى ناديت في العمالم بأنه (ما ودعك ربك وما قلي) أفتستجيز أن تتركبي شهراً وتشتغل بمبادة آلهتهم فلــــا ناديت بنني تلك التهمة ، فناد أنت أيضاً في العالم بنني هذه التهمة و ( قل يا أيهــا الكافرون ، لا أعبد ما تعبدون)، ( السابع عشر ) لما سألوا منه أن يعبد آ لهتهم سنة ويعبدوا إلهه سنة ، فهو عليه بفساد ما قالوه لكنه عليه السلام ، توقف في أنه بمـاذا يجيبهم ؟ أبأن يقيم الدلائل العقلية على امتناع ذلك أو بأن يزجرهم بالسيف أو بأن ينزل الله عليهم عذا بأ ، فاغتم الكفار ذلك السكوت وقالوا إن محمداً مال إلى ديننا ، فكا نه تعالى قال يامحمد إن توقفك عن الجواب في نفس الامر حق ولكنه أوهم باطلاً ، فتدادك إزالة ذلك الباطل ، وصرح بمـا هو الحق و ( قل يا أيها الكافرون ، لا أعبد ما تعبدون) (الثامن عشر) أنه عليه السلام لما قال له ربه ليسلة المعراج أثن على استولى طيه هيبة الحضر والالهية القال لأحصى أناء عليك ، فوقع ذلك السكوت منه في غاية الحسن فكأنه

قيل له إن سكت عن الثناء رعاية لهيبة الحضرة فأطلق لسانك في مذِمة الاعداء و (قل يا أيها الكافرون ) حتى يكون سكو تك الله وكلامك الله ، وفيه تقرير آخر وهو أن هيبة الحضرة سلبت عنك قدرة القول فقل همنا حتى إن هيبة قولك تسلب قدرة القول عن هؤلا. الكفار (التاسع عشر ) لو قال له لاتعبد ما يعبدون لم يلزم منه أن يقول بلسانه ( لا أعبد ما تعبدون ) أما لما أمره بأن يقول بلسانه ( لا أعبد ما تعبيدون ) يلزمه أن لا يعبد ما يعبدون إذ لو فعل ذلك لصار كلامه كذبا ، فثبت أنه لما قال له قل ( لا أعبد ما تعبدون ) فلزمه أن يكون منكراً لذلك بقلبه ولسانه وجوارحه . ولو قال له لا تعبد ما يعبدون لزمه تركه ، أما (٩) لا يلزمه إظهار إنكاره باللسان ، ومن المعلوم أن غاية الإنكار إنما تحصل إذا تركه في نفسه وأنكره بلسانه فقوله له (قل) يقتضي المبالغة في الانكار ، فلهذا قال ( قل . . لا أعبد ما تعبدون ) ، (العشرون) ذكرالتوحيد ونغي الابداد جنة للعارفين ونار للمشركين فاجعل لفظك جنة للموحدين ونارآ للمشركين و ( قل يا أيها الكافرون لا أعبد ماتعبدون ) ( الحادىوالعشرون ) أن الكفار لما قالوا نعبدإلهك سنة ، وتعبدآ لهتنا سنة سكت محمد فقال إن شافهتهم بالرد تأذوا ، وحصلت النفرة عن الإسلام في قلوبهم ، فـكا نه تعالى قال له يا محمد لم سكت عن الرد ، أما الطمع فيما يعدونك من قبول دينك ، قلا حاجة بك في هـذا المعنى إليهم ( فإنا أعطيناك الكوثر ) وأما الخوف منهم فقد أزلنا عنـك ، الحوف قمولنا إن شانتك هو الابتر) فلا تلتفت إليهم ، ولا تبال بكلامهم ، (وقل يا أيما الـكمافرون لا أعبد ما تعبدون ﴾ ( الثانى والعشرون ﴾ أنسيت يامحمد أبى قدمت حقك على حق نفسى ، فقلت ( لم يكن الذن كفروا من أهل الكتاب والمشركين) فقدمت أهل الكتاب في الكفر على المشركين لآن طمن أهل الكتاب فيك وطعن المشركين في ، فقدمت حقك على حق نفسي وقدمت أهل الكتاب في الذم على المشركين، وأنتأيضا هكذا كنت تفمل فأنهم لما كسروا سنك قلت و اللهم اهدةوى ، ولماشغلوك يوم الحندق عن الصلاة قلت داللهم املاً بطونهم ناراً ، فههنا أيضاً قدم حتى على حق نفسك وسوا. كنت خائفاً منهم ، أو لست خائفاً منهم فأظهر إنكار قولهم ( وقل يا أيها الكافرون لا أعبد ماتعبدون ) ( الثالث والعشرون )كا نه تعمالي يقول قصة امرأة زيد واقعة حقيرة بالنسبة إلى هذه الواقعة ، ثم إنني هناك مارضيت منك أن تضمر في قلبك شيئاً ولا تظهره بلسانك ، بل قلت لك على سبيل العتاب (وتخنى فى نفسك ما الله مبديه ، وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه ) فإذا كنت لم أرض منك فى تلك الواقعة الحقيرة إلا بالإظهار ، وترك المبالاة بأقوال الناس فكيف أرضىمنك فىهذه المسألة ، وهي أعظم المسائل خطراً بالسكوت ، قل بصريح لسانك (يا أيها الكافرون لا أعبد ماتعبدون) (الرابعوالعشرون) يا محمد الست قلت لك ( ولوشئنا لبعثنا في كل قرية نذيراً )ثم إنى مع هذه القدرةراعيت جانبك وطيبت قلبك و ناديت فىالعالمين بأنى لا أجعل الرسالة مشتركة بينه وبين غيره ، بل الرسالة له لالغيره حيث قلت ( ولكن رسول الله وخاتم النييين )

فأنت مع علمك بأنه يستحيل عقلا أن يشاركي غيرى في المعبودية أولى أن تنادى في العالمين بنني هذه الشركة. فقل (يا أيها الكافرون لا أعبد ماتعبدون) (الخامس والعشرون) كا نه تعالى يقول القوم جاؤك وأطمعوك في متابعتهم لك ومتابعتك لديهم فسكت عن الإنكار والرد، الست أنا جعلت البيعة معك بيعـة معى حيث قلت ( إن الذين يبايعونك إنمـا يبايعون الله ) وجعلت متابعتـك متابعة لى حيث قلت ( قل إن كنتم تحبون الله فانبعوني يحبيكم الله ) ثم إنى ناديت في العالمين وقلت (إن الله برى عن المشركين ورسوله) فصرح أنت أيضاً بذلك ، و ( قل يا أيها الكافرون الأعبد ما تعبدون) ، (السادس والعشرون) كا نه تعالى يقول ألست أرأف بك من الولد بولده ، ثم العرى والجوع مع الوالد أحسن من الشبع مع الاجانب ، كيف والجوع لهم لأن أصنامهم جائعه عن الحياة عارية عن الصفات وهم جائمون عن العلم عارون عن التقوى ، نقد حربتني ، ألم أجدك يتما وضالا وعائلاً ، ألم نشرح لك صدرك ، ألم أعطك بالصديق خزينة وبالفارء ق هية وبعثمان معونة ، وبعلى علماً ، ألم أكف أصحاب الفيل حين حاولوا تخريب بلدتك ، ألم أكف أسلامك رحلة الشتاء والصيف، ألم أعطك الكوثر ، ألم أضمن أن خصمك أبتر ، ألم يقل جدك في هذه الاصنام بعد تخريبها ( لم تعسد مالا يسمع ولا يبصر ولا يغني عنك شيئاً ) فصرح بالبراءة عنها و (قل ياأيها الكافرون ، لا أعبد ما تعبدون ) ( السابع والعشرون ) كأنه تعالى يقول يا محمد الست قد أنزلت عليـك ( فاذكروا الله كذكركم آباءكم أو أشد ذكراً ) ثم إن واحداً لو نسبك إلى والدين لغضبت ولاظهرت الإنكار ولبالغت فيه ، حتى قلت ﴿ ولدت من نـكاح ولم أولد من سفاح ، فإذا لم تسكت عند التشريك في الولادة ، فكيف سكت عند التشريك في العبادة ! بل أظهر الإنكار ، وبالغ في التصريح به ، و ( قل يا أيها الكافرون ، لا أعبد ما تعبيدون ) ، ( الشَّامن والعشرون ) كا نه تعالى يقول يامحمد ألست قد أنزلت عليك ( أفن يخلق كمن لا يحلق أفلا تذكرون ) فحكمت بأن من سوى بين الإله الحالق وبين الوثن الجماد في المعبودية لا يكون عاقلاً بل يكون بجنرناً ، ثم إلى أقسمت وقلت ( ن والقلم وما يسطرون ، ما أنت بنعمة ربك بمجنون ) والكفار يقولون إلك مجنون ، فصرح برد مقالتهم فإنها تفيد براءتي عن عيب الشرك، وبراءتك عن عيب الجئون و ( قل يا أيها الكافرون ، لا أعبد ما تعبدون ) ، ( التاسع والعشرون ) أن هؤلاء الكفار سموا الأوثان آلهة ، والمشاركة في الاسم لا توجب المشاركة في المعنى ، ألا ترى أن الرجل والمرأة يشتركان في الإنسانية حقيقة ، ثم القيمية كلها حظ الزوج لأنه أعلم وأفدر ، ثم من كان أعلم وأفدر كان له كل الحق في القيمية ، فمن لا قدرة له ولا علم البتة كيف يكون له حق فىالقيومية ، بل ههنا شي. آخر : وهو أن امرأذلو ادعاها رجلان فاصطلحا عليها لايجوز، ولو أقام كل واحد منهما بينة على أنها زوجته لم يقض لواحد منهما ، والجارية بين اثنين لا تحل لواحد منهما ، فإذا لم يحز حصول زوجة لزوجين ، ولا أمة بين موليين في حل الوط.

فكيف يعقمل عابد واحد بين معبودين ! بل من جوز أن يصطلح الزوجان على أن تحل الزوجة لاحدهما شهراً ،ثم الثانى شهراً آخركانكافراً ، فمن جوز الصلح بين الإله والصنم ألا يكونكافراً فكا مُه تعالى يقول لرسوله: إن هذه المقالة في غاية القبح فصرح بالإنكار وقل (يا أيها الكافرون لاأعبد ما تعبدون ) (الثلاثون) كانه تعالى يقول أنسيت أنى لما خيرت نساءك حين أنزلت عليك (قل لازواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينها) إلى قوله (أجراً عظماً) ثمخشيت من عائشة أن تختار الدنيا ، فقلت لها لانقولي شيئاً حتى تستأمري أبو بك ، فقالت أفيهذا أستأمر أبوي بل أختار اللهورسوله والدار الآخرة ! فناقصة العقل ما توقفت فيها يخالف رضاى أتتوقف فيها يخالف رضاى وأمرى مع أنى جبار السموات والارض ( قل يا أبها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ) ( الحادى والثلاثون )كا نه تعالى يقول: يامحمد ألست أنت الذي قلت: من كان يؤمن بالله و باليوم الآخر فلا يو قفن مواقف التهم ، وحتى أن بعض المشايخ قال لمريده الذي يريد أن يفارقه ، لاتخاف السلطان قال ولم؟ قال: لأنه يو قُع الناس في أحد الخطأين ، وإما أن يعتقدوا أن السلطان متدين ، لأنه يخالطه العالم الزاهد، أو يُعتقدوا أنك فاسق مثله ، وكلاهما خطأ ، فإذا ثبت أنه يجب البراءة عن موقف التهم فسكوتك يامحمد عن هذا الكلام يجر إليك تهمة الرضا بذلك ، لا سيما وقد سبق أن الشيطان أاتي فيها بين قراءتك : تلك الغرانيق العلى منها الشفاعة ترتجى ، فأزل عن نفسك هذه النهمة و (قل يا أمها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ) ( الثاني والثلاثون ) الحقوق في الشاهد نوعان حق من أنت تحت يده ، وهو وولاك ، وحقّ من هو تحت يدك وهو الولد ، ثم أجمعنا على أن خدمة المولى مقدمة على تربية الولد ، فإذا كان حق المولى الجازى مقدماً ، فبأن يكون حق المولى الحقيقي مقدماً كان أولى ، ثم روى أن علياً عليه السلام إستأذن الرسول صلى الله عليه وسلم في النزوج بابنة أبي جهل فضجر وقال لا آذن لا آذن لا آذن أن فاطمة بضعة منى يؤذيني ما يؤذيها ويسرى ما يسرها والله لا يجمع بين بنت عدو الله ، وبنت حبيب الله ، فكا نه تعالى يقول صرحت هناك بالرد وكررته على سبيل المبالغة رعاية لحق الولد ، فهمنا أولى أن تصرح بالرد ، وتكرره رعاية لحق المولى فقل ( يَا أَيِّهَا الكَافَرُونَ لَا أَعْبِدُ مَا تَعْبِدُونَ ﴾ ولا أجمع في القلب بين طاعة الحبيب وطاعة العــــدو (الثالث والثلاثون) يا محمد ألست قلت لعمر رأيت قصراً في الجنة ، فقلت لمن ؟ فقيل لفتي من قريش ، فقلت من هو ، فقالوا عمر فخشيت غيرتك فلم أدخلها حتى قال عمرأو أغار عليك يارسول الله ، فكا نه تعالى قال خشيت غيرة عمر فما دخلت قصره أفسا تخشى غيرتى في أن تدخل قلبك طاعة غيرى ، ثم هناك أظهرت الامتناع فههنا أيضاً أظهر الامتناع و ( قل يا إيها الـكافرون لا أعبد ماتعبدون) ، (الرابع والثلاثون) أترىأن نسمتى عليك دون نعمة الوالدة ، ألم أربك؟ ألم أخلفك؟ ألم أرزقك ؟ ألم أعطك الحياة والقدرة والعقل والهداية والتوفيق ؟ ثم حين كنت طفلا عديم العقل وعرفت تربية الامفلو أخذتك امرأة أجمل وأحسن وأكرم من أمك لاظهرت النفرة ولبكيت ولم أعطتك الثدى لسددت فك تقول لاأريد غيرالام لانها أول المنعَم على ، فهيهنا أولى أن تظهر النفرة فنقول لا أعبـد سوى ربى لانه أول منعم على فقل ( يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ) ( الخامس والثلاثون ) نعمة الإطعام دون نعمة العقل والنبوة ، ثم قد عرفت أن الشاة والكلب لاينسيان نعمة الإطعام ولا يميلان إلى غير من أطعهما فكيف يليق بالعاقل أنينسي نعمة الإيجاد والإحسان فكيف في حق أفضل الخلق ( قل يا أيها الكافرون لا أعبـد ما تعبدون ) ( السادس والثلاثون) مذهب الشافعي أنه يثبت حق الفرقة بواسطة الإعسار بالنفقة فإذا لم تجد من الإنصار تربية حصلت لك حق الفرقة لوكنت متصلا بها ، (لم تعبد مأ لا يسمع ولا يبصر و لا يغني عنك شيئاً ) فبتقدير أن كنت متصلا بها ،كان يجب أن تنفصل عنها وتتركها ، فكيف و ماكنت متصلا بها أيليق بك أن تقرب الاتصال بها (قل يا أيها الكافرون لا أعبـد ما تعبدون) (السابع والثلاثون ) هؤلاء الكفار لفرط حماقتهم ظنوا أن الكثرة في الإلهية كالكثرة في المال يزيد به الغنى وليس الامر كذلك بل هو كالكثرة في العيال تزيد به الحاجة فقل يامحمد لي إله واحد أقوم له في الليل وأصوم له في النهار ، ثم بعد لم أتفرغ من تضاء حق ذرة من ذرات نعمه ، فكيف التزم عبادة آلهة كثيرة ( قل يا أيها الكافرون لا أعبد ماتعبدون ) ( الثامن والثلاثون ) أن مربم عليها السلام لما تمثل لها جبريل عليه السلام (قالت إني أعوذ بالرحمن منك إن كنت تقيآ ) فاستعاذت أن تميل إلى جبريل دون الله أفتستجيز مع كمال رحوليتـك أن تميـل إلى الاصنام ( قل يا أيهــا الكافرون لا أعبد ماتعبدون ) ( التاسع والنلائون ) مذهب أبي حنيفة أنه لا يثبت حق الفرقة بالعجز عن النفقة ولا بالعنة الطارئه يقول لأنه كان قيما فلا يحسن الإعراض عنمه مع أنه تعيب فالحق سبحانه يقول ، كنت قيما ولم أتعيب ، فكيف يجوز الاعراض عنى ( قل يا أيها الكافرون لاأعبد ماتعبدون) ( الاربعون ) هؤلاء الكفار كانوا معترفين بأن الله خالقهم ( و لئن سألتهم من خلق السموات والارض ليقولن الله ) وقال في موضع آخر ( أروني ماذا خُلقُوا من الارض ) فكا نه تعالى يقول هذه الشركة إما أن تكون مرارعة وذلك باطل، لأن البذر مي والتربية والستي منى، والحفظ منى، فأى شيء للصنم ، أو شركة الوجوه وذلك أيضا باطل أنرى أن الصنم أكثر شهرة وظهوراً مني ، أو شركة الابدان وذلك أيضاً باطل ، لأن ذلك يستدعي الجنسية ، أو شركة العنان ، وذلك أيضاً باطل ، لانه لابد فيه من نصاب فما نصاب الأصنام ، او يقول ليس هذه من باب الشركة لكن الصنم يأخذ بالتغلب نصيباً من الملك ، فكان الرب يقول: ما أشد جها لم إن هذا الصنم أكثر عجزاً من الذبابة ( إن الذبن تدعون مندون الله لن يخلقوا ذباباً ) فأنا أخلق البذر ثم ألقيه في الأرض، فالتربية والستى والحفظ منى . ثم إن من هو أعجز من الذبابة يأخذ بالقهر والتغلب نصيباً مني ، ماهذا بقول يليق بالعقلا. ( قل يا أنها الكافرون لا اعبد ما تعبدون ) (الحادي والاربعون) أنه لاذرة في عالم المحدثات إلاوهي تدعو العقول إلىمعرفة الذات والصفات

وأما الدعاة إلى معرفة أحكام الله فهم الانبياء عليهم السلام ، ولمــاكانكل بق و بعوضــة داعياً ذلك لأن هذه البعوضة بحسب حدوث ذانها وصفاتها تدعو إلى قدرة الله بحسب تركيبها العجيب تدعوا إلى علم الله وبحسب تخصيص ذاتها وصفاتها بقدر معين تدعو إلى إرادة الله ، فكا نه تعمالي يقول مثـل هذا الشيء كيف يستحيا منه ، روى أن عمر رضي الله عنه كان في أيام خلافته دخل السوق فاشترى كرشاً وحمله بنفسه فرآه علىمن بميد فتنكب على عن الطريق فاستقبله عمر وقال له لم تنكبت عن الطريق؟ فقال على : حتى لاتستحى ، فقال : وكيف أستحي من حمل ماهو غذائى ا فكا نه تعالى يقول إذا كان عمر لايستحي من الكرش الذي هو غذاؤه في الدنيا فكيف أستحي عن ذكر البدوض الذي بعطيك غذا. دينك ، ثم كانه تعالى يقول يَامحمد إن نمروذ لما ادعى الربوبية صاح عليه البعوض بالإنكار ، فهؤلاه الكفار لمنا دعوك إلى الشرك أفلا تصيح عليهم أفلا تصرّح بالرد عليهم ( قل يا أيها الكافرون لا أعبد ماتعبدون ) وإن فرعون لمــا ادعى الإلهية فجبريل اللَّا فاه من الطِّين فإن كنت ضعيفًا فلست أضعف من بعوضة نمروذ ، وإن كنت قويًّا فلست أقرى من جبريل ، فأظهر الإنكار عليهم و ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافُرُونَ لَا أَعْبِدُ مَا تَعْبِدُونَ ﴾ ( الثانى والاربعون )كائه تعمالى يقول يا محمد (قل ) بلسانك ( لا أعبد ماتعبدون ) واتركه قرضاً على فإنى أقضيك هذا القرضُ على أحسن الوجوه ، ألا ترى أنالنصر انى إذا قال أشهدأن محمداً رسولالله فأقول أنالاً كتني بهذا مالم تصرح بالبراءة عنالنصرانية ، فلما أوجبت على كل مكلف أن يتبرأ بصريح لسانه عن كل دين يخالف دينك فأنت أيضاً أوجب على نفسك أن تصرح بردكل معبود غيرى فقل (يا أيها الكافرون لاأعبد ما تعبدون) (الثالث والأربمون) أن موسى عليه السلام كان في طبعه الخشونة فلما أرسل إلى فرعون قيل له ( فقولا له قولا ليناً ) وأما محمد عليه السلام فلماأرسل إلى الحلق أمر بإظهار الحشونة تنبيهاً على أنه في غاية الرحمة ، فقيل له ( قل يا أيها الكمافرون لا أعبد

قوله تعالى : ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافُرُونَ ﴾ ففيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ يا أيها ، قد تقدم القول فيها فى مواضع ، والذى نزيده ههنا ، أنه روى عن على عليه السلام أنه قال . يا نداء النفس وأى نداء القلب ، وها نداء الروح ، وقيل : يا نداء الغائب وأى للحاضر ، وها للتنبيه ، كا نه يقول أدعوك ثلاثاً ولا تجيبنى مرة ما هذا إلا لجهلك الحنى ، ومنهم من قال إنه تعالى جمع بين ياالذى هو للبعيد ، وأى الذى هو للقريب ، كأنه تعالى يقول معاملتك معى وفرارك عنى يوجب البعد البعيد ، لكن إحسانى إليك ، ووصول نعمتى إليك توجب القريب ( ونحن أفرب إليه من حبل الوريد ) وإنما قدم يا الذى يوجب البعد على أى الذى يوجب القرب ، كا نه يقول التقصير منك والتوفيق منى ، ثم ذكرها بعد ذلك لان

# لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَلَا أَنَّمُ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلَا أَنَا عَابِدٌ مَّاعَبَدَ مُ

ما يوجب البعد الذى هو كالموت وأى يوجب القرب الذى هو كالحياة ، فلما حصلا حصلت حالة متوسطة بين الحياة والموت ، و تلك الحالة هى النوم ، والنائم لا بد وأن ينه وهاكلمة تنبيه ، فلهذا السبب ختمت حروف النداء بهـذا الحرف .

﴿ المسألة الثانية ﴾ روى فى سبب نزول هذه السورة أن الوليد بن المغيرة والعاص بن واثل والاسود بن عبد المطلب، وأمية بن خلف ، قالوا لرسول الله تعالى حتى نعبد إلهك مدة ، وتعبد آلهتنا مدة ، فيحصل مصلح بيننا وبينك ، وتزول العداوة من بيننا ، فإن كان أمرك رشيداً أخذنا منه حظاً ، فنزلت هذه السورة وتزل أيضاً قوله تعالى منه حظاً ، فنزلت هذه السورة وتزل أيضاً قوله تعالى (قل أفغير الله تأمروني أعبد أيها الجاهلون) فتارة وصفهم بالجهل وتارة بالكفر ، واعلم أن الجهل كالشجرة والكفر كالثمرة ، فلما نزلت السورة وقرأها على رؤسهم شتموه وأيسوا منه ، وههنا سؤالات :

(السؤال الأول) لمذ كرهم في هذه السؤرة بالكافرين، وفي الآخرى بالجاهاين؟ (الجواب) لأن هذه السورة بهامها نازلة فيهم، فلابدوأن تكون المبالغة ههنا أشد، وليس في الدنيا لفظ أشنع ولا أيشع من لفظ السكافر، وذلك لانه صفة ذم عند جميع الخلق سواء كان مطلقاً أو مقيداً، أمالفظ الجهل فإنه عند التقييد قد لايذم، كقوله عليه السلام في علم الأنساب وعلم لا ينفع وجهل لا يضرى. (السؤال الثاني) لما قال تعالى في سورة (لم تحرم) يا أيها الذين كفروا، ولم يذركم قل، وهمنا ذكر قل، وذكره باسم الفاعل (والجواب) الآية المذكورة في سورة لم تحزم: إنما تقال لهم يوم القيامة وثمة لا ينكون الرسول رسولاً إليهم فأزال الواسطة وفي ذلك الوقت يكونون مطيعين لاكافرين. فلذلك ذكره بلفظ الماضي، وأما ههنا فهم كانوا موصوفين بالكفر، وكان الرسول رسولاً إليهم، فلا جرم قال (قل يا أيها الكافرون).

(الحواب) لا يجوز أن يكون قوله ههنا (قل يا أيها الكافرون) خطاب مع المكل أو مع البعض ؟ (الجواب) لا يجوز أن يكون قوله (لا أعدما تعدون) خطاباً مع المكل ، لأن فى الكفار من يعبد الله كاليهود والنصارى فلا يجوز أن يقول لهم (لا أعبد ما تعدون) ولا يجوز أيضاً أن يكون قوله (ولا أنم عابدون ما أعبد) خطاباً مع المكل ، لأن فى الكفار من آمن وصار يحيث يعبد الله ، فإذن وجب أن يقال إن قوله (يا أيها المكافرون) خطاب مشافهة مع أقوام مخصوصين وهم الذين قالوا نعبد إلهك سنة وتعبد آلمتنا سينة ، والحاصل أنا لو حملنا الخطاب على العموم دخل التخصيص ، ولو حملنا على أنه خطاب مشافهة لم لمزمناذلك ، فكان حمل الآية على هذا المحمل أولى . قوله تعالى : ﴿ لا أعبد ما تعبدون ، ولا أنتم عابدون ما أعبد ، ولا أنا عابد

# ولا أَنَّمُ عَلِدُونَ مَا أَعَبُدُ رَيِّ

ماعبدتم ، ولا أنتم عابدون ما أعبد ﴾ ففيه مسائل :

﴿ الْمُسَالَةُ الْأُولَى ﴾ في هـذه الآية قولان (أحداهما) أنه لا تكرار فيها (والثاني) أن فيها تكراراً (أما الأول) فتقريره من وجوه (أحدها) أن الأول للستقبل، والثاني للحال والدليل على أن الأول للمستقبل أن لا لاندخل إلا على مضارع فى معنى الاستقبال ، أن ترى أن لر تأكيد فيها ينفية لا ، وقال الخليل في أن أصله لا أن ، إدا ثبت هذا فقولُه ( لا أعبد ما تعبدون ) أى لا أفعل في المستقل ما تطلبونه مني من سبادة آهتـكم ولا أنتم فاعلون في المستقبل ما أطلبه منكم من عبادة إلهي ، ثم قال ( ولا أنا عابد ماعبدتم ) أي ولست في الحال بعابد معبودكم ولا أنتم فى الحال بعابدين لمعمودى ( الوجه الثاني ) أن تقلب الإمر فتجعل الأول للحال والثاني للأستقبال والدليل على أن قول ( ولا أنا عابد ما عبدتم ) للاستقبال أنه رفع لمفهوم قولنا : أنا عابد ماعبدتم ولاشك أن هـذا للاستقبال بدليل أنه لو قال أنا قاتل زيداً فهم منه الاستقبال ( الوجه الشاك ) قال بعضهم كل واحد منهما يصلح للحال وللاستقبال ، والكنا نخص أحداها بالحال ، والثـانى بالاستقبالُ دفًّا للسكرار ، فإن قلما إنه أخبر عن الحال ، ثم عن الاستقبال ، فهو النرتيب ، وإن قلنا أخبر أولا عن الاستقبال ، فلأنه هو الذي دعوه إليه ، فهو الآهم فبدأ به ، فإن قيل ماقائدة الإخبار عن الحال وكان معلوماً أنه ما كان يعبد الصنم ، وأما الكفار فكانوا يعبدون الله في بعض الاحوال؟ قلنا أما الحكاية عن نفسه فلئلا يتوهمالجاهلانه يعبدها سراً خوفاًمنها أوطمعاً إليها وأما نفيه عبادتهم . فلأن فعل الكافر ليس بعبادة أصلا ( الوجه الرابع ) وهو اختيار أبي مسلم أن المقصود من الأولين المعبود وما بمعنى الذي ، فكأنه قال لا أعبد الْاصنام و لا تعبدون الله ، وأما في الآخيرين فما مع الفعـل في تأويل المصدو أي لا أعبد عبادتـكم المبنية على الشرك وترك النظر ، ولا أنتم تعبدون عبادتى المبنية على اليقين ، فإن زعمتم أنكم تعبدون إلهى ،كان ذلك باطلا لآن العبادة فعل مأمور به وما تفعلونه أننم ، فهو منهى عنه ، وغير مأمور به ( الوجه الخامس ) أن تحمل الأولى على ننى الاعتبار الذى ذكروه ، والثانية على الننى العــام المتناول لجميع الجمات فكأنه أولا قال (لا أعبد ماتعبدون ) رجاء أن تعبدوا الله ، ولا أنثم تعبدون الله رجاء أن أعبد أصنامكم ، ثم قال ولا أما عابد صنمكم لغرض من الاغراض ، ومقصُّود من المقاصد البتة بوجه من الوجوه ( ولا أنتم عابدون ما أعبد ) بوجه من الوجوه ، واعتبار من الاعتبارات ، ومثاله من يدعو غيره إلى الظلم لغرض التنعيم ، فيقول لا أظلم المرض التنعيم بل لا أظلم أصلالا لهذا الغرض ولا لسائر الأغراض ( القول الثاني ) وهو أن نسلم حصول التكرار ، وعلى هذا القول العذر عنه من ثلاثه أوجه ( الأول ) أنالتكرير يفيد التوكيد وكاماكانت الحاجة إلى الناكيد أشدكان التكرير الفخر الرازي ـ ج ٣٢ م ١٠

أحسن ، ولا موضع أحوج إلى التأكيد من هذا الموضع ، لآن أولئك الكفار رجموا إلى رسول الله على المتوالي في هذا المعنى مراراً ، وسكت رسول الله عن الجواب ، فوقع فى قلوبهم أنه عليه السلام قد مال إلى دينهم بعض الميل ، فلا جرم دعت الحاجة إلى التأكيد والتكرير فى هذا الننى والإبطال (الوجه الثانى) أنه كان القرآن ينزل شيئاً بعد شى ، وآية بعد آية جواباً عما يسألون فالمشركون قالوا استلم بعد آلمتنا حتى نؤمن بإلهك فأنزل الله (ولا أنا عابد ما عبدتم ، ولا أنتم عابدون ما أعبد ثم قالوا بعد مدة تعبد آلمتنا شهراً ونعبد إلهك شهراً فانرل الله (ولا أنا عابد ماعبدتم ولا أنتم عابدون ما أعبد) ولما كان هذا الذى ذكرناه محتملا لم يكن التكرار على هذا الوجه مضراً البتة والوجه الثالث ) أن الكفار ذكروا تلك الكلمة مرتين تعبد آلمتنا شهراً ونعبد إلهك شهراً وتعبد آلمتنا سنة ونعبد إلهك سنة . فأتى الجواب على التكرير على وفق قولهم وهو ضرب من التهمكم فإن من كرر الكلمة الواحدة لغرض فاسد يجازى بدفع تلك الكلمة على سبيل التكرار من التحقاراً لقوله ،

﴿ المسألة الثانية ﴾ في الآية سؤال وهو أن كلمة (ما) لا تتناول من يعلم فهب أن معبودهم كان كذلك فصح التعبير عنه بلفظ ما لكن معبود محمد عليه الصلاة والسلام هو أعلم السالمين فكيف قال (ولا أنتم عابدون ما أعبد) أجابوا عنه من وجوه (أحدها) أن المراد منه الصفة كأنه قال لا أعبد الباطل وأنتم لاتعبدون الحق (وثانها) أن مصدرية في الجملتين كأنه قال لا أعبد عبادت كم ولا تعبدون عبادت في عبادت كم ولا تعبدون عبادت في الحال (وثالثها) أن يكون ما بممنى الذي وحينئذ يصح الكلام (ورابعها) أنه لما قال أولا (لاأعبد ماتعبدون) حمل الثاني عليه ليتسق الكلام كقوله (وجزاء سيئة سيئة مثلها).

﴿ المسألة الثالثة ﴾ احتج أهل الجبر بأنه تعالى أخبر عنهم مرتين بقوله ( ولا أنتم عابدون ما أعبد ) والحبر الصدق عن عدم الشي. يضاد وجود ذلك الشي. فالتكليف بتحصيل العبادة مع وجود الحبر الصدق بعدم العبادة تكليف بالجمع بين الضدين، واعلم أنه بتى فى الآية سؤالات:

(السؤال الأول) أليس أن ذكر الوجه الذي لآجله تقد عبادة غير الله كان أولى من من السؤال الأولى من أكر الحجة ، إما لأن المخاطب منذا التكرير ؟ الحجة بالمبالغة والتكرير ولا ينتفع بذكر الحجة أو لآجل أن محل النزاع يكون في غاية الظهور فالمناظرة في مسألة الحجر والقدر حسنة ، أما القائل بالصنم فهو إما مجنون بجب شده أو عاقل معاند فيجب قتله ، وإن لم يقدر على قتله فيجب شتمه ، والمبالعة في الإنكار عليه كا في هذه الآية :

﴿ السؤال الثانى ﴾ أن أول السورة اشتمل على التشديد ، وهو الندا. بالكفر والتكرير وآخرها على اللطف والتساهل، وهو قوله (لكم دينكم ولحدين) فكيف وجه الجمع بين الأمرين؟

## لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ١

( الجواب )كا نه يقول إلى قد بالغت في تحذيركم على هذا الآمر القبيح ، وما قصرت فيه ، فإن لم تقبلوا قولى ، فاتركوني سواء بسواء .

(الدوال الثالث ) لما كان التكرار الآجل التأكيد والمبالغة فكان ينبغى أن يقول: لن أعبد ما تعبدون، الآن هذا أبلغ، ألا ترى أن أصحاب الكهف لما بالغوا قالوا (لن ندعو من دونة إلها) (والجواب) المبالغة إنما يحتاج إليها في موضع التهمة، وقد علم كل أحد من محمد عليه السلام أنه ما كان يعبد الصنم قبل الشرع، فكيف يعبده بعد ظهور المتربع، بخلاف أصحاب الكهف فإنه وجد منهم ذلك فيها قبل.

قوله تعالى : ﴿ لَـكُمْ دَيْنُكُمْ وَلَى دَيْنَ ﴾ ففيه مسائل .

﴿ المسألة الأولى ﴾ قال ابن عباس لـكم كفركم بالله ولى التوحيد والإخلاص له ، فإن قيل فهل يقال إنه أذن لهم في الكفر قلنا ، كلا فإنه عليه السلام مابعث إلا للمنع من الكفر فكيف يأذن فيه ، ولكن المقصود منه أحد أمور (أحدها) أن المقصود منه التهديد ، كقوله اعملوا ما شتتم (وثانيها)كا نه يقول إنى نبي مبعوث إليـكم لادعوكم إلى الحق والنجاة ، فإذا لم تقبلوا منى ولم تُتبَعُونَى فَأْتَرَكُونَى وَلَا تَدْعُونَى إِلَى الشَّرَكُ ( وَثَالَتُهَا ) ( لَـكُمْ دَيْنَكُمْ ) فِكْرُنُوا عَلَيْهِ إِنْ كَانَ الْمَلَاكُ خيراً لـكم (ولى ديني) لان لا أرفضه (القول الثاني) في تفسير الآية أن الدين هو الحساب أي لكم حسابكم ول حساني، ولا يرجع إلى كل واحد منا من عمل صاحبه أثر البتة ( القول الشالث ) أن يكون على تقدير حذف المضاف أى لـكم جزا. دينـكم ولى جزا. دبنى وحسبهم جزا. دينهم وبالا وعقاباً كما حسبك جزاء دينك تعظيما و أواباً ( القول الرابع ) الدين العقوبة ( ولا تأخذ كم بهما رأفة فى دين الله يعنى الحد ، فلـكم العقوبة من ربى ، ولى العقوبة من أصنامكم ، لـكن أصنامكم جمادات ، فأنا لا أخشى عقوبة الأصنام ، وأما أننم فيحق لـكم عقــلا أن تخافوا عقوبة جبارً السموات والأرض (القول الخامس) الدين الدعاء ، فادعوا الله مخلصينله الدين ، أى لـكم دعاؤكم ( ومادعا. الكافرين إلا في ضلال) ( وإن تدعوهم لا يسمعوا دعا. كم ولو سمعوا ما استجابوا لكم) ثم ليتها تبق على هذه الحالة فلا يضرونكم ، بل يوم القيامة يجدون لساناً فيكفرون بشرككم ، وأما ربى فيقول (ويستجيب الذين آمنوا) (أدعوني استجب لكم) (أجيب دعوة الداع إذا دعان) (القول السادس) الدين العادة ، قال الشاعر :

يُقُولُ لَهَا وقد دارت وضيني أهـذا دينها أبدًا وديني معناه لسكم عادتكم المأخوذة من الملائكة والوحى، ثم يبق كل واحد منا على عادته، حتى تلقوا الشياطين والنار، وألق الملائكة والجنّة.

﴿ المسألة الثانية ﴾ قوله ( لكم دينكم ) يفيد الحصر ، ومعناه لكم دينكم لا لغيركم ، ولى ديني لا لغيرى ، وهو إشارة إلى قوله ( وأن ليس للانسان إلا ما سعى ، ولا تور وازرة وزر أخرى ) أى أنا مأمور بالوحى والتبليغ ، وأنتم مأمورون بالامتثال والقبول ، فأنا لما فعات ماكلفت به خرجت عن عهدة التكليف ، وأما إصرار كم على كفركم ، فذك بما لا يرجع إلى منه ضرر البتة .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ جرت عادة الناس بأن يتمثلوا بهذه الآية عند المتاركة ، وذلك غير جائز لآنه تعالى ما أنزل القرآن ليتمثل به بل ليتدبر فيه ، ثم يعمل بموجبه ، والله سبحانه وتعالى أعلم وأحكم ، وصلى الله على سيدنا ، وعلى آله وصحبه وسلم .

# (١١٠) سَكُلُّ النَّامِ النَّ

إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ إِذَا جَاءَ نَصِرَ اللَّهِ ﴾ في الآية لطائف :

﴿ إحداها ﴾ أنه تعالى لما وعد محمداً بالتربية العظيمة بقوله ( ولسوف يعطيك ربك فترضى ) وقوله ( إنا أعطيناك الكوثر ) لاجرم كان يزداد كل يوم أمره ، كا نه تعالى قال يامحمد لم يضيق قلبك، الست حين لم تكن مبعوثاً لم أضيعك بل نصرتك بالطير الأبابيل، وفي أول الرسالة زدت فجملت الطير ملائكة ألن يكفيكم ( أن عدكم ربكم مخمسة آلاف ) ثم الآن أزيد فأقول إنى أكون ناصراً لك بذاتى ( إذا جاء نصر الله ) فقال إلهي إنما تتم النعمة إذا فتحت لى دارمولدى ومسكنىفقال(والفتح) فقال إلهي لكن القوم إذا خرجوا ، فأى لذَّة في ذلك فقال ( ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً ) ثم كا نه قال هل تعلم يا محمد بأى سبب وجدت هذه التشرُ يفات الثلاثة إنما وجدتها لأنك قلت في السورة المتقدمة ( يا أنها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ) وهذا يشتمل على أمور ثلاثة (أولها) نصرتني بلسانك فكان جزاؤه ( إذا جاء نصر الله ) (وثانيها) فتحت مكة قلبك بعسكر التوحيد فأعطيناك فتح مكة وهو المراد مِن قوله ، والفتح ( والثالث ) أدخلت رعية جوارحك وأعضائك في طاعتي وعبوديني فأنا أيضا أدخلت عبادي في طاعتك ، وهو المراد من قوله ( يدخلون فى دين الله أفواجاً ) ثم إنك بعــد أن وجدت هــذه الخلُّع الثلاثة فابعث إلى حضرتى بثلاث أنواع من العبودية تهادوا تحابوا ، إن نصرتك فسسح ، وإنَّ فتحت مكة فاحمد وإن أسلموا ، فاستغفر ، وإنما وضع فى مقابلة ( نصر الله ) تسبيحه ، لآنالتسبيح هو تنزيه الله عن مشابهة المحدثات، يعنى تشاهد أنه نصرك ، فإياك أن تظن أنه إنما نصرك لأنك تستحق منه ذلك النحر ، بل اعتقد كونه منزهاً عن أن يسنحق عليه أحد من الحلق شيئاً ، ثم جعل في مقابلة فتح مكة الحمد لان النعمة لا يمكن أن تقابل إلا بالحمد ، ثم جعل فى مقابلة دخول الناس فى الدين الاستغفار . وهو المراد من قوله ( واستغفر لذنبك ، وللمؤمنين والمؤمنات ) أى كثرة الاتباع بما يشغل القلب باذة الجاه والقبول، فاستغفر لهذا القدر من ذنبك ، واستغفر لذنبهم فابهم كاماكانوا أكثر كانت ذنوبهم أكثر فكان احتياجهم إلى استغفارك أكثر (الوجه الثانى) أنه عليه السلام لما تبرأ عن الكفر وواجههم بالسوء فى قوله (يا أيها الكافرون) كائه خاف بعض القوم فقال من تلك الحشونة فقال (لكم دينكم ولى دين) فقيل يا محمد لا تخف فإنى لا أذهب بك إلى النصر بل أجى. بالنصر إليك (إذا جاء نصرالله) نظيره « زويت لى الارض » يعنى لا تذهب إلى الارض بل تجى. الارض إليك (إذا جاء نصرالله) نظيره « زويت لى الارض على المنابع أولى قاب قوسين (سبحان الذى أسرى بعبده) بل أزيد على هذا فأفضل فقراء أمتك على أغنيائهم ثم آمر الاغنياء بالصحايا ليتخذوها مطايا فإذا بق الفقير من غير عطية أسوق الجنة إليه (وأز لفت الجنة للمتقين) (الوجه الثالث) كانه سبحانه قال يا محمد إن الدنيا لا يصفو كدرها ولا تدوم محنها ولا نعيمها فرحت بالكوثر فتحمل مشقة سفاهة السفهاء حيث قالوا اعبد آلهتنا حتى نعبد إلهك فلما تبرأ فرحت بالكوثر فتحمل مشقة سفاهة السفهاء حيث قالوا اعبد آلهتنا حتى نعبد إلهك فلما تبرأ علم وضاق قلبه من جهتهم قال أبشر فقد جاء نصر الله فلما استبشر قال الرحيل الرحيل أما علمت أنه لا بد بعد الدكمال من الزوال ، فاستغفره أيها الإنسان لا تحزن من جوع الربيع فعقيبه على الخريف ولا تفرح بغنى الحريف فعقيبه وحشة الشتاء ، فكذا من تم إقباله لا يبق له إلا الغير ومنه :

#### إذا تم أمر دنا نقصه توقع زوالا إذا قيل تم

إلهى لم فعلت كذلك قال حتى لا نضع قلبك على الدنيا بل تكون أبداً على جناح الارتحال والسفر (الوجه الرابع) لما قال في آخر السورة المتقدمة (لكم دينكم ولى دين) فكانه قال إلمى وما جزاتى فقال نصر الله فيقول وما جزاء عمى حين دعاتى إلى عبادة الآصنام فقال (تبت يدا أبي لهب) فإن قيل فلم بدأ بالوعد قبل الوعيد ، قلنا لوجوه (أحدها) لآن رحمته سبقت غضبه (والثانى) ليكن الجنس متصلا بالجنس فإنه قال (ولى دين) وهو النصر كقوله (يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ، فأما الذين اسودت وجوههم) ، (وثالثها) الوفاء بالوعد أهم في الكرم من الوفاء بالانتقام ، فتأمل في هذه المجانسات الحاصلة بين هذه السور مع أن هذه السورة من أوائل ما نزل بمكد ليعلم أن ترتيب هذه السور من الله وبأمره (الوجه الحاسس) أن في السورة المنقدمة لم يذكر شيئاً من أسهاء الله ، بل قال ما أعبد بلفظ ما ، كانه قال لا أذكر اسم الله حتى لا يستخفوا فتزداد عقوبتهم ، وفي هذه السورة ذكر بلفظ ما ، كانه قال لا أذكر اسم الله حتى لا يستخفوا فتزداد عقوبتهم ، وفي هذه السورة ذكر اسمى مع الكافرين حتى لا يهينوه واذكره مع الأولياء حتى يكرموه (الوجه السادس) قال النحويون إذا منصوب بسبح ، والتقدير فسبح محمد ربك إذا جاء نصر الله ، كانه سبحانه يقول النحريون إذا منصوب بسبح ، والتقدير فسبح محمد ربك إذا جاء نصر الله ، كانه سبحانه يقول جعلت الوقت ظرفاً لما تريده وهو النصر والفتح والظفر . وملات ذلك الظرف مرب هذه

الاشياء ، وبعثته إليك فلا ترده على فارغاً ، بل املاه من العبودية ليتحقق معنى و تهادوا تحابوا » فكان محداً عليه السلام قال : بأى شيء أملاً ظرف هديتك وأنا فقير ، فيقول الله في المعنى : إن لم تجد شيئاً آخر فلا أقل من تحريك اللسان بالتسبيح والحمد والاستغفار ، فلما فعل محمد عليه العسلاة والسلام ذلك حصل معنى تهادوا ، لا جرم حصلت المحبة ، فلهمذا كان محمد حبيب الله ( الوجه السابع )كا نه تعالى يقول : إذا جادك النصر والفتح و دخول الناس في دينك ، فاشتغل أنت أيضاً بالتسبيح والحمد والاستغفار ، فإنى قلت ولئن شكرتم الازيدنكم فيصير اشتغالك بهذه الطاعات سبباً لمزيد درجاتك في الدنيا والآخرة ، ولا تزال تكون في النرق حتى يصير الوجه الثامن ) أن الإيمان إنما يتم بأمرين : بالنفي والإثبات وبالبراءة والولاية ، فالنفي والبراءة قوله ( إذا جاء فصر الله ) فهذه هي الوجوه الكلية المتعلقة بهذه السورة .

واعلم أن في الآية أسراراً ، وإنما يمكن بيانها في معرض السؤال والجواب.

(الحواب) الأول ) ما الفرق بين النصر والفتح حتى عطف الفتح على النصر ؟ (الجواب) من وجوه (أحدها) النصر هو الإعانة على تحصيل المطلوب، والفتح هو تحصيل المطلوب الذي كان متعلقاً، وظاهر أن النصر كالسبب الفتح، فلهذا بدأ يذكر النصر وعطف الفتح عليه (وثانيها) يحتمل أن يقال النصر كال الدين ، والفتح الإقبال الدنيوى الذي هو تمام النعمة ، ونظير هذه الآية قوله (اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى) (وثالثها) النصر هو الظفر في الدنيا على المنتح بالجنة ، كما قال (وفتحت أبوابها) وأظهر الافوال في النصر أنه الغلبة على قريش أو على جميع العرب .

(السؤال الثانى) أن رسول الله عليه كان أبداً منصوراً بالدلائل والمعجزات ، ف المعنى من تخصيص لفظ النصر بفتح مكة ؟ (والجواب) من وجهين (أحدهما) المراد من هذا النصر هو النصر الموافق للطبع ، وإيما جعل لفظ النصر المطلق دالا على هذا النصر المخصوص ، لأن هذا النصر لعظم موقعه من قلوب أهل الدنيا جعل ما قبله كالمعدوم ، كما أن المثاب عند دخول الجنة يتصور كانه لم يذق نعمة قط ، والى هذا المعنى الاشارة بقوله تعالى (وزلزلوا حتى يقول الرسول والذين آمنوا معه متى نصر الله ) ، (وثانيهما) لعمل المراد نصر الله فى أمور الدنيا الذى حكم به لانبيائه كقوله (إن أجل الله إذا جاء لا يؤخر) .

﴿ السؤال الثالث ﴾ النصر لا يكون إلا من الله ، قال تعالى ( وما النصر إلا من عند الله ) فا الفائدة فى هذا التقييد وهو قوله ( نصر الله ) ؟ والجواب معناه نصر لا يليق إلا بالله ولا يليق أن يفعله إلا الله أو لا يليق إلا بحكته ويقال هذا صنعة زيد إذا كان زيد مشهوراً بإحكام الصنعة ، والمراد منه تعظيم حال تلك الصنعة ، فكذا ههذا ، أو نصر الله لأنه إجابة لدعائهم ( متى نصرالله ) فيقول هذا الذى سألتموه .

(السؤال الرابع) وصف النصر بالجي. بجاز وحقيقته إذا وقع نصر الله فما الفائدة في ترك الحقيقة وذكر المجاز؟ الجواب فيه إشارات: (إحداها) أن الأمور مربوطة بأوقاتها وأنه سبحانه قدر لحدوث كل حادث أسباباً مهينة وأوقاتاً مقدرة يستحيل فيها النقدم والتأخر والتغير والتبدل فإذا حضر ذلك الوقت وجاء ذلك الزمان حضر معه ذلك الآثر وإليه الإشارة بقوله (وإن من شيء لا عندنا خزائنه ، وما ننزله إلا بقدر معلوم) ، (وثانيها) أن اللفظ دل على أن النصر كان كالمشتاق إلى محد صلى الله عليه وسلم ، وذلك لآن ذلك النصر كان مستحقاً له يحكم الوعد فالمقتضى كان موجوداً إلا أن تخلف الآثر كان لفقدان الشرط فكان كالثقيل المعلق فان ثقله يوجب الهوى على أن العلاقة مانعة فالنقيل يكون كالمشتاق إلى الهوى ، فكذا ههنا النصر كان كالمشتاق إلى محد صلى الله عليه وسلم (وثالثها) أن عالم العدم عالم لا نهاية له وهو عالم الظلمات إلا أن في قعرها ينبوع الجود والرحمة وهو ينبوع جود الله وايجاده ، ثم انشعبت بحار الجود والآنوار وأخذت في السيلان ، وسيلانها يقتضى في كل حين وصولها إلى موضع ومكان معين فيحار رحمة الله و نصر ته كانت آخذة في السيلان من الآزل فكانه قبل يامجد قرب وصولها إليك ومجيمًا إليك فاذا جاءتك كانت آخذة في السيلان من الآزل فكانه قبل يامجد قرب وصولها إليك وجيمًا إليك فاذا جاءتك أمواج هذا البحر فاشتغل بالتسبح والتحميد والاستفقار فهذه الثلاثة هي السفينة التي لا يمكن أمواج هذا البحر فاشتغل بالتسبح والتحميد والاستفقار فهذه الثلاثة هي السفينة التي لا يمكن أمواج هذا البحر فاشتغل بالتسبح والتحميد والاستفقار فهذه الثلاثة هي السفية التي لا يمكن أمواج عبر القهر والكبرياء استعان بقوله ( بسم الله مجراها ومرساها ) .

(السؤال الخامس) لاشك أن الذين أعانوا رسول الله يتلق على فتح مدكة مم الصحابة من المهاجرين والأنصار ،ثم إنه سمى نصرتهم لرسول الله ( نصر الله ) في السبب في أن صار الفعل الصادر عنهم مضافاً إلى الله ؟ ( الجواب ) هذا بحر يتفجر منه بحر سر القضاء والقدر ، وذلك لآن فعلهم فعل الله ، وتقريره أن أفعالهم مسندة إلى ما في قلوبهم من الدواعي والصوارف ، وتلك الدواعي والصوارف أمور حادثة فلابد لها من محدث وليس هو العبد ، وإلا لزم التسلسل ، فلا بد وأن يكون الله تعالى ، فيكون المبدأ الآول والمؤثر الابعد هو الله تعالى ، ويكون المبدأ الاقرب هو العبد . فمن هذا الاعتبار صارت النصرة المضافة إلى الصحابة بعينها مضافة إلى المبدأ الاقرب هو العبد . فمن هذا الاعتبار صارت النصرة المضافة إلى الصحابة بعينها مضافة إلى وهذا بخالف النص ، لأنه قال ( إن تنصروا الله ينصركم ) فجعل نصرنا له مقدماً على نصره لنا والجواب ) أنه لا امتناع في أن يصدر عن الحق فعل ، فيصير ذلك سبباً لصدور فعل عنا ، ثم الفعل عنا ينساق إلى فعل آخر يصدر عن الرب ، فإن أسباب الحوادث ومسباتها متسلسلة على ترتيب عجيب يعجز عن إدراك كيفيته أكثر العقول البشرية .

﴿ السؤال السادس ﴾ كلمة (إذا)للستقبل، فههنا لما ذكر وعداً مستقبلا بالنصر، قال (إذا جاء نصر من ربك جاء نصر الله ) فذكر ذاته باسم الله ، ولما ذكر النصر الماضى حين قال (ولئن جاء نصر من ربك

## وَٱلْفَنْحُ ٢

ليقولن) فذكره بلفظ الرب، فما السبب فى ذلك؟ ( الجواب) لأنه تعالى بعد وجود الفعل صار رباً ، وقيله ماكان رباً لكنكان إلها .

(اسؤال السابع) أنه تعالى قال (إن تنصروا الله ينصركم) وإن محداً عليه السلام نصر الله عين قال (يا أيها الكافرون، لا أعبد ماتعبدون) فكان واجباً بحكم هذا الوعد أن ينصره الله ، فلا جرم قال (إذا جاء نصر الله) فهل تقول بأن هذا النصركان واجباً عليه ؟ (الجواب) أن ماليس بو اجب قد يصير واجباً بالوعد ، ولهذا قيل : وعد الكريم ألزم من دين الغريم ، كيف وبجب على الو الد نصرة ولده ، وعلى المولى نصرة عبده ، بل يجب النصر على الاجنبي إذا تعين بأن كان واحداً اتفاقاً ، وإن كان مشغو لا بصلاة نفسه ، ثم اجتمعت هذه الاسباب في حقه تعالى فوعده مع الكرم وهو أرأف بعبده من الوالد بولده والمولى بعبده وهو ولى يحسب الملك ومولى بحسب الملك ومولى بحسب الملك ومولى بحسب الملك ومولى بحسب الملك ومولى بعبده ، فاهذا قال السلطنة ، وقيوم للتدبير وواحد فرد لا ثانى له فوجب عليه وجوب الكرم نصرة عبده ، فاهذا قال (إذا جاء نصر الله ).

قوله تعالى : ﴿ وَالْفَتَحَ ﴾ ففيه مسائل :

فقال وما يدريك ياعمر لعل الله قد اطلع على أهل بدر فقال اعملو ما شئتم فقد غفرت لـكم ففاضت عَينا عمر ، ثم خرج رسول الله إلى أن نزل بمر الظهران ، وقدم العباس وأبو سفيان إليه فاستأذنا فأذن لعمه خاصة فقال أبو سفيان ، إما أن تأذن لى وإلا أذهب بولدى إلى المفازة فيموت جوعاً وعطشاً فرق قلبه ، فأذن له وقال له : ألم يأن أن تسلم وتوحد ؟ فقال أظل أنه واحد ، ولوكان ههنا غير الله لنصرنا ، فقال : ألم يأن أن تعرف أبي رسوله ؟ مقال إن لي شكا في ذلك ، فقال العباس : أسلم قبل أن يقتلك عمر ، فقال : وماذا أصنع بالعزى ، فقال عمر لولا أنك بين يدى رسول الله لضربت عنفك ، فقال : يامحمد أليس الأولى آن تنرك هؤلا. الاوباش وتصالح قومك وعشيرتك ، فسكان مكة عشيرتك وأفاربك ، و [لا] تعرضهم للشن والغارة ، فقال عليه السلام : هؤلاء نصروني وأعانوني وذبوا عن حريمي ، وأهل مكه أخرجوني وظلموني ، فإن هم أسروا فبسوء صنيعهم ، وأمر العباس بأن يذهب به ويوقفه على المرصاد ليطالع العسكر ، فكانت الكتيبة تمر عليه ، فيقول من مذا ؟ فيقول العباس هو فلان من أمراء الجند إلى أن جاءت الكتيبة الخضراء ألني لا يرى منها إلا الحدق، فسأل عنهم ، فقال العباس : هذا رسول الله ، فقال : لقد أوتى ابن أخيك ملكا عظيماً ، فقال العباس : هو النبوة ، فقال هيهات النبوة ، ثم تقدم ودخل مكة ، وقال إن محمداً جاء بعسكر لا نطيقه أحد، فصاحت هند وقالت : اقتلوا هذا المبشر ، وأخذت بلحيته فصاح الرجل ودفعها عن نفسه ، ولما سمع أبو سفيان أذان القوم للفجر ، وكانوا عشرة ألاف فزع لذلك فزعا شديداً وسأل العباس ، فأحبره بأمر الصلاة ، ودخل رسول الله مكة على راحلته ولحيته على قربوس سرجه كالساجد تواضماً وشكراً ، ثم النمس أبو سفيان الامان ، فقال من دخل دار أبى سفيان فهو آمن ، فقال : ومن تسع دارى ، فقال : ومن دخل المسجد فهو آمن فقال: ومن يسع المسجد، فقال: من ألتي سلاحة فهو آمن ، ومن أغلق بابه فهو آمن ، ثم وقف رسول الله ﷺ على باب المسجد، وقال: لا إله إلا الله وحده صدق وعده ونصر عبده ومزم الاحزاب وحده، ثم قال: يا أهل مكة ما ترون إنى فاعل بكم ، فقالوا خيرا اخ كريم وابن أخ كريم ، فقال اذهبوا فأنتم الطلقا. فاعتقبم ، فلذلك سمى أهل مكة الطلقا. ومن ذلك كان على عليه السلام يقول لمعاوية أبي يستري المولى والمعتق يعني اعتقناكم حين مكننا الله من رقابكم ولم يقل اذهبوا فانتم معتقون ، بل قال : الطلقاء ، لأن المعتق بجوز أن برد إلى الرق ، والمطلقة بجوز تعاد إلى رق النكاح وكانوا بعد على الكفر ، فكان بجوز أن مخونوا فيستباح رقهم مرة أخرى ولأن الطلاق يخص النسوان، وقد ألقوا السلاح وأخذوا المساكن كالنسوان، ولأن المعتق مخلى سبيله يذهب حيث شاء ، والمطلقة تجلس في البيت للعدة ، وهم أمروا بالجلوس بمكة كالنسوان، ثم إن القوم بايمرا رسول الله إلماني على الإسلام ، فصاروا لدخلون في دين الله أفواجا ، روى أنه عليه السلام صلى ثمـان ركمات: أربعة صلاة الضحى. وأربعة أخرى شكرا لله نافلة، فهذا هو

## وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ﴿ وَا

قصة فتح مكة ، والمشهور عند المفسرين أن المراد من الفتح في هذه السورة هو فتح مكة ، وعمل يدل على أن المراد بالفتح فتح مكة أنه تعالى ذكره مقرو نا بالنصر . وقد كان بجد النصر دون الفتح كبدر ، والفتح دون النصر كاجلاء بني النصير ، فإنه فتح البلد لكن لم يأخذ القوم ، أما يوم فتح مكة اجتمع له الامران النصر والفتح ، وصار الحلق له كالارقاء حتى أعتقهم ( القول الشافى ) أن المراد فتح خيبر ، وكان ذلك على يد على عليه السلام ، والقصة مشهورة ، روى أنه أستصحب عالمد بن الوليد ، وكان يساميه في الشجاعة ، فلما نصب السلم قال لخالد : أتتقدم ؟ قال لا ، فلما تقدم على عليه السلام ألا تصارعي ، فقال ألست صرعتك ؟ فقال لا أدرى لشدة الخوف ، وروى أنه قال لعلى عليه السلام ألا تصارعي ، فقال ألست صرعتك ؟ فقال نعم لكن ذاك قبل إسلامي ، ولعل علياً عليه السلام إلما المتنع عن مصارعته ليقع صيته في الإسلام أنه رجل يمتنع عنه على ، أو كان على يقول صرعتك حين كنت كافراً ، أما الآن وأنت مسلم فلا يحسن أن أصرعك ( القول الثالث ) أنه فتح الطائف وقصته طويلة ( والقول الرابع ) المراد النصر على الكفار ، وفتح ملاد الشرك على الإطالاق ، وهو قوله أبي مسلم ( والقول الخامس ) أراد بالفتح ما فتح الله عليه من العلوم ، ومنه قوله ( وقل رب زدني علماً ) لكن حصول الدلم لابد وأن يكون مسبوقاً بانشراح الصدر وصفاء القلب ، وذلك هو المراد من قوله ( إذا جاء نصر الله ) ويمكن أن يكون المراد بنصر الله وصفاء القلب ، وذلك هو المراد من قوله ( إذا جاء نصر الله ) ويمكن أن يكون المراد بنصر الله اعانة على الطاعات والخيرات ، والفتح هو انتفاع عالم المدقولات والووحانيات .

﴿ المسألة الثانية ﴾ إذا حملنا الفتح على فتح مكة ، فللناس فى وقت نزول هذه السورة أو لان (أحدهما) أن فتح مكة كان سنة ثمان ، و نزلت هذه السورة سنة عشر ، و روى أنه عاش بعد نزول هذه السورة سبعين يو ما ، ولذلك سميت سورة التوديع ( والقول الشانى ) أن هذه السورة نزلت قبل فتح مكة ، وهو وعد لرسول الله أن ينصره على أهل مكة ، وأن يفتحها عليه ، ونظيره قوله تعالى ( إن الذى فرض عليك القرآن لرادك إلى معاد ) وقوله ( إذا جاء نصر الله والفتح ) يقتضى الاستقبال ، إذ لا يقال فيما وقع : إذا جاء وإذا وقع ، وإذا صح هذا القول صارت هذه الآية من جلة المعجزات من حيث إنه خبر وجد يخبر، بعد حين مطابقاً له ، والإخبار عن الغيب معجز (فإن قيل) لم ذكر النصر مضافاً إلى الله تعالى ، وذكر الفتح بالآلف واللام ؟ ( الجواب ) الآلف واللام للمعهود السابق ، فينصرف إلى فتح مكة .

قوله تعالى :﴿ ورأيت الناس يدخلون في ديد الله أفواجاً ﴾ فيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ رأيت يحتمل أن يكون معناه أبصرت ، وأن يكون معناه علمت ، فإن كان معنا، أبصرت كان يدخلون في محل النصب على الحال ، والتقدير : ورأيت الناس حال دخولهم

فى دين الله أفواجاً ، وإنكان معناه علمتكان يدخلون فى دين الله مفعولا ثانياً لعلمت ، والتقدير : علمت الناس داخلين فى دين الله .

﴿ المسألة الثانية ﴾ ظاهر لفظ النــاس للعموم ، فيقتضى أن يكون كل الناسكانو ا قد دخلوا فى الوجود مع أن الامر ماكان كذلك ( الجواب ) من وجهين ( الأول ) أن المقصود مر الإنسانية والعقل، إنما هو الدين والطاعة ، على ما قال ( وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ) فمن أعرض عن الدين الحق و بقي على الكفر ، فكا مه ليس بإنسان ، وهذا المعني هو المراد من قوله ( أولئـك كالأنعام بل هم أضل ) وقال (آمنوا كما آمن الناس ) وسئل الحسن بن على عليــه السلام. من الناس؟ فقال نحن الناس، وأشياعنا أشباه الناس، وأعداؤنا النسناس، فقبله على عليه السلام بين عينيه ، وقال الله أعلم حيث يجعل رسالته ، فإن قيل إنهم إنما دُخلوا في الإسلام بعد مدة طويلة و تقصير كثير ، فكيف استحقوا هذا المدح العظيم ؟ فلنا هذا فيه إشارة إلى سمعة رحمة الله ، فإن العبد بعد أن أتى بالـكمفر والمعصية طول عمره ، فإذا أتى بالإيمان فى آخر عمره يقبل إيمانه ، ويمدحه هذا المدح العظيم ، ويروى أن الملائكة يقولون لمثل هذا الإنسان : أتيت و إن كنت قد أبيت . ويروى أنه عليه السلام قال « لله أفرح بتوبة أحدكم من الضال الواجد ، والظمآل الوارد ، والمعي كانالرب تعالى يقول ربيته سبعين سنة ، فإن مات على كفره فلا بد وأن أبعثه إلى النار ، فحينتذ يضيع إحساني إليه في سبعين سنة ، فكلما كانت مدة الـكمفر والعصيان أكثر كانت التوبة عنها أشد قبو لا (الوجه الثاني) في الجواب، روى أن المراد بالناس أهل اليمن، قال أبو هريرة : لما نزلت هذه السورة ، قال رسول ﷺ ﴿ اللَّهُ أَكْبُرُ جَاءُ نَصُرُ اللَّهُ وَالْفَتَحُ ، وجاءُ أمل اليمن قوم رقيقة قلوبهم الإيمان بمان والفقه يمـان والحـكمة يمانية ، وقال أجد نفس ربكم

و المسألة الثالثة في قال جمهور الفقها، وكثير من المتكلمون إن إيمان المقلد صحيح، واحتجوا بهذه الآية، قالوا إنه تعال حكم بصحة إيمان أو لنك الآفواج وجعله من أعظم المتن على محمد عليه السلام، ولو لم يكن إيمانهم صحيحاً لما ذكره في هذا المعرض. ثم انا نهلم قطعاً أنهم ماكابوا عالمين حدوث الآجساد بالدليسل ولا إثبات كونه تعالى منزها عن الجسمية والممكان والحيز ولا إثبات كونه تعالى عالماً بحميع المعلومات التي لا نهاية لها ولا إثبات قيام المعجز التام على يد محمد صلى الله عليه وسلم ، ولا إثبات أن قيام المعجز كيف يدل على الصدق والعلم بأن أو لئك الآعر اب ماكانوا عالمين بهذه الدقائق ضرورى ، فعلمنا أن إيمان المقلد صحيح ، ولا يقال إنهم كانوا عالمين بأصول دلائل هذه المسائل لآن أصول هذه الدلائل ظاهرة ، بل إيما كانوا جاهلين بالتفاصيل بأصول دلائل هذه المسائل لآن أصول هذه الدلائل ظاهرة ، بل إيما كانوا جاهلين بالتفاصيل لا يقبل الزيادة والنقصان ، فإن الدليل إذا كان مشلا مركباً من عشر مقدمات ، فن علم تسعة

منها ، وكان فى المقدمة العاشرة مقلداً كان فى النتيجة مقلداً لا محالة لآن فرع التقليد أولى أن يكون تقليداً وإن كان عالماً بمجموع تلك المقدمات العشرة استحال كون غيره أعرف منه بذلك الدليل ، لآن تلك الربادة إن كانت جزاً معتبراً فى دلالة هذا الدليل لم تكن المقدمات العشرة الاولى بمام الدليل ، فإنه لابد معها من هذه المقدمة الزائدة ، وقد كنا فرضنا تلك العشرة كافية ، وإن لم تكن الزيادة معتبرة فى دلالة ذلك الدليل كان ذلك أمراً منفصلا عن ذلك الدليل كان ذلك أمراً منفصلا عن ذلك الدليل غير معتبر فى كونه دليلا على ذلك المدلول ، فثبت أن العلم بكون الدليل دليلا لا يقبل الزيادة والنقصان ، فأما أن يقال إن أو ائك الاعراب كانوا عالمين بجميع مقدمات دلائل هذه المسائل بحيث ما شذ عنهم من تلك المقدمات واحدة ، وذلك مكابرة أو ما كانوا كذلك . فينتذ ثبت أنهم كانوا مقلدين ، وبما يؤكد ماذكر نا ماروى عن الحسن أنه قال لما فتح رسول الله مكذ أقبلت العرب بعضها على بمض فقالوا إذا ظفر بأهل الحرم وجب إن يكون على الحق ، وقد كان الله أجارهم من أصحاب الفيل ، وكل من أرادهم بسوء ثم أخذوا يدخلون فى الإسلام أفراجاً من غير قتال ، هذا مارواه الحسن ، ومعلوم أن الاستدلال بأنه لما ظفر بأهل مكة وجب أن يكون على الحق ليس بحيد ، فعلمنا أنهم ماكانوا مستدلين بل مقلدين .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ دين الله هو الاسلام لقوله تعالى (إن الدين عند الله الإسلام) ولقوله (ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه ) وللدين أسماء أخرى ، منها الإيمان قال الله تعالى (فأخرجنا من كان فيها من المؤمنين فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين) ومنها الصرط قال تعالى (صراط الله الذي له ما في السموات وما في الأرض) ومنها كلمة الله ، ومنها النور (ليطفئوا نور الله ) ومنها المحرى لقوله (يهدى به من يشاء) ومنها العروة (فقد استمسك بالعروة الوثق) ومنها الحبل (واعتصموا بحبل الله ) ومنها صبغة الله ، وفطرة الله ، وإيما قال (في دين الله ) ولم يقل في دين الرب ، ولا سائر الاسماء لوجهين (الأول) أن هذا الاسم أعظم الاسماء لدلالته على الذات والصفات ، فكأنه يقول هذا الدين إن لم يكن له خصلة سوى أنه دين الله فإنه يكون واجب القبول (والثاني) لو قال دين الرب لكان يشعر ذلك بأن هذا الدين إنما يجب عليك قبوله لانه رباك ، وأحسن إليك وحينذ تكن طاعتك له معللة بطلب النفع ، فلايكون الإحلاص عاصلا ، فكأنه يقول أخلص الحدمة بمجرد أبي إله لا لنفع يعود إليك .

﴿ المسألة الخامسة ﴾ الفوج الجماعة الكثيرة كانت تدخل فيه القبيلة بأسرها بعد ماكانوا يدخلون فيه واحداً واحداً وإثنين إثنين ، وعن جابر بن عبد الله أنه بكى ذات يوم فقيل له ما يبكيك فقال سمعت رسول الله يترائح يقول د دخل الناس فى دين الله أفواجاً ، وسيخرجون منه أفواجاً ، نعوذ بالله من السلب بعد العطاء .

## فَسَبِّحْ بِحَسْدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابَأَ ﴿

قوله تعالى : ﴿ فسبح بحمد ربك واستغفره إنه كان توابا ﴾ فيه مسائل :

﴿ الْمُسَالَةُ الْأُولَى ﴾ أنه تعالى أمره بالتسبيح ثم بالحد ثم بالاستغفار ، ولهذا النرتيب فوائد: ﴿ الفائدة الأولى ﴾ اعلم أن تأخير النصر سنين مع أن محداً كان على الحق بما يثقل على القلب و يقع في القلب أني إذا كنت على الحق فلم لا تنصرني ولم سلطت هؤلاء الكفرة على فلأجل الاعتذار عن هذا الخاطِر أمر, بالتسدِيج ، أما عل قولنا فالمرأد من هذا التنزيه أنك منزه عن أن يستحق أحد عليك شيئاً بلكل ما تفعله فإنما تفعله بحكم المشيئة الإلهية فلك أن تفعل ما تشاء كما تشاء ففائدة التسبيح تنزيه الله عن أن يستحق عليه أحد شيئاً ، وأما على قول المعتزلة مافائدة التنزيه هو أن يعلم العبد أن ذلك التأخير كان بسبب الحـكمة والمصلحة لا بسبب البخل وترجيح الباطل على الحق ، مم إذا فرغ العبد عن تنزيه الله عما لا ينبغي فينئذ يشتغل بحمده على ما أعطى من الإحسان والبر، ثم حينتُذ يشتغل بالاستغفار لذنوب نفسه ( الوجه الشاني ) أن للسائرين طريقين فمهم من قال مارأيت شيئاً إلا ورأيت الله بعــــده ، ومهم من قال ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله قبله ، ولا شك أن هذا الطربق أكمل ، أما يحسب المعالم الحكمية ، فلأن النزول من المؤثر إلى الآثر أجل مرتبة منالصعود من الآثر إلى المؤثر ، وأما بحسب أفكار أرباب الرياضات فلأن ينبوع النور هو واحب الوجود وينبوع الظلمة بمكن الوجود ، فالاستغراق في الأول يكون أشرف لا محالة ، ولأن الاستدلال بالآصل على التبع يكون أقوى من الاستدلال بالتبع على الأصل، وإذا ثبت هذا فنقول: الآية دالة على هذه الطريقة الني هي أشرف الطريقين وذلك لأنه قدم الاشتغال بالخالق على الاشتغال بالنّفس فذكر أولا من الخالق أمرين (أحدهما) التسبيح ( والثانى ) التحميد ، ثم ذكروا في المرتبة الثالثة الاستغفار وهو حالة بمزوجة من الالتفات إلى الخالق وإلى الخلق.

واعلم أن صفات الحق محصورة في السلب والإيجاب والنفي والإثبات والسلوب مقدمة على الإيجابات فالتسبيح إشارة إلى التعرض للصفات السلبية الني لواجب الوجود وهي صفات الجلال ، والتحميد إشارة إلى الصفات الثبوتية له ، وهي صفات الإكرام ، ولذلك فإن القرآن يدل على تقدم الجلال على الإكرام ، ولما أشار إلى هدين النوعين من الاستغفار بمعرفة واجب الوجود نزل منه إلى الاستغفار لآن الاستغفار فيه رؤية قصور النفس ، وفيه رؤية جود الحق ، وفية ظلب لما هو الاصلح والاكمل للنفس ، ومن المعلوم أن بقدر اشتغال العبد بمطالعة غير الله يبق محروماً عن مطالعة حضرة جلال الله ، فلهذه الدقيقة أخر ذكر الاستغفار عن التسبيح والتحميد ( الوجه الثالث ) أنه إرشاد للبشر إلى التشبه بالملكية ، وذلك لان أعلى كل نوع أسفل

متصل بأسفل النوع الأعلى ولهـذا قيل آخر مراتب الإنسانية أول مراتب الملكية ثم الملائكة ذكروا في أنفسهم ( ونحن نسبح بحمدك و نقدس اك ) فقوله ههنا ( فسبح بحمد ربك ) إشارة إلى التشبه بالملائكة في قو لهم(و نحن نسبح بحمدك) وقوله همنا (واستغفره) إشارة إلى قوله تعالى( ونقدس لك) لأنهم فسروا قوله ( ونقدس آك ) أي نجعل أنفسنا مقدسة لأجل رضاك والاستغفار يرجع معناه أيضا إلى تقديس النفس، ويحتمل أن يكون المراد أنهم ادعوا لانفسهم أنهم سبحوا بحمدى ورأوا ذلك من أنفسهم ، وأما أنت فسبح بحديدي واستغفر من أن ترى تلك الطاعة من نفسك بل يجب أن تراها من ترفيق وإحساني ، ويحتمل أن يقال الملائكة كما قالوا في حق أنفسهم (ونحن نسبح محمدك و نقدس لك ) قال الله في حقهم ( و يستغفرون للذين آمنوا ) فانت يامحمد استغفر للذين جاؤا أفواجاً كالملائكة يستغفرون للدين آمنوا ويقولون (ربنا فاغفر للذين تابعوا واتبعوا سبيلك) (الوجه الرابع) التسبيح هو التطهير ، فيحتمل أن يكون المراد طهر الكعبة من الأصنام وكسرها ثم قال ( بحمد ربك ) أن ينبغي أن يكون إقداءك على ذلك التطهير بواسطة الاستغفار بحمد ربك ، وإعانته و تقويته ، ثم إذا فعلت ذلك فلا ينبغي أن ترى نفسك آتياً بالطاعة اللائقة به، بل يجب أن ترى نفسك في هـذه الحاله مقصرة ، فاطلب الاستغفار عن تقصيرك في طاعته ( والوجه الخامس ) كا مه تعالى يقول يامحمد إما أن تكون معصوماً أو لم تـكن معصوماً فإن كنت معصوما فاشتغل بالتسبيح والتحميد ، وإن لم تكن معصوماً فاشتغل بالاستغفار فتكون الآية كالتنبيه على أنه لافراغ عن التكليف في العبودية كما قال ( واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ) .

﴿ المسألة الثانية ﴾ في المراد من التسبيح وجهان (الأول) أنه ذكر الله بالتنزه سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه فقال تنزيه الله عن كل سوء وأصله من سبح فإن السائح يسبح في الماء كالطير في الهواء ويصبط نفسه من أن يرسب فيه فيهلك أو يتلوث من مقر الماء ومجراه والتشديد للتبعيد لأنك تسبحه أي تبعده عما لا يجوز عليه ، وإيما حسن استماله في تنزيه الله عما لا يجوز عليه من صفات الذات والفعل نفياً وإثباتاً لأن السمكة كما أنها لا تقبل النجاسة فكذا الحق سبحانه لا يقبل مالا ينبغي البتة فاللفظ يفيد التنزيه في الذات والصفات والأفعال (والقول الثاني) أن المراد بالتسبيح الصلاة لأن هدا اللفظ وارد في القرآن بمعني الصلاة قال تعالى (فسبحان الله حين تمسون وحين تصبحون) وقال (فسبح محمد ربك قبل طلوع الشمس) والذي يؤكده أن هذه السورة من آخر ما نزل، وكان عليه السلام في آخر مرضه يقول (الصلاة الشكر صلاها يوم الفتح تمان ركعات » وقال آخرون هي صلاة الضحي ، وقال آخرون: صلاة الشكر صلاها يوم الفتح تمان ركعات » وقال آخرون هي صلاة الضحي ، وقال آخرون: وفيه تنبيه ) على أنه يجب تنزيه صدانك عن أنواع النقائص في الأفوال والأفعال ، واحتج واحتج في النقائص في الأفوال والأفعال ، واحتج

أصحاب القول الأول بالآخبار الكثيرة الواردة فى ذلك ، روت عائشة كان رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد نزول هذه السورة يكثر أن يقول سبحانك اللهم وبحمدك استففرك وأتوب إليك ، وقالت أيضاً كان الرسول يقول كثيراً فى ركوعه سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفرلى وعنها أيضاً كان نبى الله فى آخر أمره لا يقوم ولا يقعد ولا يذهب ولا يجىء إلا قال سبحان الله وبحمده فقلت يارسول الله إنك تكثر من قوله سبحان الله وبحمده قال إلى أمرت بها ، وقرأ (إذا جاء نصر الله) وعن ابن مسعود « لما نزلت هذه السورة كان عليه السلام يكثر أن يقول سبحانك اللهم وبحمدك اللهم اغفر لى إنك أنت التواب الغفور » وروى أنه قال « إنى لاستغفر الله كل يوم مائة مرة » .

المسألة الثالثة الآية تدل على فضل التسبيح والتحميد حيث جعل كافياً في أداء ما وجب عليه من شكر نعمة النصر والفتح، ولم لا يكون كذلك وقوله « الصوم لى » من أعظم الفضائل للصوم فانه أضافه إلى ذاته ، ثم إنه جعل صدف الصدلاة مساوياً للصوم في هذا التشريف ( وأن المساجد لله ) فهدذا يدل على أن الصلاة أفضل من الصوم بكثير ، ثم إن الصلاة صدف للأذكار ولذلك قال (ولذكر الله أكبر) وكيف لا يكون كذلك، والثناء عليه مامدحه معلوم عقلا وشرعاً أما كيفية الصلاة فلا سبيل إليها إلا بالشرع ولذلك جعلت العملاة كالمرصمة من التسبيح والتكبير . فإن قيل عدم وجوب التسبيحات يقتضى أنها أفل درجة من سائر أعمال الصلاة . فلنا الجواب عنه من وجوه : (أحدها) أن سائر أفعال الصلاة بما لا يميل القلب إليه فاحتيج فيها إلى الإيجاب أما التسبيح والتهليل فالعقل داع إليه والروح عاشق عليه فا كنفي بالحب الطبيعي ولذلك قال (والذين آمنوا أشد حباً لله ) ، (وثانها) أن قوله (فسيح) أمر والأمر المطلق للوجوب عند (والذين آمنوا أشد حباً لله ) ، (وثانها) أن قوله (فسيح) أمر والأمر المطلق للوجوب عند الفقهاء ، ومن قال الأمر المطلق للندب قال إنه ههنا للوجوب بقرينة أنه عطف عليه الاستغفار واجب ومن حق العطف النشر بك بين والمعطوف والمعطوف عليه (وثالثها) أنها لو وجبت لكان العقاب الحاصل بتركها أعظم إظهاراً لمزيد تعظيمها فترك الإيجاب خوفاً من هذا المحذور .

و المسألة الرابعة في أما الحمد فقد تقدم تفسيره ، وأما تفسير قوله ( فسنح بحمد ربك ) فذكروا فيه وجوها : (أحدها ) قال صاحب السكشاف أى قل (سبحان الله والحمد الله متعجباً على أراك من عجيب انعامه أى اجمع بينهما تقول شربت الماء باللبن إذا جمعت بينهما خلطاً وشرباً (وثانيها ) أنك إذا حمدت الله فقد سبحته لأن انتسبيح داخل فى الحمد لأن انتناء عليه والشكر له لابد وأن يتضمن تنزيه عن النقائص لأنه لا يكون مستحقاً للثناء إلا إذا كان منزهاً عن النقص ولذلك جعل مفتاح القرآن بالحمد قد وعند فتح مكة قال الحمد لله الذى نصر عبده ، ولم يفتتح كلامه بالنسبيح فقوله (فسبح بحمد ربك ) معناه سبحه بواسطة أن تحمده أى سبحه بهذا الطريق (وثالثها)

أن يكون حالاً ، ومعناه سبح حامداً كقولك اخرج بسلاحك أى متسلحاً (ورابعها) بجوز أن يكون معناه سبح مقدرا أن تحمُّد بعد التسبيح كا نه يقول لايتأنى لك الجمع لفظاً فاجمعهما نيه كما أنك يوم النحر تنوى الصلاة مقدراً أن تنحر بعدها ، فيجتمع لك الثرابان في تلك الساعة كذا ههنا ( وخامسها ) أن تكون هذه الباء هي الني في قولك : فعلت هذا بفضل الله ، أي سبحه بحمد الله وإرشاده وإنعامه ، لا بحمد غيره ، ونظيره في حديث الإفك قول عائشة ﴿ بحمد الله لا بحمدك ﴾ والمعنى: فسبحه محمده ، فإنه الذي هداك دون غيره ، ولذلك روى أنه عليــه السلام كان يقول « الحديثه على الحديثه » ( وسادسها ) روى السدى بحمد ربك ، أى بأمر ربك ( وسابعها ) أن تكون الباء صلة زائدة ، ويكون التقدير : سبح حمد ربك ، ثم فيه احتمالات (أحدها) اختر له أطهر المحامد وأزكاها (والثانى) طهر محامد ربك عن الرياء والسمعة ، والتوسل بذكرها إلى الاغراض الدنيوية الفاسدة (والثالث) طهر محامد ربك عن أن تقوله جنَّت بهـ كما يليق به . وإليه الإشارة بقواء ( وما قدروا الله حق قدره ) ( و ثامنها ) أى انت بالتسبيح بدلًا عن الحمـد الواجب عليك ، وذلك لأن الحمد إنما يجب في مقابلة النعم ، ونعم الله علينا غير متناهية ، فحمدها لا يكون في وسع البشر ، ولذلك قال ( وإن تعدوا نعمة الله لا تحصُّوها ) فكا مه تعالى يقول : أنت عاجز عن الحد ، فأت بالتسبيح والتنزيه بدلا عن الحمد ( و تاسعها ) فيــه إشارة إلى أن التسبيح والحد أمر ان لا يجوز تأخير أجدهما عن الثانى ، ولا يتصور أيضاً أن يؤتى بهما معاً ، فنظيره من ثبت له حق الشفعة وحق الرد بالعيب ، وجب أن يقول : اخترت الشفعة بردى ذلك المبيع ، كذا قال ( فسبح بحمد ربك ) ليقعا معاً ، فيصير حامداً مسبحاً في وقت واحد معاً (وعاشرها ) أن يكون المراد سبح قلبك ، أى طهر قلبك بو اسطة مطالعة حمد ربك ، فإنك إذا رأيت أن الكل من الله ، فقد طهرت قلبك عن الالتفات إلى نفسك وجهدك ، فقوله ( فسبح ) إشارة إلى نغي ماسوى الله تعالى ، وقوله ( بحمد ربك ) إشارة إلى رؤبة كل الأشياء من الله تعالى .

و المسألة الخامسة في في قوله (واستغفره) وجوه (أحدها) لعله عليه السلام كان يتمنى أن ينتقم عن آذاه، ويسأل الله أن ينصره، فلما سمع (إذا جاء نصرالله) استبشر، لمكن لوقرن بهذه البشارة شرط أن لا ينتقم التنفصت عليه تلك البشارة، فذكر لفظ الناس وأنهم يدخلون في دين الله وأمره بأن يستغفر للداخلين لكن من المعلوم أن الاستغفار لمن لاذب لا يحسن فعلم الذي والمنتقق بهذا الطريق أبه تعالى ندبه إلى العفو وترك الانتقام، لأنه لما أمره بأن يطلب لهم المغفرة فكيف يحسن منه أن يشتغل بالانتقام منهم ؟ ثم ختم بلفظ التواب كا نه يقول إن قبول التوبة حرفته فكل من طلب منه التوبة أعطاه كما أن البياع حرفته ببع الامتعة التي عنده فكل من طلب منه شيئاً من تلك الامتعة باعه منه ، سواء كان المشترى عدواً أو ولياً ، فكذ الرب سبحانه يقبل التوبة سواء كان التائب مكما أو مدنياً ، ثم إنه عليه السلام امتثل أمر الرب تعالى فين قالوا له أخ كريم وابن أخ كريم قال لهم الفخر الرازي – ج ٢٢ م ١١ الفخر الرازي – ج ٢٢ م ١١ الفخر الرازي – ج ٢٢ م ١١

( لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لـكم ) أى أمرنى أن استغفر لـكم فلا يجوز أن يردنى ( وثالثها ) أن قوله ( واستغفره ) إما أن يكون المراد واستغفر الله لنفسك أو لامتك ، فإن كان المراد هو الأول فهو يتفرع على أنه هل صدرت عنه معصية أم لا فن قال صدرت المصية عنه ذكر فى قائدة الاستعفار وجوهاً : (أحدها) أنه لا يمتنع أن تكون كثرة الاستغفار منه تؤثر في جعل ذنبه صغيرة ( وثانيها ) لزمه الاستغفار لينجو عن ذنب الإصرار ( وثالثها ) لزمه الاستغفار ليصير الاستغفار جابراً للذنب الصغير فلا ينتقض من ثوابه شي. أصلا ، وأما من قال ما صدرت المعصية عنه فذكر في هـذا الاستغفار وجوها : (أحدها) أن استغفار النبي جار بجرى التسبيح وذلك لأنه وصف الله بأنه غفار (وثانيها) تعبده الله بذلك ليقتدى به غيره إذ لايأمن كل مكلف عن تقصير يقع منه في عبادته ، وفيه تنبيه على أنه مع شدة اجتهاده وعصمته ماكان يستغني عن الاستغفار فكيف من دونه ( وثالثها ) أن الاستغفار كان عن ترك الأفضل ( ورابعها ) أن الاستغفاركان بسبب أن كل طاعة أتى بها العبد فإذا قابلها بإحسان الرب وجدها قاصرة عن الوفاء بأداء شكر تلك النعمة ، فليستغفر الله لاجل ذلك ( وخامسها ) الاستغفار بسبب التَّقصير الواقع في السلوك لأن السائر إلى الله إذا وصل إلى مقام في العبودية ، ثم تجاوز عنه فبعد تجاوزه عنه يرى ذلك المقام قاصراً فيستغفر الله عنه ، ولماكانت مراتب السير إلى الله غير متناهية لاجرم كانت مراتب هذا الاستغفار غير متناهية ، أما الاحتمال ( الثاني ) وهو أن يكون المراد واستغفره لذنب أمتك فهو أيضاً ظاهر ، لأنه تعالى أمر، بالاستغفار لذنب أمته في قوله ( واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات ) فههنا لما كثرت الامة صار ذلك الاستغفار أوجب وأهم ، وهكذا إذا قلنًا المراد ههمنا أن يستغفر لنفسه ولامته .

و المسألة السادسة ﴾ في الآية إشكال ، وهو أن التوبة ،قدمة على جميع الطاعات ، ثم الحمد مقدم على التسبيح ، لأن الحمد يكون بسبب الإنعام ، والإنهام كما يصدر عن المنزه فقد يصدر عن غيره ، فكان ينبغي أن يقع الابتداء بالاستهار ، ثم بعده يذكر الحمد ، ثم بعده يذكر التسبيح ، فما السبب في أن صار مذكوراً على العكس من هذا الترتيب ؟ (وجوابه) من وجوه (أولها) العلم ابتدا بالاشرف ، فالاشرف نارلا إلى الاخس فالاخس ، تنبها على أن النزول من الخالق الى الحالق المالية والمهم المنه على أن التسبيح والحمد السادر عن العبد إذا صار مقابلا بجلال الله وعزته صار عين الذنب ، فوجب الاستغفار منه الصادر عن العبد إذا صار مقابلا بجلال الله وعزته صار عين الذنب ، فوجب الاستغفار منه (وثالثها) التسبيح والحمد إشارة إلى الشفقة على خلق (الله والأول كالصلاة ، والاستغفار إشارة إلى الشفقة على خلق الله ، والاستغفار إشارة إلى الشفقة على خلق الله ، والاستغفار إشارة إلى الشفة على الله ، والاستغفار إشارة إلى الشفة على خلق الله ، والأول كالصلاة ، والثاني كالزكاة ، وكما أن الصلاة مقدءة على الزكاة ، فكذا ههنا .

﴿ المِسْأَلَةُ السَّابِعَةُ ﴾ الآية تدل على أنه عليه الصلاة والسلام كان يجب عليه الإعلان بالتسبيخ والاستغفار ، وذلك من وجره ( أحدها ) أنه عليه الصـلاة والسلام كانٍ مأموراً بإبلاغ السورة إلى كل الأمة حتى يبقى نقل القرآن متواتراً ، وحتى نعلم أنه أحسن القيام بتبليغ الوحى ، فوجب عليه الإتيان بالتسبيح والاستغفار على وجه الإظهار ليحصل هذا الغرض (وثانيها) أنه من جملة المقاصد أن يصير الرسول قدوة للأمة حتى يفعلوا عند النعمة والمحنة ، ما فعله الرسول من تجديد الشكر والحد عند تجديد النعمة (وثالثها) أن الإغلب فى الشاهد أن يأتى بالحمد فى ابتداء الأمر ، فأمر الله رسوله بالحمد والاستغفار دائماً ، وفى كل حين وأوان ليقع الفرق بينه وبين غيره ، ثم قال واستغفره حين نعيت نفسه إليه ليفعل الامة عند اقتراب آجالهم مثل ذلك .

والمسألة المثامنة في الآية سؤالات (أحدها) وهو أنه قال (إنه كان تواباً) على الماضى وحاجتنا إلى قبوله في المستقبل (وثانها) هلا قال غفاراً كما قاله في سورة نوح (وثالثها) أنه قال (نصر الله) وقال (في دين الله) الم لم يقل بحمد الله بل قال (بحمد ربك) (والجواب) عن الأول من وجوه (أحدها) أن هذا أبلغ كانه يقول ألست أثنيت عليكم بأنكم (خير أمة أخرجت للناس) ثم من كان دونكم كنت أقبل توبتهم كاليهود فإنهم بعد ظهور المعجزات العظيمة ، وفلق البحر ونتق الجبل ، ونزول المن والسلوى عصوا ربهم . وأتوا بالقبائح ، فلما تابوا قبلت توبتهم فإذا كنت قابلا للتوبة بمن دونكم أفلا أقبلها منكم (وثانيها) متذكثير كنت شرعت في قبول توبة العصاة والشروع ملزم على قبول النعمان فكيف في كرم الرحن (وثالثها) كنت تواباً قبل أن آمركم بالاستغفار أفلا أقبل وقد أمرتكم بالاستغفار (ورابعها) كانه إشارة إلى تخفيف جنايتهم أي لستم بأول من جني وتاب بل هو حرفي ، والجناية مصيبة للجاني والمصيبة إذا عمدت خفت (وخامسها) كانه نظير ما يقال :

#### لقد أحسنالله فيما مضى كذلك يحسن فيما ٍ بقى

(والجواب) عن السؤال الشانى من وجوه (أحدها) لعله خص هذه الآمة بزيادة شرف لأنه لا يقال فى صفات العبد غفار ، ويقال تواب إذا كان آنيا بالنوبة ، فيقول تعالى كنت لى سمياً من أول الآمر أنت مؤمن ، وأنا مؤمن ، وإن كان المعنى مختلفاً فتب حتى تصدير سمياً لى آخر الآمر ، فأنت تواب ، وأنا تواب ، ثم إن التواب فى حق الله ، هو أنه تعالى يقبل التوبة كثيراً فنبه على أنه يجب على العبد أن يكون إتيانه بالتوبة كثيراً (وثانها) إنما قيل تواباً لأن القائل قد يقول أستغفر اللهوليس بتائب ، ومنه قوله و المستغفر بلسانه المصربقله كالمستهزى و بربه ان انقيل فقد يقول أتوب ، وليس بتائب ، قانا فإذا يكون كاذباً ، لأن التوبة اسم للرجوع والندم ، مخلاف الاستغفار أوب وليس بتائب ، قانا فإذا يكون كاذباً ، لأن التوبة ، وفيه تنبيه على أن خواتيم الأعمال عجبان تكون بالتوبة والاستغفار ، وكذا خواتيم الأعمال ، وروى أنه لم يجلس مجلساً إلا ختمه بالاستغفار (والجواب) عن السؤال الثالث أنه تعالى راعى العدل فذ كر اسم الذات مرتين وذكراسم الفعل مرتين (أحدهما) الرب (والثانى) التواب ، ولما كانت التربية تحصل أولا والتوابية آخراً ، لاجرم ذكر اسم الرب أولا واسم التواب آخراً .

و المسألة التاسعة في الصحابة اتفقوا على أن هذه السورة دلت على أنه نعى لرسول إلله وللم روى أن العباس عرف ذلك وبكى فقال النبي صلى الله عليه وسلم ما يبكيك فقال نعيت إليك نفسك فقال الامركما تقول ، وقيل إن ابن عباس هو الذى قال ذلك فقال عليه الصلاة والسلام ولقد أوتى هذا الفلام علماً كثيراً » روى أن عمر كان يعظم إبن عباس ويقربه ويأذن له مع أهل بعد ، فقال عبدالرحمن أتأذن لهذا الفتى معنا ، وفي أبنائنا من هو مثله ؟ فقال لانه بمن قد علمتم قال ابن عباس فأذن لهم ذات يوم وأذن لى معهم فسألهم عن قول الله (إذا جاء نصر الله) وكانه ماسألهم إلا من أجلى فقال بعضهم أمر الله نبيه إذا فتح أن يستغفره ويتوب إليه ، فقلت ليس كذلك ولكن نعيت إليه نفسه فقال عمر ما أعلم منها إلا مثل مانه لم ، ثم قال كيف تلوموني عليه بعد ماثرون ، وروى أنه لما نزلت هذه السورة خطب وقال وإن عبداً خيره الله بين الدنيا وبين لمن وجوه (أحدها) قال بعضهم إنما عرفوا ذلك لما روينا أن الرسول خطب عقيب السورة من وجوه (أحدها) قال بعضهم إنما عرفوا ذلك لما روينا أن الرسول خطب عقيب السورة وذكر التخير (وثانيها) أنه لما ذكر حصول النصر والفتح ودخول الناس في الدين أفواجاً دل وذكر التخير (وثانيها) أنه لما ذكر حصول النصر والفتح ودخول الناس في الدين أفواجاً دل

#### إذا تم شيء دنا نقصه توقع زوالا إذا قيل تم

(وثالثها) أنه أمره بالتسبيح والحدوالاستغفار مطلقا واشتغاله به يمنعه عن الاشتغال بأمر الآمة فكان هذا كالتنبيه على أن أمر التبليغ قد تم وكمل ، وذلك يوجب الموت لأنه لو بتى بعد ذلك لكان كالمعزول عن الرسالة وأنه غير جائز (ورابعها) قوله (واستغفره) تنبيه على قرب الأجلكا أنه يقول قرب الوقت ودنا الرحيل فتأهب للأمر ، ونبهه به على أن سبيل الساقل إذا قرب أجله أن يستكثر من التوبة (وخامسها) كا أنه قبل له كان منتهى مطلوبك فى الدنيا هذا الذى وجدته ، وهو النصر والفتح والاستيلاء ، والله تعالى وعدك بقوله دوالآخرة خير الكمنالأولى ، فلماوجدت أقصى مرادك فى الدنيا فانتقل إلى الآخرة اتفوز بتلك السعادات العالية . في المسألة العاشرة في ذكرنا أن الأصح هو أن السورة نزلت قبل فتح مكة . وأما الذين قالوا إنها نزلت بعد فتح مكة ، فذكر الماوردى أنه عليه السلام لم يلبت بعد نزول هذه السورة الاستين يوماً مستديماً للنسبيح والاستغفار ، وقال مقاتل عاش بعدها حولا ونزل (اليوم أكملت لكم يوماً مستديماً للنسبيح والاستغفار ، وقال مقاتل عاش بعدها خسين يوماً ، ثم نزل (لقد جاء كم دينكم) فعاش بعدها أحد عشر يوماً وفي رواية أخرى عاش بعدها ضبعة أيام الاواقة أعلم كيف كان ذلك . وماش بعدها أحد عشر يوماً وفي رواية أخرى عاش بعدها سبعة أيام الواقة أعلم كيف كان ذلك .

### (۱۱۱) سُوِّ الْمُسِيَّلِ مَكِينَهُ وَلَيْنَانِهَا خِيشُنْ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

اعلم أنه تعـالى قال ( وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ) ثم بين في سورة ( قل يا أيهــا الكافرون ) أن محداً عليه الصلاة والسلام أطاع ربه وصرح بنني عبادة الشركا. والاضداد وان الكافر عصى ربه واشتغل بعبادة الاضداد والآنداد ، فكا نه قيل : إلهنا ما ثواب المطيع ، وما عقاب العاصى ؟ فقال ثو اب المطيع حصول النصر والفتح. والاستيلاء في الدنيا والثواب الجزيل فى العقى ، كما دل عليه سورة ( إذا جا. نصر الله ) وأما عقاب العاصى فهر الخسار فى الدنيا والعقاب العظيم في العقبي ، كما دات عليه سورة (تبت) ونظيره قوله تعالى في آخر سورة الانعام ( وهو الذي جملكم خلائف الارض ورفع بعضكم فوق بعض درجات ) فكا نه قيل إلهنا أنت الجواد المنزه عن البخل والقادر المنزه عن العجز ، فما السبب في هذا التفاوت ؟ فقال (ليبلوكم فيها آتا كم) فكأنه قيل إلحنا فإذا كان العبد مذنباً عاصياً فكيف حاله ؟ فقال في الجواب (إن ربك سريع العقاب) وإن كان مطيعاً منقاداً كان جزاؤه أن الرب تعالى يكون غفوراً لسيئاته في الدنيا رحيما كريمـا في الآخرة، وذكروا في سبب نزول هـذه السورة وجوها ( أحدها ) قال ان عبـاسكان رسول الله يكتم أمره في أول المبعث ويصلي في شعاب مكه ثلاث سنين إلى أن نزل قوله تعمالي ( وأنذر عشيرتك الاقربين ) فصعد الصفا و نادى يا آل غالب فخرجت إليه غالب من المسجد فقال أبو لهب هذه غالب قد أتنك فما عندك؟ ثم نادى يا آل لؤى فرجع من لم يكن من لؤى فقال أبو لهب هذه لؤى قد أتنك فما عندك ؟ ثم قال يا آل مرة فرجع من لم يكن من مرة ، فقال أبو لهب هذه مرة قد أتتك فيها عندك؟ ثم قال يا آل كلاب ، ثم قال بعده يا آل قصى ، فقال أبو لهب هذه قصى قد أتتك فيا عندك؟ فقال إن الله أمرني أن أنذر عشيرتي الاقربين وأنتم الاقربون ، اعلموا أبي لا أملك لكم من الدنيا حظاً ولا من الآخرة نصيباً إلا أن تقولوا لا إله إلا الله فأشهد بها لسكم عند ربكم فقال أبو لهب عند ذلك تباً لك ألهذا دعرتنا ، فنزلت السورة (و ثانيها) روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صعد الصفا ذات يوم وقال ياصباحاه فاجتمعت إليه قريش فقالوا مالك؟ قال أرأيتم إن أخبرتكم أن العدو مصبحكم أو ءسيكم أما كنتم تصدقوني ؟ قالوا بلي قال فإني نذير لكم بين يدى عذاب شديد ، فقال عند ذلك أبو لهب ماقال فنزلت السورة (و ثالثها) أنه جمع اعمامه وقدم إليهم طعاماً في صحفة فاستحقروه وقالوا إن أحدنا يأكلكل الشاة ، فقــال كلوا فأكلوا حتى شبعوا ولم ينقص من الطعام إلااليسير ، ثم قالوا فما عندك ؟ فدعاهم إلى ألإسلام فقال أبولهب ماقال ، وروى أنه قال أبو لهب فمالي إن أسلمت فقال ما للسلمين ، فقال أفلا أفضل عليهم ؟ فقال

# لِنُ لِنُهِ الرَّحْمُ الرِّحِيمِ

# تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَمُ إِ

النبي عليه الصلاة والسلام بمباذا تفضل! فقال تبآ لهذا الدين يستوى فيه أنا وغيرى (ورابعها) كان إذا وفد على النبي وقد سألوا عمه عنه وقالوا أنت أعلم به فيقول لهم إنه ساحر فيرجعون عنه ولا يلقونه، فأتاه وقد فقال لهم مثل ذلك فقالوا لا ننصرف حتى نراه فقال إنا لم نزل نعالجه من الجنون فتبآ له وتعسأ، فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم بذلك فحزن ونزلت السورة.

قوله تعالى : ﴿ تبت يدا أبي لهب ﴾ اعلم أن قوله ( تبت ) فيه أقاويل ( أحـدها ) التباب الهلاك ، ومنه قولهم شابة أم تابة أى هالكة من الهرم ، ونظيره قوله تعالى ( وماكيد فرعون إلا في تباب) أي في هٰلاك ، والذي يقرر ذلك أن الاعرابي لما واقع أهله في نهار رمضان قال : هلكت وأهلكت ، ثم إن النبي عليه الصلاة والسلام ما أنكر ذلك ، فدل على أنه كان صادقاً في ذلك ، ولا شك أن العمل إما أن يكون داخلا في الإيمــان ، أو إن كان داخــلا لـكنه أض.ف أجزائه ، فإذا كان بترك العمـل حصل الهلاك ، فني حق أن لهب حصل ترك الاعتقاد والقول والعمل، وحصل وجود الاعتقاد الباطل، والقول الباطل، والعمـل الباطل، فكيف يعقل أن لا يحصل معنى الهلاك، فلهذا قال (تبت) (وثانيها ) تبت خسرت، والتياب هو الحسران المفضى إلى الهلاك ، ومنه قوله تعالى ( وما زادوهم غير تتبيب ) أى تخسير بدليل أنه قال فى موضع آخر غير تخسير ( وثالثها ) تبت خابت ، قال ابن عباس لأنه كان يدفع القوم عنه بقوله إنه ساحر ، فينصر فون عنه قبل لقائه لأنه كان شيخ القبي له وكان له كالاب فكان لايتهم ، فلما نزلت السورة وسمع بها غضب وأظهر العداوة الشديدة فصار متهماً فلم يقبل قوله فى الرسول بعــد ذلك ، فـكمأنه خاب سمعيه و بطل غرضه ، ولعله إنما ذكر اليد لأنه كان يصرب بيده على كـنف الوافد عليه ، فيقول انصرف راشداً فانه مجنون ، فإن المعتـاد أن من يصرف إنساناً عن موضع وضع يده على كتفه ودفعه عن ذلك الموضع (ورابعها) عن عطاء تبت أى غلبت لانه كان يعتقد أن يده هي العلياً وأنه يخرجه من مكة ويذَّله ويغلب عليه ( وخامسها ) عن ابن وثاب ؛ صفرت يداه على كل خیر ، و إن قیــل مافائدة ذكر الید ؟ قلنا فیه وجوه ( أحدها ) ما یری أنه أخذ حجراً لیرمی به رسول الله ، روى عن طارق الحاربي أنه قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم في السوق يقول: يا أيهـا الناس قولوا لا إله إلاالله تفلحوا ، ورجل خلفه يرميه بالحجارة وقد أدى عقبيه ،

وَيَبَّ ش

لا تطيعوه فإنه كذاب ، فقات من هذا ، فقالوا : محمد وعمه أبو لهب (وثانيها) المراد من اليدين الجلة كقوله تعالى (خاك بما قدمت بداك) ومنه قولهم : يداك أو كتا ، وقوله تعالى ( بما عملت أيدينا ) وهذا التأويل متأكد بقوله (وتب) (وثالثها) تبت يداه أى دينه ودنياه أو لاه وعقباه ، أو لان بإحدى اليدين تجر المنفعة ، وبالآخرى تدفع المضرة ، أو لان اليمني سلاح والآخرى جنة (ورابعها) روى أنه عليه السلام لما دعاه نهاراً فأى ، فلما جن الليل ذهب إلى داره مستنا بسنة نوح ليدعوه ليلا كما دعاه نهاراً ، فلما دخل عليه قال له جئتني معتذراً فلما النبي عليه السلام أمامه كالمحتاج ، وجعل يدعوه إلى الإسلام وقال : إن كان يمنعك العار فأجبني في هذا الوقت واسكت ، فقال لا أومن بك حتى يؤمن بك هذا الجدى ، فقال عليه الصلاة فأخذ يدى الجدى ومرقه وقال : بما لك أثر فيك السحر ، فقال الجدى : بل تباً لك ، فنزلت السورة فأخذ يدى الجدى ومرقه وقال : تباً لك أثر فيك السحر ، فقال الجدى : بل تباً لك ، فنزلت السورة على وفق ذلك ( تبت يدا أبي لهب ) لتمزيقه يدى الجدى (وخامسها) قال محمد بن إسحق : يروى أن أبالهب كان يقول : يعدنى محمد أشياء ، لا أرى أنها كائنة يزعم أنها بعد الموت ، فلم يضع في يدى من ذلك شيئا ، ثم ينفخ في يديه ويقول : تباً لكما ما أرى فيكا شيئا ، فنزلت السورة .

أما قوله تعالى ﴿ و تب ﴾ نفيه وجوه (أحدها) أنه أحرج الأول مخرج الدعاء عليه كقوله ( قتل الإنسان ما أكفره ) والثانى مخرج الحبر أى كان ذلك وحصل ، وبؤيده قراءة ابن مسعود وقد تب ( و ثانيها ) كل واحد منهما إخبار ولكن أراد بالأول هلاك عمله ، وبالثانى هلاك نفسه ووجهه أن المر. إنما يسعى لمصلحة نفسه وعمله ، فأخبر الله تعالى أنه محروم من الأمرين ( و ثالثها ) وبت يدا أبى لهب ) يعنى ماله و ونه يقال ذات اليد ( و تب ) هو بنفسه كما يقال ( خسروا أنفسهم وأهليهم ) وهو قول أبى مسلم ( و رابعها ) ( تبت يدا أبى لهب ) يعنى نفسه ( و تب ) يعنى ولده عتبة على ما روى أن عتبة بن أبى لهب خرج إلى الشأم مع أناس من قريش فلما هموا أن يرجعوا قال لهم عتبة بلغوا محداً عنى أبى قد كفرت بالنجم إذا هوى ، و روى أنه قال ذلك فى وجه رسول الله و تفل عتبة بلغوا محداً عنى أبى قد كفرت بالنجم إذا هوى ، وروى أنه قال ذلك فى وجه رسول الله و تفل عبترز فسار ليلة من الليالى فلما كان قريباً من الصبح ، فقال له أصحابه هلكت الركاب فما زالوا به حتى نول و هو مرعوب وأناخ الإبل حوله كالسرادق فسلط الله عليه الاسد وألق السكينة على الإبل فحل الاسد يتخلل حتى اقترسه و و رقه ، فإن قبل نول هذه السورة كان قبل هذه الوقعة ، وقوله في الاسد يتخلل حتى اقترسه و و رقه ، فإن قبل نول هذه السورة كان قبل هذه الوقعة ، وقوله ( و تب ) إخبار عن الماضى ، فكيف يحمل عليه ؟ قانا لانه كان في معلومه تعالى أنه محصل ذلك ( و تب ) إخبار عن الماضى ، فكيف يحمل عليه ؟ قانا لانه كان في معلومه تعالى أنه محصل ذلك

(وخامسها) ( تبت يدا أبى لهب ) حيث لم يعرف حق ربه (وتب) حيث لم يعرف حق رسوله وفى الآية سؤالات :

(السؤال الأول) لماذا كناه مع أنه كالكذب إذ لم يكن له ولد اسمه لهب ، وأيضاً فالتكنية من باب التعظيم ؟ (والجواب) عن الأول أن التكنية قد تكون اسماً ، ويؤيذه قراءة من قرأ تبت بدا أبو لهب كما يقال على بن أبو طالب ومعاوية بن أبو سيفيان ، فإن هؤلاء أسماؤهم كناهم ، وأما معنى التعظيم فأجيب عنه من وجوه (أحدها) أنه لما كان اسما خرج عن إفاادة التعظيم (والثانى) أنه كان اسمه عبد العزى فعدل عنه إلى كنيته (والثالث) أنه لماكان من أهل النار ومآله إلى نار ذات لهب وافقت حاله كنيته ، فكان جديراً بأن يذكر بها ، ويقال أبو لهب كما يقال أبو الحير الرابع) كنى بذلك لتلهب وجنديه وإشراقهما ، فيجوز أن يذكر بذلك تهكما به واحتقاراً له .

﴿ السَّوْالَ الثَّانَى ﴾ أن محمداً عليه الصلاة والسـلام كان نبي الرحمة والحلق العظيم ، فكيف يليق به أن يشافه عمه بهذا التغليظ الشديد، وكان نوح مع أنه في نهاية التغليظ على الكفار قال في ابنه الكافر إن ابني من أهلي و إن وعدك الحق ، وكان إبراهيم عليه السلام يخاطب أباء بالشفقة في قوله يا أبت يا أبت وأبوه كان يخاطبه بالتغليظ الشديد ، ولما قال له (لارجمنك واهجرني ملياً ) قال ( سلام عليك سأستغفر لك ربى ) وأما موسى عليه السلام فلما بعثه إلى فرعون قال له ولهرون (فقولاً له قولاً ليناً) مع أن جرم فرءونكان أغلظ من جرم أبى لهب ، كيف ومن شرع محمد عليه الصلاة وانسلام أن الآب لا يقتل بابنه قصاصاً ولا يقيم الرجم عليه وإن حاصمه أبوه وهو كافر في الحرب فلا يقتله بل يدفعه عن نفسه حتى يقتله غيره (والجواب) من وجوه (أحدها) أنه كان يصرف الناس عن محمد عليه الصلاة والسلام بقوله : إنه مجنون والناس ماكانوا يتهمونه ، لأنه كان كالأب له ، فصار ذلك كالمانع من أداء الرساله إلى الحلق فشافهه الرسول بذلك حتى عظم غضبه وأظهر العـــدآوة الشديدة ، فصار بسبب تلك العـداوة متهماً في القدح في محمد عليه الصلاة والسلام ، فلم يقبل قوله فيه بمد ذلك ( وثانيها ) أن الحكمة في ذلك ، أن مجمداً لوكان يداهن أحداً في الدين ويسامحه فيه ، لكانت تاك المداهنة والمسامحة مع عمه الذي هر قائم مقام أبيه ، فلما لم تحصل هذه المداهنة معه انقطعت الأطباع وعلم كل أحد أنه لا يسامح أحداً فى شىء يتعلق بالدين أصلا ( و ثالثها ) أن الوجه الذى ذكرتم كالمتعارض ، فإن كونه عماً يوجب أن يكون له الشفقة العظيمة عليه ، فلما انقلب الامر وحصلت العداوة العظيمة ، لا جرم استحق التغليظ العظيم .

﴿ السؤال الثالث ﴾ ما السبب فى أنه لم يقل قل ( تبت يدا أبى لهب و تب ) و قال فى سورة الكافرون ( قل يا أيها الكافرون ) ؟ (الجواب ) من وجوه ( الآول ) لآن قرابة العمومة تقتضى

## مَا أَغْنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ

رعاية الحرمة فالهذا السبب لم يقل له قل ذلك لئلا يكون مشافها لعمه بالشتم بخلاف السورة الآخرى فإن أولئك الكفار ما كانوا أعماماً له ( الثان ) أن الكفار فى تلك السورة طعنوا فى الله فقال الله تعالى يامحمد أجب عنهم ( قل يا أيها الكافرون ) وفى هذه السورة طعنوا فى محمد ، فقال الله تعالى أسكت أنت فإنى أشتمهم ( تبت يمدا أبى لحب ) ( الثبالث ) لمما شتموك ، فاسكت حتى تندرج تحت هذه الآية ( و إذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاما ) و إذا سكت أنت أكون أنا المجيب عنمك ، يروى أن أبا بكركان يؤذيه واحد فتى ساكتا ، فجمل الرسول يدفع ذلك الشاتم ويزجره ، فلما شرع أبو بكر فى الجواب سكت الرسول ، فقال أبو بكر : ما السبب فى ذلك ؟ قال : لانك حين شرع أبو بكر فى الجواب المسلك وجاء الشيطان .

واعلم أنهذا تنبيه من الله تعالى على أن من لايشافه السفيه كان الله ذاباً عنه و ناصراً له ومعيناً (السؤال الرابع) ما الوجه في قراءة عبدالله بن كثير المكي حيث كان يقرأ (أبي لهب) ساكنة الهام؟ (الجواب) قال أبو على يشبه أن يكون لهب و لهب لغتين كالشمع والشمع والنهر والنهر والنهر ، وأجمعوا في قوله (سيصلى ناراً ذات لهب) على فتح الهام ، وكذا قوله (ولا يغني من اللهب) وذلك يدل على أن الفتح أوجه من الإسكان ، وقال غيره إنما انفقوا على الفتح في الثانية مراعاه لوفاق الفواصل . قوله تعالى : ﴿ ما أغنى عنه ماله وما كسب ﴾ في الآية مسائل :

و المسألة الأولى ﴾ ما فى قوله (ما اغنى) يحتمل أن يكون استفهاماً بمعنى الإنكار ، ويحتمل أن يكون نفياً ، وعلى النقدير الاول يكون المعنى أى تأثيركان لماله وكسبه فى دفع البلاء عنه ، فإنه لا أحداً كثر مالا من قارون فهل دفع الموت عنه ، ولا أعظم ملكا من سلمان فهل دفع الموت عنه ، وعلى التقدير الثانى يكون ذلك إحباراً بأن المال والكسب لا ينفع فى ذلك .

(المسألة الثانية ) ما كسب مرفوع وما موصولة أو مصدرية يعنى مكسوبه أو كسبه ، يروى أنه كان يقول إن كان ما يقول ابن أخى حفاً فأنا أفتدى منه نفسى بمالى وأولادى ، فأبزل الله تعالى هذه الآية ، ثم ذكروا فى المعنى وجوها : (أحدها) لم ينفعه ماله وما كسب بماله يعنى رأس المال والارباح (وثانيها) أن المال هو الماشية وما كسب من نسلها ، ونتاجها ، فإنه كان صاحب النهم والنتاج (وثالثها) (ماله) الذي ورثه من أبيه والذي كسبه بنفسه (ورابعها) قال ابن عبامين (ما كسب) ولده ، والدليل عليه قوله عليه السلام و إن أطيب ما يأكل الرجل من كسبه وإن ولده من كسبه » وقال عليه السلام و أنت ومالك لابيك » وروى أن بني أبي لهب احتكموا إليه فاقتتلوا فقام بحجز بينهم فدفعه بعضهم فوقع : فغضب فقال أخرجوا عني الكسب

# سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ لَمَنِ رَبَّ

الخبيث (وخامسها) قال الضحاك ما ينفعه ماله وعمله الخبيث يعنى كيده فى عداوة رسول الله (وسادسها) قال فتادة (وماكسب) أى عمله الذى ظن أنه منه على شى. كقوله (وقدمنا إلى ما عملوا من عمل) وفى الآية سؤالات :

﴿ السؤال الأول ﴾ قال همنا (ما أغنى عنه ماله وماكسب) وقال فى سورة (والليل إذا يغشى ): (وما يغنى عنه ماله إذا تردى ) فما الفرق ؟ (الجواب) التعبير بلفظ الماضى يكون آكد كقوله (ما أغنى عنى ماليه ) وقوله (أتى أمر الله ).

﴿ السؤال الثاني ﴾ ما أغنى عنه ماله وكسبه فيهاذا ؟ ( الجواب) قال بعضهم في عداوة الرسول فلم يغلب عليه ، وقال بعضهم بل لم يغنيا عنه في دفع النار ولذلك قال ( سيصلي ) .

قوله تعالى : ﴿ سيصلى ناراً ذات لهب ﴾ وفيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ لما أخبر تعالى عن حال أنى لهب فى الماضى بالتباب وبأنه ما أغنى عنه ماله وكسبه ، أخبر عن حاله فى المستقبل بأنه (سيصلى نارأ)

﴿ المسألة الثانية ﴾ ( سيصلي ) قرى. بفتح اليا. وبضمها مخففاً ومشدداً .

و المسألة الثالثة و هذه الآيات تضمنت الإحبار عن الغيب من ثلائة أوجه (أحدها) الإخبار عنه بالتباب والخسئار، وقد كان كذلك (و ثانيما) الإحبار عنه بعدم الانتفاع بماله وولده، وقد كان كذلك . روى أبو رافع مولى رسول الله بيالي قال : كنت غلاماً للعباس بن عبد المطلب وكان الإسلام دخل بيتنا ، فأسلم العباس وأسلت أم الفضل وأسلمت أنا ، وكان العباس بهاب القوم ويكتم إسلامه، وكان أبو لهب مخلف عن بدر ، فبعث مكانه العاص بن هشام، ولم يتخلف رجل منهم إلا بس مكانه رجلا آخر ، فلما جاء الخبر عن واقعة أهل بدر وجدنا في أنفسنا قوة ، وكنت رجلا ضعيفاً وكنت أعمل القداح ألحيها في حجرة زمزم ، فكنت جالساً هناك وعندى أم الفضل جالسة ، وقد سرنا ما جاءنا من الخبر إذ أقبل أبو لهب يجر رجليه ، فجلس على طنب المجرة وكان ظهرى إلى ظهره ، فبينا هو جالس إذ قال الناس : هذا أبو سفيات بن الحرث ابن عبد المطالب ، فقال له أبو لهب : كيف الخبر يا ابن أخى ؟ فقال لهينا القوم ومنحناهم أكتافنا والآرض ، ثم برك على فضربني وكنت رجلا ضعيفاً ، فقامت أم الفضل إلى عمود فضربته على الارض ، ثم برك على فضربني وكنت رجلا ضعيفاً ، فقامت أم الفضل إلى عمود فضربته على رأسه وشجته ، وقالت تستضعفه أن غاب سيده ، والله نحن مؤمنون مئذ أيام كثيرة ، وقد على وأسه وشجة ، وقالت تستضعفه أن غاب سيده ، والله نحن مؤمنون مئذ أيام كثيرة ، وقد صدق فيها قال ، فانصرف ذليلا ، فوائه ما عاش إلا سبع ليال حتى رماه الله بالعد سة فقتلته ،

## وَأَمْرَأُنُّهُ مَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ ٢

ولقد تركه ابناه ليلتين أو ثلاثاً ما يدفنانه حتى أنتن فى بيته ، وكانت قريش تتقى العدسة وعدواها كا يتقى الناس الطاعون ، وقالوا نخشى هذه القرحة ، ثم دفنوه وتركوه ، فهذا معنى قوله ( ما أغنى عنه ماله وما كسب) (وثالثها) الإخبار بأنه من أهل النار ، وقد كان كذلك لآنه مات على الكفر . والمسألة الرابعة كاحتج أهل السنة على وقوع تكليف ما لا يطاق بأن الله تعالى كلف أبا لهب بالإيمان ، ومن جملة الإيمان تصديق الله فى كل ما أخبر عنه ، وبما أخبر عنه أنه لا يؤمن وأنه من أهل النار ، فقد صار مكلفاً بأنه يؤمن بأنه لا يؤمن ، وهذا تكليف بالجمع بين النقيضين وهو محال . وأجاب الكمى وأبو الحسين البصرى بأنه لو آمن أبو لهب له كان لهذا الخبر خبراً بأنه آمن ، لابأنه ما آمن ، وأجاب القاضى عنه فقال متى قيل لو فعل الله ما أخبر أنه لا يفعله فكيف يكون ؟ فجوابنا ما آمن ، وأجاب القاضى عنه فقال متى قيل لو فعل الله ما أخبر أنه لا يفعله فكيف يكون ؟ فجوابنا أنه لا يصح الجواب عن ذلك بلا أو نعم .

واعلم أن هذين الجوابين فى غاية السفوط ، أما ( الأول ) فلأن هـذه الآية دالة على أن خبر الله عن عدم إيمانه واقع ، والحبر الصدق عن عدم إيمانه ينافيه وجود الإيمان منافاة ذاتية يمتنعة الزوال فإذا كان كلفه أن يأتى بالإيمان مع وجود هذا الحبر فقد كلفه بالجمع بين المتنافيين .

وأماً الجواب (الثانى) فأرك من الآول لآنا لسنا فى طلب أن يذكروا بلسانهم لا أو نعم ، بل صريح العقل شاهد بأن بين كون الخبر عن عدم الإيمان صدقاً ، وبين وجود الإيمان منافاة ذاتية ، فكان التكليف بتحصيل أحد المتضادين حال حصول الآخر تكليفاً بالجمع بين الضدين ، وهذا الإشكال قائم سوا. ذكر الخصم بلسانه شيئاً أو بق ساكتاً .

قوله تعالى : ﴿ وَامْرَأَتُهُ حَالَةُ الْخُطُبُ ﴾ ففيه مسائل :

﴿ الْمُسَالَةُ الْأُولَى ﴾ قرى. ومريئنه بالتصغير وقرى. حمالة الحطب بالنصب على الشتم ، قال صاحب الكشاف وأنا أستحب هذه القراءة وقد توسل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم بجميل من أحب شتم أم جميل وقرى. بالنصب والتنوين والرفع .

﴿ المسألةُ الثانية ﴾ أم جميل بنت حرب أخت أبي سفيان بن حرب عمة معاوية ، وكانت في

غاية العداوة لرسول الله صلى الله عليه وسلم .

وذكروا فى تفسير كونها حمالة الحطب وجوهاً: (أحدها) انهاكانت تحمل حزمة من الشوك والحسك فتنثرها بالليل فى طريق رسول الله ، فإن قيل إنهاكانت من بيت العز فكيف يقال إنها حمالة الحطب؟ قلنا لعلماكانت مع كثرة مالها خسيسة اوكانت لشدة عداوتها تحمل بنفسها الشوك والحطب ، لأجل ان تلقيه فى طريق رسول الله (وثانيها) انهاكانت تمشى بالنميمة يقال المشاه بالهايم المفسد بين الناس: يحمل الحطب بينهم ، أى يوقد بينهم الناثرة ، ويقال للمكثار: هو حاطب

ليل (وثالثها) قول قتادة أنهاكانت تعير رسول الله بالفقر، فعيرت بأنهاكانت تحتطب (والرابع) قول أبي مسلم وسعيد بن جبير أن المراد ماحملت من الآثام في عداوة الرسول، لآنه كالحطب في تصييرها إلى النار، ونظيره أنه تعالى شبه فاعل الإثم بمن يمشى وعلى ظهره حمل، قال تعالى (فقد احتملوا بهتاتاً وإثماً مبيناً) وقال تعالى (يحملون أوزارهم على ظهورهم) وقال تعالى (وحلها الإنسان).

﴿ المسألة الثالثة ﴾ امرأته إن رفعته ، ففيه وجهان (أحدهما) العطف على الضمير فى سيصلى ، أى سيصلى هو وامرأته . وفى جيدها فى موضع الحال (والثانى) الرفع على الإبتداء ، وفى جيدها الخبر .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ عن أسماء لما نزلت ( تبت ) جاءت أم جنيل ولها ولولة و بيدها حجر ، فدخلت المسجد، ورسول الله جالس ومعه أبو بكر ، وهي تقول :

· مذيماً قلينا ودينه أبينا وحكمه عصينا

فقال أبو بكر: يارسول الله قد أقبلت إليك فأنا أخاف أن تراك ، فقال عليه السلام (إنها لا ترانى ، وقرأ ) وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالآخرة حجاباً مستوراً ) وقالت لابى بكر: قد ذكر لى أن صاحبك هجانى ، فقال أبو بكر: لا ورب هـذا البيت ماهجاك ، فولت وهى تقول: قد علمت قريش أنى بنت سيدها

وفي هذه الحكاية أبحاث :

(الجواب) أما على قول أصحابنا فالسؤال زائل، لأن عند حصول الشرائط يكون الإدراك جائزاً لا واجباً، فإن خلق الله الإدراك رأى وإلا فلا، وأما المعتزلة فذكروا فيه وجوها (أحدها) لا واجباً، فإن خلق الله الإدراك رأى وإلا فلا، وأما المعتزلة فذكروا فيه وجوها (أحدها) لعله عليه السلام أعرض وجهه عنها وولاها ظهره، ثم إنهاكانت لغاية غضها لم تفتش، أو لان الله ألق في قلبها خوفاً، فصار ذلك صارفاً لها عن النظر (وثانيها) لعمل الله تعالى ألق شبه إنسان آخر على الرسول، كما فعمل ذلك بعيسى (وثالثها) لعل الله تعمل حول شعاع بصرها عن ذلك السمت حتى أنها ما رأته.

واعلم أن الإشكال على الوجوه الثلاثة لازم ، لأن بهـنه الوجوه عرفنا أنه يمكن أن يكون الشيء حاضر ولا نراه ، وإذا جوزنا ذلك فلم لا يجوز أن يكون عنـدنا فيلات وبوقات ، ولا نراها ولا نسمعها .

﴿ الْبَحْثُ الثَّانِى ﴾ أن أبا بكر حلف أنه ما هجاك ، وهـذا من باب المماريض ، لأن القرآن لا يسمى هجراً ، ولانه كلام الله لا كلام الرسول ، فدلت هذه الحكاية على جواز المعاريض .

## فِي جِيدِهَا حَبِّلٌ مِّن مُّسَدِ ٢

بق من مباحث هذه الآية سؤالان:

﴿ السؤال الأول ﴾ لم لم يكتف بقوله (وامرأته) بل وصفها بأنها حمالة الحطب؟ (الجواب) قيـل كَان له امرأتان سواها فأراد الله تعالى أن لا يظن ظان أنه أرادكل من كانت امرأة له ، بل ليس المراد إلا هذه الواحدة .

﴿ السؤال الثانى ﴾ أن ذكر النساء لا يليق بأهل الكرم والمروءة ، فكيف يليق ذكرها بكلام الله ، ولا سيما امرأة العم ؟ ( الجواب ) لما لم يستبعد في امرأة نوح وامرأة لوط بسبب كفر تينك المرأتين، فلأن لايستمبد في امرأة كافرة زوجها رجل كافر أولى .

قوله تعالى : ﴿ في جيدها حبـل مِن مسد ﴾ قال الواحدي : المسد في كلام العرب الفتل ، يقال مسد الحبل يمسده مسداً إذا أجاد فتله ، ورجل بمسود إذا كان مجدول الخلق ، والمسد ما مسد أي فتل من أي شيء كان ، فيفال لما فتل من جلود الإبل ، ومن الليف والحوص مسد . ولما فتل من الحديد أيضاً مسد ، إذا عرفت هذا فنقول ذكر المفسرون وجوهاً ( أحدها ) في جيدها حبل ممــاً مسد من الحبال لانهاكانت تحمل تلك الحزمة من الشوك وتربطها في جيدها كما يفعل الحطابون ، والمقصود بيان خساستها تشبيهاً لها بالحطابات إيذاء لها ولزوجها (وثانيها) أن يكون المعنى أن حالها يكون في نار جهنم على الصورة التي كانت عليها حينكانت تحمل الحزمة من الشوك ، فلا تزال على ظهرها حزمة من حطب النار من شجرة الرقوم وفي جيدها حبل من سلاسل النار.

فإن قيل الحبل المتخذ من المسدكيف يبق أبدًا في النار؟ قلناكما يبقى الجلد واللحم والعظم أبداً في النار ، ومنهم من قال ذلك المسد يكون من الحديد ، وظن من ظن أن المسد لا يكون من الحديد خطأ ، لأن المسد هو المفتول سواءكان من الحديد أو من غيره ، والله سبحانه وتعالى أعلم ، والحمد لله رب العالمين.

## (۱۱۲) سِوُرَةِ الإِخْلَاضِ مَكَنَيَنَ وَاسِّنَا لِهَا الْرَسَبِيِّعِ

مُ لَى هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴿

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ قُلُ هُو اللَّهُ أَحَدُ ﴾ قبل الخوض في التفسير لابد من تقديم فصول :

﴿ الفصل الأول ﴾ روى أبي ، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسـلم ﴿ مَن قَرأُ سُورَةً قُلْ هو الله أحد، فكا نما قرأ ثلت القرآن وأعطى من الاجر عشر حَسنات بعـدد من أشرك بالله وأمن بالله ﴾ وقال عليه الصلاة والسلام ﴿ من قرأ قل هو الله أحد مرة واحدة أعطى من الآجر كمن آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وأعطى من الأجر مثل مائة شهيد ، وروى ﴿ أَنَّهُ كَانَ جبريل عليه السلام مع الرسول عليه الصلاة والسلام إذ أقبل أبو ذرالففارى ، فقال جبريل هذا أبو ذر قد أقبل ، فقال عليه الصلاة والسلام أو تعرفونه ؟ قال هو أشهر عندنا منه عندكم ، فقال عليه الصلاة والسلام بمـاذا نال هذه الفضيلة ؟ قال لصغره في نفسه وكثرة قراءته قل هو الله أحد ﴾ وروى أنس قال ﴿ كَنَا فَى تَبُوكُ فَطَلَّعَتَ الشَّمَسُ مَالِهَا شَعَاعَ وَضَيَا. وَمَارَأَيْنَاهَا عَلَى تَلَك الحَالَة قط قبـل ذلك فعنجب كلنا ، فنزل جبريل وقال إن الله أمر أنّ ينزل من الملائكة سبعون ألف ملك فيصلوا على معاوية بن معاوية ، فهل لك أن تصلى عليه ثم ضرب بجناحه الارض فأزال الجبال وصار الرسول عليه الصلاة والسلامكا نه مشرف عليه فصلى هو وأصحابه عليه ، ثم قال: بم بلغ ملبلغ؟ فقالجبريلكان يحب سورة الإخلاص، وروى ﴿ أَنه دَخُلُ الْمُسْجِدُفُسُمُعُ رَجُلًا يَدْعُو وَيَقُولُ أسألك ياألله ياأحد ياصمديامن لم يلد ولم يولدو لم يكن له كفواً أحد ، فقال غَفْرُ لك غفر لك غفر لك ثلاث مرات ، وعنسهل بن سعد ﴿ جاءرجل إلى النبي ﷺ وشكا إليه الفقر فقال إذا دخلت بيتك فسلم إن كان فيه أحد و إن لم يكن فيه أحد فسلم على نفسك ، واقرأ قل هو الله احد مرة واحدة ففعل الرجل فأدر الله عليه رزقاً حتى أفاض على جيرانه ﴾ وعن أنس ﴿ أَنْ رَجَلًا كَانَ يَقُرأُ فَي جميع صلاته ( قل هو الله احد ) فسأله الرسول عن ذلك فقال يارسول الله إنى أحبها ، فقال حبك إياها يدخلك الجنة » وقيل من قرأها فى المنام : أعطى التوحيد وقلة العيال وكثرة الذكر لله ، وكان مستجاب الدعوة .

﴿ الفصل الثانى ﴾ في سبب نزولها و فيه وجوه ( الأول ) أنها نزلت بسبب سؤال المشركين ، قال الصّحاك إن المُشركين أرسلوا عامر بن الطفيل إلى النبي صلى الله عليه وسلم وقالوا شققت عصانا وسببت آلهتنا ، وخالفت دين آباتك ، فإرب كنت فقيراً أغنيناك ، وإن كنت مجنوناً داويناك، وإن هويت امرأة زوجناكها ، فقال عليه الصلاة والسلام لست بفقير ، ولا بجنون، ولا هويت امرأة، أنا رسو الله أدعو كم من عبادة الاصنام إلى عبادته ، فأرسلوه ثانية وقالوا قل له بين لنا جنس معبودك، أمن ذهب أوفضة ، فأنزل الله هذه السورة ، فقالوا له ثلثمائة وستون صنما لا تقوم بحواثجنا ، فكيف يقوم الواحدبحواثج الخلق؟ فترلت (والصافات) إلى قوله (إن إلهـكم لواحد) فأرسلوه أخرى ، وقالوا بين لنا أفعاله فنزل ( إن ربكم الله الذيخلق السموات والأرض) (الثاني) أنها نزلت بسبب سؤال اليهود روى عكرمة عن ابن عباس ، أن اليهود جاوًا إلى رسول الله ومعهم كعب بن الأشرف ، فقالوا يامحمد هذا الله خلق الخلق ، فن خلق الله ؟ فغضب ني إلله عليه السلام فنزل جبريل فسكنه ، وقال اخفض جناحك يامحمد ، فنزل ( قل هو الله أحد ) فلما تلاه عليهم قالوا صف لنا ربك كيف عضده ، وكيف ذراعه ؟ فغضب أشد من غضبه الأول ، فأتاه جبريل بقوله ( وما قدروا الله حق قدره ) ( الثالث ) أنها نزلت بسبب سؤال النصاري ، روى عطاء عن ابن عباس ، قال قدم وفد نجران ، فقالوا صف لنــا ربك أمن زبرجد أو ياقوت، أو ذهب، أو فضة ؟ فقال إن ربي ليس من شي. لأنه خالق الأشيا. فنزلت ( قل هو الله أحد) قالوا هو واحد، وأنت واحد، فقال ليس كمثله شي.، قالوا زدنا من الصفة، فقال ( الله الصمد) فقالوا وما الصمد؟ فقال الذي يصمد إليه الحلق في الحوائج ، فقالوا زدنا فنزل (لم يلد)كما ولدت مريم ( ولم يولد ) كما ولد عيسى ( ولم يكن له كفواً أحد ) يُريد نظيراً من خلقه .

(الفصل الثالث في أساميها ، اعلم أن كثرة الإلقاب تدل على مزيد الفضيلة ، والعرف يشهد لما ذكرناه (فأحدها) سورة التفريد (وثانيها) سورة التجريد (وثالثها) سورة التوحيد (ورابعها) سورة الإخلاص لأنه لم يذكر في هذه السورة سوى صفاته السلبية التي هي صفات الجلال ، ولأن من اعتقده كان مخلصا في دين الله ، ولأن من مات عليه كان خلاصه من النار ، ولأن ما قبله خلص في ذم أبي لهب فيكان جزاء من قرأه أن لا يجمع بينه وبين أبي لهب (وخامسها) سورة النجاة لابها تنجيك عن التشبيه والكفر في الدنيا ، وعن النار في الآخرة (وسادسها) سورة الولاية لأن من قرأها صار من أولياء الله ولان من عرف الله على هذا الوجه فقد والاه فبعد محنة رحمة كما بعد منحة فهمة (وسابعها) سورة النسبة لما روينا أنه ورد جواباً لسؤال من قال انسب لناربك ، ولانه عليه السلام قال لرجل من بني سليم « يا أخا بني سليم استوص

بنسبة الله خيراً ﴾ وهو من لطيف المباني ، لأنهم لمـا قالوا انسب لنا ربك ، فقــال نسبة الله هذا والمحافظة على الانساب مرب شأن العرب ، وكانوا يتشددون على من يزيد في بعض الانساب أو ينقص، فنسبَّة الله في هذه السورة أولى بالمحافظة عليها ( وثامنها ) سورة المعرفة لأن معرفة الله لاتتم إلا بمعرفة هـذه السورة ، روى جابر أن رجـلا صلى فقرأ قل هو الله أحد فقال النبي عليــه الصلاة والسلام إن هـذا عبد عرف ربه فسميت سورة المعرفة لذلك (وتاسمها) سورة الجمال قال عليه الصلاة والسلام و إن الله جميل يحب الجمال ، فسألوه عن ذلك فقال أحد صمـ لم يلد ولم يولد لأنه إذا لم يكن واحدًا عديم النظير جاز أن ينوب ذلك المشل منابه ( وعاشرها ) سورة المقشقشة ، يقال تقشيش المريض بما به ، فمن عرف هذا حصل له البر. من الشرك والنفاق لأن النفاق مرض كما قال ( في قلومهم مرض ) ( الحادي عشر ) المعودة ، روى أنه عليه السلام دخل على عثمان بن مظعون فعوذه بها و باللذين بعدها ، ثم قال ﴿ تعوذ بهنَ فما تعوذت بخير منها ﴾ (والثاني عشر) سورة الصمد لأمها مختصة بذكره تعالى ( والثالث عشر ) سورة الأساس، قال عليه الصلاة والسلام وأسست السموات السبع والارضون السبع على قل هو الله أحد ﴾ وبما يدل عليـه أن القول بالثلاثة سبب لخراب السموات والأرض بدليـل قوله ( تكاد السموات يتفطرن منه و تنشق الأرض وتخر الجبال ) فوجب أن يكون التوحيـد سبباً لمارة هذه الأشياء وقيل السبب فيه معنى قوله تعالى ( لوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا )( الرابع عشر ) سورة المانعة روى ابن عباس أنه تعالى قال لنبيه حين عرج به أعطيتك سورة الإخلاص وهي من ذخائر كنوز عرشي، وهي المانعة تمنع عذاب القـبر ولفّحات النـيران ( الحامس عشر ) سورة المحضر لأن الملائكة تحضر لاستماعها إذا قرئت (السادس عشر) المنفرة لأن الشياطان ينفر عند ورامتها فقد برى. من الشرك ، وقال عليه السلام من قرأ سورة قل هو الله أحد مائة مرة في صلاة أو في غيرها كتبت له براءة من النار ( الثامن عشر ) سورة المذكرة لأنها تذكر العبيد خالص التوحيد فقراءة السورة كالوسمة تذكرك ماتتغافل عنه بمـا أنت محتاج إليه ( التاسع عشر ) سورة النور قال الله تعالى ( الله أور السموات والأرض ) فهو المنور للسمرات والأرض ، والسورة تنور قليك وقال عليه السلام «إن لكل شي. نور ونور القرآن قل هو الله أحد» ونظيره أن نور الإنسان في أصغر أعضائه وهو الحدقة ، فصارت السورة للفرآن كالحدقة للانسان ( العشرون ) سورة الأمان قال عليه السلام ﴿ إذا قال العبد لا إله إلا الله دخل حصني ومن دخل حصني أمن من عذابي ﴾ . ﴿ الفصل الرابع ﴾ في فضائل هذه السورة وهي من وجوه ( الأول ) اشتهر في الأحاديث أن قراءة هــذه السورة تعدل قراءة ثلث القرآن ، ولعــل الغرض منه أن المقصود الأشرف من جميع الشرائع والعبادات، معرفة ذات الله ومعرفة صفاته ومعرفة أفعاله، وهــذه السورة مشتملة على معرفة الذات ، فكانت هذه السورة معادلة لثلث القرآن ، وأما سورة ( قل يا أيها الكافرون ) فهي معادلة لربع القرآن ، لأن المقصود من القرآن إما الفعل وإما النرك وكل واحد منهما فهو إما في أفعال القلوب وإما في أفعال الجوارح فالأفسام أربعة ، وسورة ( قل يا أيها الكافرون ) لبيان ما ينبغي تركه من أفعال القلوب، فكأنت في الحقيقة مشتملة على ربع القرآن، ومن هذا السبب اشتركت السور تان أعنى ( قل يا أيها الكافرون ) ، و ( قل هر الله أحد ) فى بعض الاسامى فهما المقشقشتان والمبرئتان ، من حيث إن كل واحدة منهما تفيدبرا.ة القلب عما سوى الله تعالى ، إلا أن ( قل يا أيها الكافرون ) يفيد بلفظه البراءة عما سوى الله وملازمة الاشتغال بالله و ( قل هو الله أحد) يفيد بلفظه الاشتغال بالله وملازمة الإعراض عن غمير الله أو من حيث إن ( قل يا أيهها الكافرون ) تفيد براءة القلب عن سائر المعبودين سوى الله ، و ( قل هو الله أجد ) تفيد براءة المعبود عن كل مالا يليق به (ألوجه الثاني) وهو أن ليلة القدر لكونها صدقاً للقرآن كانت خـيراً من ألف شهر فالقرآن كله صدف والدر هو قوله ( قل هو الله أحد ) فلا جرم حصلت لها هـذه الفضيلة ( الوجه الثالث ) وهو أن الدليل العقملي دل على أن أعظم درجات العبد أن يكون قلبه مستنيراً بنور جلال الله وكبريائه ، وذلك لا يحصل إلا من هذه السورة ، فكانت هذه السورة أعظم السور ، فإن قيل فصفات الله أيضاً مذكورة في سائر السور ، قلنا لكن هذه السورة لهـــا خاصية وهي أنها لصغرها فى الصورة تبتى محفوظة فىالقلوبمعلومة للعقول فيكون ذكرجلال اقه حاضراً أبداً بهذا السبب، فلا جرم امتازت عن سائرالسور بهذه الفضائل وليرجع الآن إلى التفسير قوله تعالى : ﴿ قل هو الله أحد ﴾ فيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ أعلم أن معرفة الله تعالى جنة حاضرة إذ الجنة أن تنال ما يوافق عقلك وشهو تك، ولذلك لم تكن الجنة جنة لآدم لما نازع عقله هواه، ولاكان القبر سجاً على المؤمن لأنه حصل له هناك ما يلائم عقله وهواه، ثم إن معرفة الله تعالى بما يريدها الهرى والعقبل فصارت جنة مطلقة، وبيان ماقلنا أن العقل يريد أميناً تودع عنده الحسنات، والشهوة تريد غنيا يطلب منه المستلذات، بل العقبل كالإنسان الذى له همة عالية فلا ينقاد إلا لمولاه، والهوى يطلب معرفة المولى كالمنتجع الذى إذا سمع حضور غنى، فإنه ينشط للانتجاع إليه، بل العقبل يطلب معرفة المولى ليشكر له النعم الماضية والهوى يطلبها ليطمع منه فى النعم المتربصة، فلما عرفاه كما أراده عالما وغنياً تعلقا بذيله، فقال العقل: لا أشكر أحداً سواك، وقالت الشهرة: لا أسأل أحداً إلا إباك، ثم جاءت الشهة فقالت: يا عقل كيف أفردته بالشكر ولغل له مثلا؟ ويا شهوة كيف اقتصرت عليه ولعل ههذا باباً آخر؟ فبق العقل متحيراً و تنغصت عليه تلك الراحة، فأراد أن يسافر فى عالم الاستدلال ليفرز بجوهرة اليقين فكأن الحق سبحانه قال: كيف أنغض على عبدى لذة الاشتمال بخدمتى وشكرى، فبعث الله رسوله وقال: لا تقله من عد نفسك، بل قل هو الذى عرفته صادقاً الفخر الرازي – ج ٣٢ م ٢٢ م ٢٢ الفخر الرازي – ج ٣٣ م ٢٢

يقول لى (قل هو الله أحد) فعرفك الوحدانية بالسمع وكفاك مؤنة النظر والاستدلال بالعقل ، وتحقيقه أن المطالب على ثلاثة أقسام قسم منها لا يمكن الوصول إليه بالسمع وهوكل ما تتوقف صحة السمع على صحته كالعلم بذات الله تعالى وعلمه وقدرته وصحة المعجزات ، وقسم منها لا يمكن الوصول إليه إلا بالسمع وهو وقوع كل ما علم بالعقل جواز وقوعه ، وقسم ثالث يمكن الوصول إليه بالعقل والسمع معاً ، وهو كالعلم بأنه واحد وبأنه مرتى إلى غيرهما ، وقد استقصينا فى تقرير دلائل الوحدانية فى تفسير قوله تعالى (لوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا).

﴿ المسألة الثانية ﴾ أعلم أنهم أجمعوا على أنه لا بد فى سورة (قل يا أيها الكافرون) من قل وأجمعوا على أنه لا يجوز لفظ قل فى سورة ( تبت ) وأما فى هذه السورة فقد اختلفوا ، فالقراءة المشهورة (قل هو الله أحد ) وقرأ أبى وابن مسعود . بغير قل هكذا (هو الله أحد ) وقرأ النبى صلى الله عليه وسلم ، بدون قل هو هكذا (الله أحد الله الصمد) فن أثبت قل قال : السبب فيه بيان أن النظم ليس فى مقدوره ، بل يحكى كل ما يقال له ، ومن حذفه قال : لئلا يتوهم أن ذلك ما كان معلوماً للذي عليه الصلاة والسلام .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ اعلم أن في إعراب هذه الآية وجوها (أحدها) أن هو كنابة عن اسم الله ، فيكون قوله : الله مرتفعاً بأنه خبر مبتداً ، ويجوز في قوله (أحد) ما يجوز في قولك : زيد أخوك عائم (الثاني) أن هو كناية عن الشأن ، وعلى هذا التقرير يكون الله مرتفعاً بالابتداء وأحد خبره ، والجملة تكون خبراً عن هو ، والتقدير الشأن والحديث : هو أن الله أحد ، ونظيره قوله ( فإذا هي شاخصة أبصار الذين كفروا ) إلا أن هي جاءت على التأنيث ، لأن في التفسير : اسما ، ونا ، وعلى هذا جاء ( فإما لا تعمى الابصار ) أما إذا لم يكن في التفسير ، ونت لم يؤنث ضمير القصة ، كقوله ( إنه من يأت ربه مجرماً ) ( والثالث ) قال الزجاج : تقدير هذه الآية أن هذا الذي سألتم عنه هوالله أحد .

﴿ المسألة الرابعة ﴾ فأحد وجهان (أحدهما) أنه بمعنى واحد ، قال الحليل : يجوز أن يقال أحد اثنان وأصل أحد وحد إلاأنه قلبت الواو همزة للخفيف وأكثر مايفعلون هذا بالواو المضمومة ، والمكسورة كقولهم وجود وأجوه وسادة وأسادة (والقول الثانى) أن الواحد والاحد ليسا اسمين مترادفين قال الازهرى : لا يوصف شى مبالاحدية غير الله تعالى لا يقال : رجل أحد ولا درهم أحدكما يقال : رجل واحد أى فرد به بل أحد صفة من صفات الله تعالى استأثر بها فلا يشركه فيها شى . ثم ذكروا فى الفرق بين الواحد والاحد وجوها (أحدها) أن الواحد يدخل فى الاحد والاحد لا يحوز أن يقال لكنه يقاومه اثنان بخلاف الاحد ، وإنك لو قلت فلان لا يقاومه واحد ، جاز أن يقال لكنه يقاومه اثنان بخلاف الاحد ، وإنك لو قلت فلان لا يقاومه أحد لا يجوز أن يقال : لكنه يقاومه اثنان بخلاف الاحد ، وإنك لو قلت فلان لا يقاومه أحد لا يجوز أن يقال : لكنه يقاومه اثنان

(وثالثها) أن الواحد يستعمل فى الإثبات والآحد فى النفى، تقول فى الإثبات رأيت رجلا واحداً وتقول فى النفى مارأيت أحداً فيفيد العموم.

﴿ المسألة الخامسة ﴾ اختلف القراء في قوله (أحد الله الصمد) فقراءة العامة بالتنوين وتحريكه بالكسر هكذا أحدن الله ، وهو القياس الذي لا إشكال فيه ، وذلك لأن التنوين من أحد ساكن ولام المعرفة من الله ساكنة ، ولما التي ساكنان حرك الأول منهما بالكسر ، وعن أن عمرو ، أحد الله بغير تنوين ، وذلك أن النون شابهت حروف الماين في أنها نزاد كايزدن فلما شابهها أجريت بجراها في أن حذفت ساكنة لالتقاء الساكنين كا حذفت الآلف والواو والياء لذلك نحو غزا القوم ويغزو القوم ، ويرمى القوم ، ولهذا حذفت النون الساكنة في الفعل نحو (لم يك) (ولا تك في مربة) فكذا ههنا حذفت في أحد الله لالتقاء الساكنين كا حذفت هذه الحروف . وقد ذكرنا هذا مستقصى عند قوله (عزير ابن الله) وروى أيضاً عن أبي عمرو (أحد الله) وقال أبو على قد تجرى الفواصل في الإدراج أوركت القراء ، فقرة ونها كذلك و صلا على السكون ، قال أبو على قد تجرى الفواصل في الإدراج

وقد ذكرنا هذا مستقصى عند قوله (عزير ابن الله) وروى أيضاً عن أبى عمرو (أحد الله) وقال أدركت القراء يقرؤونها كذلك وصلا على السكون، قال أبو على قد تجرى الفواصل فى الإدراج بحراها فى الوقف وعلى هذا قال من قال (فأضلونا السبيلا، ربنا) (وما أدراك ماهيه، نار) فكذلك (أحد الله) لما كان أكثر القراء فيما حكاه أبو عمرو على الوقف أجراه فى الوصل بجراه فى الوقف لاستمرار الوقف عليه وكثرته فى السنهم، وقرأ الاعمش (قل هو الله المواحد) فإن قيل لماذا؟ قيل أحد على النكرة، قال الماوردى فيه وجهان (أحدهما) حذف لام التعريف على نية اضمارها والتقدير قل هو الله الاحد (والثانى) أن المراد هو التنكير على سبيل التعظيم.

﴿ المسألة السادسة ﴾ اعلم أن قرله (هو الله أحد) ألفاظ ألائة وكل واحد منها إشارة إلى مقام من مقامات الطالبين ( فالمقام الآول ) مقام المقربين وهو أعلى مقامات السائرين إلى الله وهؤلاء هم الذين نظروا إلى ماهيات الآشياء وحقائفها من حيت هى هى ، فلا جرم ما رأوا موجودا سوى الله لآن الحق هو الذى لذاته يجب وجرده ، وأما ما عداه فمكن لذاته والممكن لذاته إذا نظر إليه من حيث هوهو كان معدوما ، فهؤلاء لم يروا موجوداً سوى الحق سبحانه ، وقوله ( هو ) إشارة مطلقة والإشارة وإنكانت مطلقة إلا أن المشار إليه لما كان معيناً انصرف ذلك المطلق في تلك المعين ، فلا جرم كان قولنا هو إشارة من هؤلاء المقربين إلى الحق سبحانه فلم يفتقروا في تلك الإشارة إلى يميز ، لأن الافتقار إلى المميز إيما يحصل حين حصل هناك موجودان ، في تلك الإشارة إلى يميز ، لأن الافتقار إلى المميز إيما يحصل حين حصل هناك موجودان ، كافية في حصول العرفان التام لحؤلاء ، ( المقام الثانى ) وهو مقام أصحاب اليمين وهو دون كافية في حصول الخرم لم يكن هو كافياً في الإشارة إلى الحق ، بل لابد هناك من يميز به يتميز الحق عن الحلق : فهؤلاء احتاجوا إلى أن يقرنوا لفظة الله بلفظة هو ، فقيل لاجلهم هو يتميز الحق عن الحلق : فهؤلاء احتاجوا إلى أن يقرنوا لفظة الله بلفظة هو ، فقيل لاجلهم هو يتميز الحق عن الحلق : فهؤلاء احتاجوا إلى أن يقرنوا لفظة الله بلفظة هو ، فقيل لاجلهم هو يتميز الحق عن الحلق : فهؤلاء احتاجوا إلى أن يقرنوا لفظة الله بلفظة هو ، فقيل لاجلهم هو يتميز الحق عن الحلق : فهؤلاء احتاجوا إلى أن يقرنوا لفظة الله بلفظة هو ، فقيل لاجلهم هو يتميز الحق عن الحلق : فهؤلاء احتاجوا إلى أن يقرنوا لفظة الله بالمنظة هو ، فقيل لاجلهم هو يتميز به المنازة إلى الم

الله ، لآن الله هوالموجود الذي يفتقر إليه ما عداه ، ويستغنى هو عن كل ماعداه (والمقام الثالث) وهو مقام أصحاب الشمال وهو أخس المقامات وأدونها ، وهم الذين يجوزون أن يكون واجب الوجود أكثر من واحد فقرن لفظ الاحد بما تقدم رداً على مؤلاء وإبطالا لمقالاتهم فقيل (قل هو الله أحد).

﴿ وهمنا بحث آخر ﴾ أشرف وأعلى بما ذكرناه وهو أن صفات الله تعالى إما أن تكون إضافيةً وإما أن تكون سُلبية ، أما الإضافية فكقولنا عالم ، قادر مربد خلاق ، وأما السلبية فكقولنا ليس بحسم ولا بجوهر ولا بعرض والمخلوقات ندل أولا على النوع الاول من الصفات وثانياً على النوع الثاني منها ، وقولنـا الله يدل على مجامع الصفات الإضافية ، وقولنــا أحديدل على مجامع الصفات السلبية ، فـكان قولنا (الله أحـد) تاماً في إفادة العرفان الذي يليق بالعقول البشرية ، وإنما قلنا إن لفظ الله يدل على مجمامع الصفات الإصافية ، وذلك لآن الله هو الذي يستحق العبادة ، واستحقاق العبادة ليس إلا لمن يكون مستبدأ بالإيجـاد والإبداع والاستبداد بالإيجاد لا يحصل إلا لمن كان موصوفاً بالقدرة التامة والإرادة النافذة والعملم المتعلق بجميع المعلومات من الكليات والجزئيات . وهذه مجامع الصفات الإضافة ، وأما مجامع الصفات السلبية فهى الاحدية ، وذلك لان المراد من الاحدية كون تلك الحقيقة في نفسها مفردة منزهة عن انحا. التركيب، وذلك لأن كل ماهية مركبة فهي مفتقرة إلى كل واحد من أجزائه ، وكل واحد من أجزائه غيره فكل مركب فهو مفتقر إلىغيره، وكل مفتقر إلى غيره فهو بمكن لذاته، فكل مركب فهو ممكن لذاته ، فالإله الذي هو مبدأ لجميع الكائنات يمتنع أن يكون بمكناً ، فهو في نفسه فرد أحد وإذا ثبتت الأحدية ، وجب أن لا يكون متحزاً لأن كل متحيز فإن يمينه معاير ليساره ، وكل ماكان كذلك فهو منقسم ، فالاحد يستحيل أن يكون متحيرًا ، وإذا لم يكن متحيرًا لم يكن في شي. من الاحياز والجهاد، وبجب أن لا يكون حالا في شي. ، لأنه مع محله لا يكون أحداً ، ولا يكون محلا لشيء ، لأنه مع حاله لا يكون أحداً ، وإذا لم يكن حالا ولا محلا لم يكن متغيراً البتــة لان التغير لابد وأن يكرن من صفة إلى صفة ، وأيضاً إذاكان أحداً وجب أن يكون واحداً إذ لو فرض موجودان واجباً الوجود لاشتركا في الوجوب ولنمايزا في التعين وما به المشاركة غير مابه المايزة فكل واحد منهما مركب ، فثبت أن كونه أحداً يستلزم كونه واحداً ( فإن قيــل )كيف يعقبل كون الشيء أحداً ، فإن كل حقيقة توصف بالاحدية فهناك تلك الحقيقة من تلك الاحدية وبحرعهما فذاك ثالث ثلاثة لا أحـد (الجواب) أن الاحـدية لازمة لتلك الحقيقة فالمحكوم عليه بالاحدية هو تلك الحقيقة لا المجموع الحاصل منها ومن تلك الاحدية ، فقد لاح بمـا ذكرنا أن قوله (الله أحد) كلام متضمن لجميع صفات الله تعالى من الإضافيات والسلوب وتمــام الكلام في هذا الباب مذكور في تفسير قوله ( والهكم إله واحد ) .

## اللهُ الصَّمَدُ ﴿ اللَّهُ الصَّمَدُ اللَّهُ الصَّمَدُ اللَّهُ الصَّالَةِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

قوله تعالى :﴿ الله الصمد ﴾ فيه مسائل :

﴿ المسألة الأولى ﴾ ذكروا فى تفسير (الصمد) وجهين (الأول) أنه فعل بمعنى مفعول من صمد إليه إذا قصده ، وهو السيد المصمود إليه فى الحوائج ، قال الشاعر :

ألا بكر الناعى بخــــير بنى أسد بعمرو بن مسعود وبالسيد الصمد وقال أيضاً: عــلوته بحســاى ثم قلت له خدهاحديف فأنتِ الســيد الصمد

والدليل على صحة هذا التفسير ماروى ان عباس و أنه لما نزلت هذه الآية قالوا ماالصمد؟ قال عليه السلام هو السيد الذى يصمد إليه فى الحوائج ، وقال الليث صمدت صمد هذا الآمر أى قصدت قصده (والقول الثانى) أن الصمد هو الذى لا جوف له ، ومنه يقال لسداد القارورة الصماد، وشيء مصمد أى صلب ليس فيه رخاوة ، وقال قتادة ، وعلى هذا التفسير: الدال فيه مبدلة من التا. وهو المصمت ، وقال بعض المتأخرين من أهل اللغة الصمد هو الأملس من الحجز الذى لا يقبل الغبار ولا يدخله شي. ولا يخرج منه شي. ، واعلم أنه قد استدل قوم من جهال المشبه بهذه الآية في أنه تعالى جسم ، وهذا باطل لآنا بينا أن كونه أحداً ينافي جسما فقدمة المشبه بهذه الآية دالة على أنه لا يمكن أن يكون المراد من الصمد هذا المعنى ، ولآن الصمد بهذا التفسير صفة الآجسام المتضاغطة وتعالى الله عن ذلك ، فإذن يجب أن يحمل ذلك على مجازه ، وذلك لآن الجسم الذى يكون كذلك يكون عديم الانفعال والتأثر عن الغمير وذلك إشارة إلى كونه سبحانه واجالذاته يمتنع التغير في وجوده و بقائه وجميع صفاته ، فهذا ما يتعلق بالبحث اللغوى فى هذه الآية . وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الأول وهو كونه تعالى سيداً وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الأول وهو كونه تعالى سيداً وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الأول وهو كونه تعالى سيداً وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الأول وهو كونه تعالى سيداً وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الأول وهو كونه تعالى سيداً وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الأول وهو كونه تعالى سيداً وقد المناس وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الأول وهو كونه تعالى سيداً والمناس وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الأول وهو كونه تعالى سيداً ويكون المراد من المسرون فلا المنه وكونه تعالى سيداً والتربي والمورك والم

وأما المفسرون فقد نقل عنهم وجوه ، بعضها يليق بالوجه الإول وهو كونه تعالى سيداً مرجوعاً إليه فى دفع الحاجات ، وهو إشارة إلى الصفات الإضافية ، وبعضها بالوجه الثانى وهو كونه تعالى واجب الوجود فى ذانه وفى صفاته ممتنع التغيير فيهما وهو إشارة إلى الصفات السلبية و تارة يفسرون الصمد يما يكون جامعاً للوجهين .

أما النوع (الأول) فذكروا فيه وجوها: (الأول) الصمد هو العالم بحميع المعلومات لأن كونه سيداً مرجوعا إليه في قضاء الحاجات لا يتم إلا بذلك (الثاني) الصمد هو الحليم لآن كونه سيداً يقتضى الحلم والحكرم (الثالث) وهو قول ابن مسعود والضحاك الصمد هو السيد الذي قد انتهى سؤدده (الرابع) قال الأصم الصمد هو الحالق للأشياء، وذلك لآن كونه سيداً يقتضى ذلك (الحامس) قال السدى الصمد هو المقصود في الرغائب، المستغاث به عند المصائب (السادس) قال الحسين بن الفضل البجلى: الصمد هو الذي يفعل ما يشاء و يحكم ما يريد، لامعقب لحكمه، ولا واد لقضائه (السابع) أنه السيد المعظم (الثامن) أنه الفرد الماجد لا يقضى في أمر دونه.

وأما النوع ( الشانى ) وهو الاشارة إلى الصفات السلبية فذكروا فيه وجوهاً : ( الأول ) الصمد هو الغنَّى على ما قال (وهو الغني الحميد) ( الثاني ) الصمد الذي ليس فعقه أحد لقوله ( وهو القاهر فوق عباده ( ولا يخاف من فوقه ، ولا يرحو من دونه ترفع الحوائج إليـه ( الثالث ) قال قتادة لايأكل ولا يشرب ( وهو يطعم ولا يطعم ) ( الرابع ) قال قتادة الباقى بمد فنا. خلقه (كل من عليها فان ) ( الحامس ) قال الحسن البصرى : الذى لم يزل ولا يزال ، ولا يجوز عليه الزوال كان ولا مكان ، ولا أين ولا أوان ، ولا عرش ولا كرسي ، ولا جي ولا إنسي وهو الآن كاكان (التنادس) قال أبي بن كعب: الذي لا يموت ولايورث وله ميراث السموات والأرض (السابع) قال يمان وأبو مالك : الذي لاينام ولايسهو (الثامن) قال ابن كيسان : هو الذي لايوصف بصَّفة أحد (التاسع) قال مقاتل بن حبان: هو الذي لا عيب فيه (العباشر) قال الربيع بن أنس: هو الذي لا تعتريه الآفات ( الحادي عشر ) قال سعيد بن جبير : إنه الكامل في جميع صفاته ، وفي جميع أفعاله (الثاني عشر ) قال جعفر الصادق : إنه الذي يغلب و لا يغلب (الثالث عشر ) قال أبو هريرة : إنه المستغنى عن كل أحد ( الرابع عشر ) قال أبو بكر الوراق : إنه الذي أيس الخلائق من الاطلاع على كيفيته ( الحامس عشر ) مو الذي لا تدركه الأبصار ( السادس عشر ) قال أبو العالية ومحمد القرظى : هو الذي لم يلد ولم يولد ، لأنه ليس شي. يلد إلا سيورث ، ولا شيء يولد إلا وسيموت (السابع عشر) قال ابن عباس: إنه الكبير الذي ليس فوقه أحد (الثامن عشر) أنه المنزه عن قبول النقصانات والزيادات ، وعن أن يكون مورداً للتغيرات والتبدلات ، وعن إحاطة الأزمنة والامكنة والآنات والجهات .

وأما (الوجه النالث) وهر أن يحمل لفظ الصمد على الكل وهو محتمل، لأنه بحسب دلالته على الوجوب الذاتى يدل على جميع السلوب، وبحسب دلالته على كونه مبدأ للكل يدل على جميع النعوت الإلهية.

﴿ المسألة الثانية ﴾ قوله (الله الصمد) يقتضى أن لا يكون فى الوجود صمد سوى الله ما وإذا كان الصمد مفسراً بالمصمود إليه في الحوائج ، أو بما لا يقبل التغير فى ذاته لذم أن لا يكون فى الوجود موجود هكذا سوى الله تعالى ، فهذه الآية تدل على أنه لا إله سوى الواحد ، فقوله (الله أحد) إشارة إلى كونه واحداً ، بمعنى أنه ليس فى ذاته تركيب ولا تأليف بوجه من الوجوه ، وقوله (الله الصمد) إشارة إلى كونه واحداً ، بمعنى ننى الشركاء والانداد والاضداد . ويتى فى الآية سؤالان : (السؤال الآول) لم جاء أحد منكراً ، وجاء الصمد معرفاً ؟ (الجواب) الغالب على أكثر أوهام الخلق أن كل موجود محسوس ، وثبت أن كل محسوس فهو منقسم ، فإذا مالا يكون منقسما لا يكون منقسما كان معلوماً للعرب بل لا كثر الخلق ، وأما الصمد فهو الذى يكون مصموداً إليه فى الحوائج ، وهذا كان معلوماً للعرب بل لا كثر الخلق على ما قال (ولئن سألتهم من خلقهم ليقولن الله ) وإذا كانت

### لَرْ يَلِدُ وَلَدْ يُولَدُ ﴿

الاحدية بجهولة مستنكرة عند أكثر الخلق ، وكانت الصمدية معلومة الثبوت عند جمهور الخلق ، لا جرم جا. لفظ أحد على سبيل التنكير ولفظ الصمد على سبيل التعريف .

( السؤال الثانى ﴾ ما الفائدة فى تكرير لفظة الله فى قوله ( الله أحد الله الصمد)؟ ( الجواب لو لم تكرر هذه اللفظة لوجب فى أفظ أحد وصمد أن يردا ، إما نكرتين أو معرفتين ، وقد بينا أن ذلك غير جائز ، فلا جرم كررت هذه اللفظة حتى يذكر لفظ أحد منكراً ولفظ الصمد معرفاً .

\_\_ قوله تعالى : ﴿ لم يلد ولم يولد ﴾ فيه سؤالات :

(السؤال الآول) لم قدم قوله (لم يلد) على قوله (ولم يولد) مع أن فى الشاهد يكون أو لا مولودا، ثم يكون والدا؟ (الجواب) إيما وقعت البداءة بأنه لم يلد، لا تهم ادعوا أن له ولدا، وذلك لان مشركى العرب قالوا (الملائكة بنات الله، وقالت اليهود عزيرا بنالله، وقالت النصارى المسيح ابن الله) ولم يدع أحد أن له والدا فلهذا السبب بدأ بالاهم فقال (لم يلد) ثم أشار إلى الحجة فقال: (ولم يولد) كأنه قبل الدليل على امتناع الولدية اتفاقنا على أنه ما كان ولداً لغيره.

﴿ السؤال الثانى ﴾ لماذا اقتصر على ذكر الماضى فقال ( لم يلد ) ولم يقل لن يلد ؟ ( الجواب ) إنما اقتصر على ذلك لانه ورد جواباً عن قولهم ولد الله والدليل عليه قوله تعالى ( ألا إنهم من إفكهم ليقولون ولد الله ) فلما كان المقصود من هذه الآية تكذيب قولهم وهم إنما قالوا ذلك في الماضى ، لا جرم وردت الآية على وفق قولهم .

(الحواب) أن الولد يكون على وجهين : (أحدهما) أن يتولد منه مثله وهذا هو الولد الحقبق (والتمانى) أن الولد يكون على وجهين : (أحدهما) أن يتولد منه مثله وهذا هو الولد الحقبق (والتمانى) أن لا يكون متولداً منه ولحكنه يتخذه ولداً ويسميه هذا الإسم، وإن لم يكن ولداً له فى الحقيقة ، والنصارى فريقان : منهم من قال عيسى ولد الله حقيقة ، ومنهم من قال إن الله اتخذه ولداً تشريفاً له ،كا اتخذ إبرهيم خليلا تشريفاً له ، فقوله (لم يلد) فيمه إشارة إلى ننى الوالد فى الحقيقة ، وقوله (لم يتخذ ولداً ) إشارة إلى ننى القسم الثانى ، ولهذا قال (لم يتخذ ولداً ، و لم يكن الحقيقة ، وقوله (لم يتخذ ولداً ) إشارة إلى ننى القسم الثانى ، ولهذا قال (لم يتخذ ولداً ، و لم يكن له شريك فى الملك) لآن الإنسان قد يتخذ ولداً ليكون ناصراً ومعينا له على الآمر المطلوب ، ولذاك قال فى سورة أخرى (وقالوا اتخذ الرحمن ولداً سبحانه هو الغنى) وإشارة إلى ما ذكرنا أن اتخاذ الولد إنما يكون عند الحاجة .

﴿ السؤال الرابع ﴾ ننى كونه تعالى والداً ومولوداً ، هل يمكن أن يعلم بالسمع أم لا ، وإن كان لا يمكن ذلك فما الفائدة فى ذكره ههنا؟ (الجواب) ننى كونه تعالى والداً مستفاد من العلم بأنه تعالى ايس بحسم ولا متبعض ولا منقسم ، وننى كونه تعمالى مولوداً مستفاد من العلم بأنه تعمالى

### وَلَرْ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدُ ٢

قديم، والعلم بكل واحد من هذين الاصلين متقدم على العلم بالنبوة والقرآن، فلا يمكن أن يكونا مستفادين من الدلائل السمعية . بق أن يقال فلما لم يكن استفادتهما من السمع ، فما الفائدة فى ذكرهما فى هذه السورة ؟ (قلنا) قد بينا أن المراد من كونه أحداً كونه سبحانه فى ذاته وما هيته منزها عن جميع أبحاء التراكيب، وكونه تعالى صمداً معناه كونه واجباً لذاته ممتنع التغير فى ذاته وجميع صفاته ، وإذا كان كذلك فالاحدية والصمدية يوجبان ننى الولدية والمولودية ، فلما ذكر السبب الموجب لانتفاء الوالدية والمولودية ، لاجرم ذكر هذين الحكمين ، فالمقصود من ذكرهما تنبيه الله تعالى على الدلالة العقلية القاطعة على انتفائهما .

(السؤال الحامس) هل فى قوله تعالى (لم يلد ولم يولد) فائدة أزيد من ننى الولدية وننى المولودية ؟ (قلنا) فيه فوائد كثيرة ، وذلك لآن قوله (الله أحد) إشارة إلى كونه تعالى فى ذاته وماهيتهمنزها عن التركيب ، وقوله (القه الصمد) إشارة إلى ننى الإضداد والآديان ، وبين الفلاسفة ، وهذان المقامان الشريفان بما حصل الاختلاف بين أرباب الملل وبين الفلاسفة ، فإن الفلاسفة قالوا : إنه يتولد عن واجب الوجود عقمل ، وعن العقل عقل آخر ونفس وفلك ، وهكذ على هذا الترتيب حتى ينتهى إلى العقل الذى هو مدبر ما تحت كرة القمر ، فعلى هذا القول يكون واجب الوجود تقد ولد العقل الذى هو مدبر ما تحت كرة القمر ، فعلى هذا القول يكون واجب الوجود قد ولد العقل الذى هو مدبر ما تحت كرة القمر ، نعلى هذا القول يكون واجب الوجود قد ولد العقل الذى هو مدبر أجسادكم وأرواحكم وعالمكم هذا ليس مولوداً من كالمولود من العقول الذى الدى الذى هو مدبر أجسادكم وأرواحكم وعالمكم هذا ليس مولوداً من والنفوس ، ثم قال : والشيء الذى هو مدبر أجسادكم وأرواحكم وعالمكم هذا ليس مولوداً من هيء آخر ، فلا والد ولا مولود ولا مؤثر إلا الواحد الذى هو الحق سبحانه .

قوله سبحانه ﴿ وَلَمْ يَكُنُ لُهُ كُفُواً أَحِدٌ ﴾ فيه سؤالان:

﴿ السؤال الأول ﴾ الكلام العربي الفصيح أن يؤخر الظرف الذي هو لغو غير مستقر ولا يقدم ، وقد نص سيبويه على ذلك في كتابه ، فما باله ورد مقدماً في أفصح الكلام ؟ (والجواب) هذا الكلام إنما سيق لنني المكافأة عن ذات الله ، واللفظ الدال على هذا الممني هو هذا الظرف، وتقديم الآهم أولى ، فلهذا السببكان هذا الظرف مستحقاً للتقديم .

﴿ السؤال الثانى ﴾ كيف القراءة فى هذه الآية ؟ (الجواب) قرى. (كفواً) بضم الكاف والفاء وبضم الكاف وكسرها مع سكون الفاء ، والآصل هو الضم ثم يخفف مشل طنب وطنب وعنق وعنق ، وقال أبو عبيدة يقال كفو وكف، وكفاءكله بمعنى واحد وهو المثل ، وللمفسرين فيه أقاويل (أحدها) قال كعب وعطاء لم يكن له مثل ولا عديل ، ومنه المكافأه فى الجزاء لآنه

يعطيه مايساوى ما أعطاه (وثانيها) قال مجاهد: لم يكن صاحبة كا نه سبحانه وتعالى قال: لم يكن أحد كفؤا له فيصاهره ، رداً على من حكى الله عنه قوله (وجعلوا بينة وبين الجنة نسباً) فتفسير هذه الآية كالتأكيد لقوله تعالى (لم يلد) (وثالثها) وهو التحقيق أنه تعالى بين لما بين أنه هو المصمود إليه فى قضاء الحوائج وننى الوسائط من البين بقوله (لم يلد ولم يولد) على ما بيناه ، في غذت ختم السورة بأن شيئاً من الموجودات يمتنع أن يكون مساوياً له فى شيء من صفات الجلال والعظمة ، أما الوجود فلا مساواة فيه لآن وجوده من مقتضيات حقيقته فإن حقيقته غير قابلة للعدم من حيث هى هى ، وأما سائر الحقائق ، فإنها قابلة للعدم ، وأما العلم فلا مساواة فيه لآن علمه ليس بضرورى ولا باستدلالى ولا مستفاد من الحس ولا من الرؤية ولا يكون فى معرض الغلط والزلل وعلوم المحدثات كذلك ، وأما القدرة فلا مساواة فيها وكذا الرحمة والجود والعدل والفضل والإحسان! واعلم أن هذه السورة أربع آيات ، وفى ترتيبها أنواع من الفوائد:

( الفائدة الأولى ) أن أول السورة يدل على أنه سبحانه وأحد ، والصمد على أنه كريم رحيم لأنه لا يصمد إليه حتى يكون محسناً و (لم يلد ولم يولد ) على أنه غنى على الإطلاق ومنزه عن التغيرات فلا يبخل بشيء أصلا ، ولا يكون جوده لاجل جر نفع أو دفع ضر ، بل بمحض الإحسان وقوله (ولم يكن له كفواً أحد) إشارة إلى نني مالا يجوز عليه من الصفات .

﴿ الفائدة الثانية ﴾ ننى الله تعالى عن ذاته أنواع الكثرة بقوله (أحــــد) وننى النقص والمغلوبية بلفظ الصمد، وننى المعلولية والعلية بلم يلد ولم يولد، وننى الاصداد والانداد بقوله ( ولم يكن له كفوا أحد )

﴿ الفائدة الثالثة ﴾ قوله (أحد) يبطل مذهب الثنوية القائلين بالنور والظلمة ، والنصارى فى التثليث ، والصابئين فى الأفلاك والنجوم ، والآية الثانية تبطل مذهب من أثبت خالفاً سوى الله لانه لو وجد خالق آخر لما كان الحق مصموداً إليه فى طاب جميع الحاجات ، والثالثة تبطل مذهب اليهود فى عزير ، والنصارى فى المسيح ، والمشركين فى أن الملائكة بنات الله ، والآية الرابعة تبطل مذهب المشركين حيث جملوا الاصنام أكفاء له وشركا.

﴿ الفائدة الرابعة ﴾ أن همذه السورة فى حق الله مثل سورة الكوثر فى حق الرسول لكن الطعن فى حق الرسول كان بسبب أنهم قالوا: إنه أبتر لا ولدله ، وههنا الطعن بسبب أنهم أثبتوا لله ولداً ، وذلك لأن عدم الولد فى حق الانسان عيب ووجود الولد عيب فى حق الله تعالى ، فلهذا السبب قال ههنا (قل) حتى تكون ذاباً عنى ، وفى سورة (إنا أعطيناك) أنا أقول ذلك الكلام حتى أكون أنا ذاباً عنك ، والله سبحانه وتعالى أعلم ،

# (١١٣) سِوْرِة (لفَ الفَ الفَ كِينَةُ اللهُ اللهُ

# 

قِبل الخوض في التفسير لا بد من تقديم فصلين :

﴿ الفصل الآول ﴾ سمعت بعض العارفين فسر هاتين السورتين على وجه عجيب ، فقال إنه سبحانه لما شرح أمر الإلهية في سورة الإخلاص ذكر هذه السورة عقيها في شرح مراتب مخلوقات الله فقال أولا ( قل أعوذ برب الفلق ) وذلك لأن ظلمات العـدم غير متناهية ، والحق سبحانه هو الذي فلق تلك الظلمات بنور التكوين والإيجاد والإبداع، فلهذا قال ( قل أعوذ برب الفلق ) ثم قال ( من شر ما خلق ) والوجه فيه أن عالم الممكنات على قسمين عالم الآمر وعالم الخلق على ما قال (ألاله الخلق و الامر)وعالم الامركله خيرات محضة بريَّة عن الشرور و الآفات ، أماعالم الخلق وهو عالم الاجسام والجسمانيات ، فالشرلا يحصل إلا فيه ، وإنمـا سمى عالم الاجسام والجسمانيات بعالم الخلق . لأن الخلق هوانتقدير : والمقدار من لواحق الجسم ، فلما كان الأمر كذلك ، لاجرم قال : أعوذ بالرب الذى فلق ظلمات بحر العدم بنور الإيجاد والأبداع من الشرور الواقعة في عالم الحلق وهو عالم الاجسام والجسمانيات ، ثم من الظاهر أن الاجسام ، إما أثرية أو عنصرية والاجسام الآثرية خيرات ، لانهـا بريئة عن الاختـلال والفطور ، على ما قال ( ما ترى فى خلق الرحمن من تفياوت فارجع البصر هل ترى مرب فطور ) وأما العنصريات فهي إما جماد أو نبات أو حيوان ، أما الجمادات فهي خالية عن جميع القوى النفسانية ، فالظلمة فيهما خالصة والآنوار عنها بالكلية زائلة ، وهي المراد من قوله (ومن شر غاسق إذا وقب) وأما النبات فالقوة العاذية النباتية هي التي نزيد في الطول والعرض والعمق معاً ، فهذه النباتية كأنَّهــا تنفث في العقــد الثلاثة ، وأما الحيوان فالقوى الحيوانية هي الحواس الظاهرة والحواس الباطنية والشهوة والغضب وكلها تمنع الزوح الإنسانية عن الانصباب إلى عالم الغيب، والاشتغال بقدس جلال الله وهو المراد من قرله ( ومن شر حاسد إذا حسد) ثم إنه لم يبق من السفليات بعد هـذه المرتبة سوى النفس الإنسانية ، وهي المستعيدة ، فلا تكون مستعاذاً منها ، فلا جرم قطع هـذه السورة وذكر بعدها في سورة الناس مراتب درجات النفس الإنسانية في العرقي، وذلك لانها بأصل فطرتها مستعدة ، لآن تنتفش بمدرفة الله تعالى ومحبته إلا أنها تبكون أول الآمر خالية عن هـذه المعارف بالكلية ، ثم إنه في المرتبة الثانية يحصل فيها علموم أولية بديهية يمكن النوصل بها إلى استعلام المجهولات

الفكرية ، ثم فى آخر الأمر تلك المجهولات الفكرية من القوة إلى الفعل ، فقوله تعالى (قل أعوذ برب الناس) إشارة إلى المرتبة الأولى من مراتب النفس الإنسانية وهى حال كونها خالية من جميع العلوم البديهية والكسبية ، وذلك لأن النفس فى تلك المرتبة تحتاج إلى مرب يربيها ويزينها بتلك المارف البديهية ، ثم فى المرتبة الثانية وهى عنمد حصول هذه العلوم البديهية يحصل لها ملكة من الانتقال منها إلى استعلام العلوم الفكرية وهو المراد من قوله (ملك الناس) ثم فى المرتبة الثالثة وهى عنمد خروج تلك العلوم الفكرية من القوة إلى يسمى نفسه بحسب كل مرتبة من مراتب النفس الإنسانية بما يليق بتلك المرتبة ، ثم قال (من شر الوسواس الخناس) والمراد منه القوة الوهمية ، والسبب فى اطلااق اسم الخناس على الوهم أن العقل يساعد والوهم ، قديتساعدان على تسليم بعض المقدمات ، ثم إذا آل الامر إلى النتيجة فالعقل يساعد على النتيجة والوهم يخنس ، ويرجع ويمتنع عن تسليم النتيجة ، فلهذا السبب يسمى الوهم (بالخناس) على الرقبة ، ثم بين سبحانه أن ضرر هذا الخناس عظيم على العقل ، وأنه قلما ينفك أحد عنه فكا نه سبحانه ثم بين سبحانه أن ضرر هذا الخناس عظيم على العقل ، وأنه قلما ينفك أحد عنه فكا نه سبحانه بين فى هذه السورة مراتب الإرواح البشرية و نبه على عدوها و نبه على مابه يقع الامتياز بين العقل وبين الوهم ، وهناك آخر درجات مراتب النفس الإنسانية ، فلا جرم ، وقع ختم الكتاب الكريم والفرقان العظيم عليه .

(الفصل الثانى) ذكروا فى سبب نزول هذه السورة وجوها (أحدها) روى أن جبريل عليه السلام أتاه وقال إن عفريتاً من الجن يكيدك ، فقال إذا أويت إلى فراشك قل أعوذ برب السورتين (وثانيها) أنالقه تعالى أنزلهم عليه ليكونا رقية من العين ، وعن سعيد بن المسيب أن قريشاً قالوا: تعالوا نتجوع فنعين محمداً ففعلوا ، ثم أتوه وقالوا ما أشد عضك ، وأقوى ظهرك وأنضر وجهك ، فأنزل الله تعالى المعوذتين (وثالثها) وهو قول جمهور المفسرين ، أن لبيند بن أعصم اليهودى سحر الذي والله في إحدى عشرة عقدة وفى وتردسه فى بثر يقال لها ذروان فرض رسول الله واشتد عليه ذلك ثلاث ليال فنزلت المعوذتان لذلك ، وأخبره جبريل بموضع السحر فأرسل عليا عليه السلام ، وطلحة وجاءابه ، وقال جبريل الذي حل عقدة ، واقرأ آية فغمل وكان كلما قرأ آية انحلت عقدة فكان يجد بعض الحفة والراحة .

واعلم أن المعتزلة أنكروا ذلك بأسرهم ، قال القاضى هذه الرواية باطلة ، وكيف يمكن القول بصحتها ، والله تعالى يقول (والله يعصمك من الناس) وقال (ولا يفلح الساحر حيث أنى )ولان تجويزه يفضى إلى القدح فى النبوة ، ولانه لو صح ذلك لـكان من الواجب أن يصلوا إلى العضر جميع الانبياء والصالحين ، ولقدروا على تحصيل الملك العظيم لانفسهم ، وكل ذلك باطل ، ولان الكفار كانوا يعيرونه بأنه مسحور ، فلو وقعت هذه الواقعة لـكان الكفار صادقين فى تلك

الدعوة ، ولحصل فيه عليه السلام ذلك العيب ، ومعلوم أن ذلك غير جائز ، قال الاصحاب : هذه القصة قد صحت عند جمهور أهل النقل ، والوجوه المذكورة قد سبق الكلام عليها في سورة البقرة أما قوله : الكفاركانوا يعيبون الرسول عليه السلام بأنه مسحور ، فلو وقع ذلك لكان الكفار صادقين في ذلك القول ( فجوابه ) أن الكفاركانوا يريدون بكونه مسحوراً أنه مجنون أزيل عقله بو اسطة السحر ، فلذلك ترك دينهم ، فأما أن يكون مسحوراً بألم يجده في بدنه فذلك بما لا ينكره أحد ، وبالجلة فاقة تعالى ماكان يسلط عليه لا شيطاناً ولا إنسياً ولا جنياً يؤذيه في دينه وشرعه ونبوته ، فأما في الإضرار ببدنه فلا يبعد ، وتمام الكلام في هذه المسألة قد تقدم في سورة البقرة ولنرجع إلى التفسير :

# قُلْ أُعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَاقِ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

قوله تعالى : ﴿ قُلُ أُمُودُ بِرِبِ الفَلْقُ ﴾ فيه مسائل:

و المسألة الأولى ﴾ في قوله (قل) فوائد (أحدها) أنه سبحانه لما أمر بقراءة سورة الإخلاص تنزيها له عما لا يليق به في ذاته وصفاته ، وكان ذلك من أعظم الطاعات ، فكا أن العبد قال : إلهنا هذه الطاعة عظيمة جداً لا أثق بنفسي في الوفاء بها ، فأجاب بأن قال (قل أعوذ برب الفلق) أي استعذ بافله ، والتجيء إليه حتى يوفقك لهذه الطاعة على أكمل الوجوه (وثانيها) أن الكفار لما سألوا الرسول عن نسب الله وصفته ، فكا أن الرسول عليه السلام قال : كيف أنجو من هؤلاء الجهال الذين تجاسروا وقالوا فيك مالا يليق بك ، فقال الله (قل أعوذ برب الفلق) أي استعذ بي حتى أصونك عن شرهم (وثالثها) كأنه تعالى يقول : من التجأ إلى بيتي شرقته وجعلته آمناً فقلت ومن دخله كان آمناً فالتجيء أنت أيضاً إلى حتى أجعلك آمناً (فقيل أعوذ برب الفلق) .

و المسألة الثانية كاختلفوا في أنه هل بجوز الاستعانة بالرقى والعوذ أم لا ؟ منهم قال إنه يجوز واحتجوا بوجوه (أحدها) ماروى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم اشتكى فرقاه جبريل عليه السلام، فقال بسم الله أرقيك من كل شيء يؤذيك، والله يشفيك (وثانيها) قال ابن عباس كان رسول الله والله يتفيل ويعلمنا من الاوجاع كلهاوالجي هذا الدعاء وبسم الله الكريم، أعوذ بالله العظيم من شركل عرق نعار، ومن شر حر النار» (وثالثها) قال عليه السلام من دخل على مريض لم يحضره أجله، فقال أسأل الله العظيم رب العرش العظيم أن يشفيك سبع مرات شنى (ورابعها) عن على عليه السلام قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا دخل على مريض قال: وأذهب الباس رب الناس، اشف أنت الشافى، لاشافى إلا أنت» (وخاصها) عن ابن عباس قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعوذ الحسن والحسن يقول وأعيذ كما بكلمات الله التامة من شيطان وهامة، ومن

كل عين لامة، ويقول مكذاكان أبي إبراهيم يعوذ ابنيه إسماعيل وإسحاق (وسادسها) قال عثمان بن أبي العاص الثقبي قدمت على رسوك الله و بى وجع قد كاد يبطلني فقال رسول الله على «اجمل يدك اليمني عليه ، وقل بسم الله أعوذ بعزة الله وقدرته من شر ما أجد ، سبع مرات ففعلت ذلك فشفاني الله (وسابعها) روى أنه عليه السلام كان إذا سافر فنزل منزلا يقول و يا أرض ، ربي وربك الله أعوذ بالله من شرك وشر مافيك وشر ما يخرج منك ، وشر مايدب عليك ، وأعوذ بالله من أسد وأسود وحية وعقرب ، ومن شر ساكني البلد ووالد وما ولد » (وثامنها) قالت عائشة : كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إذا اشتكى شيئاً من جسده قرأ ( قل هو الله أحد ) والمعرذتين فى كفه اليميى ومسح بها المكان الذي يشتكي ومن الناس من منع من الرقى لما روى عن جابر ، قال نهي رسول الله عليه عن الرقى ، وقال عليه السلام ﴿ إِن لله عباداً لا يكتوون ولا يسترقون وعلى ربهم يتوكارن ، وقال عليه السلام « لم يتوكل على الله من اكتوى واسترقى ، وأجيب عنه بأنه يحتمل أن يكون النهى عن الرقى المجهولة التي لا تعرف حقائقها ، فأما ماكان له أصل مو ثوق ، فلا نهى عنه ، واختلفوا فى التعليق ، فروى أنه عليه السلام قال ﴿ مَنْ عَلَقَ شَيْئًا وَكُلَّ إِلَيْـه ﴾ وعن ابن مسعود : أنه رأى على أم ولده تميمة مربوطة بعضدها ، فجذبها جذباً عنيماً فقطعها ، ومنهم من جوزه ، سئل الباقر عليه السلام عن التعريذ يعلق على الصبيان فرخص فيه ، واختلفوا في النفث أيضاً ، فروى عن عائشة أنها قالت : كان رسول الله ﷺ ينفت على نفسه إذا اشتكى بالمعوذات ويمسح بيده ، فلما اشتكى رسول الله ﷺ وجعه الذي توفى فيه طفقت أنفث عليه بالمعوذات التي كان ينفث بها على نفسه ، وعنه عليه السلام ﴿ أنه كان إذا أُخذ مضجمه نفث في يديه وقرأ فيهما بالمعوذات ، ثم مسح بهما جسـده ، ومنهم من أنكر النفث ، قال عكرمة : لا ينبغي للرق أن ينفث ولا يمسح ولا يعقد . وعن إبراهيم قال :كانوا يكرهون النفث فى الرقى ، وقال بعضهم : دخلت على الضحاك وهو وجيع ، فقلت ألا أعوذك يا أبا محمد ؟ قال بلي ولكن لا تنفث ، فعوذته بالمعرفةتين. قال الحليمني : الذي روى عن عكرمة أنه ينبغي للراقي أن لا ينفث ولا يمسح ولا يعقد ، فكا أنه ذهب فيه إلى أن الله تعالى جعل النفت في العقد بما يستعاذ منه ، فوجب أن يكون منهياً عنه إلا أن هذا ضعيف ، لأن النفث في العقد إما يكون مذموماً إذا كان سحراً مضراً بالأرواح والابدان. فأما إذا كان هذا النفث لإصلاح الارواح والابدان وجب أن لا يكون حراماً .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ أنه تعمالى قال فى مفتاح القراءة ( فاستعذ بالله ) وقال ههنا ( أعوذ برب الفلق) وفى موضع آخر ( وقل رب أعوذ بك من همزات الشياطين ) وجاء فى الاحاديث ( أعوذ بكابات الله التامات ) ولا شك أن أفضل أسهاء الله هو الله ، وأما الرب فإنه قد يطلق على غيره ، قال تعالى ( أأرباب متفرقون ) فما السبب فى أنه تعالى عند الامر بالتعوذ لم يقل أعوذ بالله بل قال ( برب الفلق ) ؟ وأجابوا عنه من وجوه : ( أجدها ) أنه فى قوله ( وإذا قرأت القرآن فاستعذ

بالله ) إنما أمره بالاستعاذة هناك لاجل قراءة القرآن ، وإنما أمره بالاستعاذة ههنا في هذه السورة لاجل حفظ النفس والسدن عن السحر ، والمهم الأول أعظم ، فلا جرم ذكر هنــاك الاسم الأعظم ( وثانيها ) أن الشيطان يبالغ حال منعك من العبادة أشد مبالغة في إيصال الضر إلى بدنك وروحك ، فلا جرم ذكر الاسم الأعظم هنـاك دونهمنا (وثالثها) أن اسم الرب يشير إلى التربية فكا نه جعل تربية الله له فيها تقدمُ وسيـلة إلى تربيته له فى الزمان الآتى ، أو كانالعبد يقول : النربية والاحسان حرفتك فلا تهملني ، ولا تخيب رجائي (ورابعها) أن بالتربية صار شارعاً في الإحسان ، والشروع ملزم (وخامسها) أن هـذه السورة آخر سور القرآن فذكر لفظ الرب تذبيهاً على أنه سبحانه لا تنقطع عنك تربيته وإحسانه ، فإن قيل إنه ختم القرآن على اسم الإله حيث قال ( ملك الناس إله الناس ) قلنا فيه لطيفة وهي كونه تعالى قال قلأعوذ بمن هو ربى ولكنه إله قاهر لوسوسة الخناس فهو كالاب المشفق الذي يقول ارجع عند مهماتك إلى أبيك المشفق عليك الذي هو كالسيف القاطع والنار المحرقة لاعدائك فيكون هذًا من أعظم أنواع الوعد بالإحسان والتربية (وسادسها)كان الحق قال لمحمدعليه السلام قلبك لى فلا تدخل فيه حب غيرى ، ولسانك لى فلا تذكر بهأحداً غيرى ، وبدنك لى فلا تشغله بخدمة غيرى ، وإن أردت شيئاً فلا تطلبه إلا منى ، فإن أردت العلم فقل (رب زدى علماً ) وإن أردت الدنيا فاسألوا الله من فضله ، وإن خفت ضرراً فقل ( أعوذ برب الفلق ) فإنى أنا الذي وصفت نفسي بأبي خالق الاصباح . و أبي فالق الحب والنوى ، وما فعلت هذه الاشياء إلا لاجلك ، فإذا كنت أفعل كل هذه الامور لاجلك ، أفلا أصونك عن الآفات و المخافات .

و المسألة الرابعة في ذكروا في (الفلق) وجوها (أحدها) أنه الصبح وهو قول الآكثرين قال الزجاج لآن الليل يفلق عنه الصبح ويفرق فعل بمغى مفعول يقال هو أبين من فلق الصبح ومن فرق الصبح وتخصيصه في التعوذ لوجره (الأول) أن القادر على إزالة هذه الظلمات الشديدة عن كل هذا العالم يقدر أيضاً أن يدفع عن العائذكل ما يخافه ويخشاه (الثاني) أن طلوع الصبح كالمثال لجيء الفرج، فكما أن الإنسان في الليل يكون منتظراً لطلوع الصباح كذلك الخائف يكون مترقياً لطلوع صباح النجاح (الشالك) أن الصبح كالبشرى فإن الإنسان في الظلام يكون كلحم على وضم، فإذا ظهر الصبح فكا نه صاح بالأمان وبشر بالفرج، فإذا السبب يحدكل مريض ومهموم خفة في وقت السحر، فالحق سبحانه يقول (قل أعوذ برب) يعطى إنعام فلق الصبح قبل السؤال فكيف بعد السؤال (الرابع) قال بعضهم إن يوسف عليه السلام لما ألق في الجب وجعت ركبته وجعاً شديداً فبات ليلته ساهراً فلما قرب طلوع الصبح نزل جبريل عليه السلام بإذن الله يسليه ويأمره بأن يدعوا ربه فقال يا جبريل ادع أنت واؤمن أنا فدعا جبريل وأمن يوسف فكشف الله ماكان به من الضر، فلما طاب وقت يوسف قال جيريل وأنا أدعو أيضاً وسف فكشف الله ماكان به من الضر، فلما طاب وقت يوسف قال جيريل وأنا أدعو أيضاً

وتؤمن أنت ، فسأل يوسف ربه أن يكشف الضر عن جميع أدل اللا. في ذلك الوقت ، فلا جرم ما من مريض إلا ويجد نوع خفة في آخر الليل ، وروى أن دعاءه في الجب : يا عدتي في شــدتي وِيامؤنسي في وحشتي وياراحم غربتي وياكاشف كربتي ويابجيب دعوتي ، ويا إلهي وإله آبائي إبراهيم وإسحق ويعقوب ارحم صغر سنى وضعف ركنى وقلة حيلنى ياحى ياقوم ياذا الجـــلال والإكرام ( الخامس ) لعمل تخصيص الصبح بالذكر في همذا الموضع لأنه وقت دعاء المضطرين وإجابة الملهوفين فكا نه يقول قل أعوذ برب الوقت الذي يفرج فيه عن كل مهموم (السادس) يحتمل أنه خص الصبح بالذكر لانه أنمرذج من يوم القيامة لان الحلق كالأموات والدور كالقبور ، ثم منهم من يخرج من داره مفلساً عرباناً لايلتفت إليه ، ومنهم منكانمديوناً فيجر إلى الحبس ، ومنهم من كان ملـكا مطاعا فتقدم إليه المراكبويقوم الناس بين يديه ، كذا في يوم القيامة بعضهم مفلس عن الثواب عار عن لباس التقوى يجر إلى الملك الجبار ، ومن عبدكان مطيعاً لربه في الدنيا فصار ملكا مطاعا في العقى يقدم إليه البراق ( السابع ) يحتمل أنه تعالى خص الصبح بالذكر لانه وقت الصلاة الجامعة لاحوال القيامة فالقيام في الصلاة يذكر القيام يوم القيامة كما قال (يوم يقوم الناس لرب العالمين) والقراءة في الصلاة تذكر قراءة الكتب والركوع في الصلاة يذكر من القيامة قوله (ناكسوا رؤوسهم) والسجود في الصلاة يذكر قوله (ويدعون إلى السجود فلا يستطيعون ) والقعود يذكر قوله ( وترىكل أمة جاثية ) فكان العبد يقول : إلمي كما خلصتني من ظلمة الليل فحصلني من هذه الأهوال ، وإيما خص وقت صلاة الصبح لأن لها مزيد شرف على ما قال (إنّ قرآن الفجركان مشهوداً ) أى تحضرها ملائكة الليلوالنهار (الثامن) أنه وقت الاستغفار والتضرع على ماقال ( والمستغفرين بالاسحار) (القول الثانى) فى الفلق أنه عبارة عن كل ما يفلقه ألله كالأرض عن النبات (إن الله فالق الحب والنوى)و الجبال عن العيون (وإن منها لما يتفجر منه الأنهار) والسحاب عن الأمطار والأرحام عن الأولاد والبيض عن الفرخ والقلوب عن المعارف، وإذا تأملت الخلق تبين لك أن أكثره عن انقلاب، بل العدم كا نه ظلمة والنوركا نه الوجود ، وثبت أنه كان الله في الآزل ولم يكن معه شي. البتة فكا نه سبحانه هو الذي فلق بحار ظلمات العدم بأنوار الإيجاد والتكوين والإبداع ، فهذا هو المراد من الفلق ، وهـذا التأويل أقرب من وجوه (أحدها) هو أن الموجود إما الخالق وإما الحلق ، فإذا فسرنا الفلق بهذا التفسير صاركاً نه قال : قل أعوذ برب جميع الممكنات ، ومكون كل المحدثات والمبدعات . فيكون التعظيم فيه أعظم ، ويكون الصبح أحد الأمور الداخلة في هذا المعنى ( و ثانيها ) أن كل موجود إما واجب لذاته أو عمكن لذاته ، ، الممكن لذاته يكون موجوداً بغيره ، معدولماً في حد ذاته ، فإذن كل ممكن فلا بدلة من مؤثر يؤثر فيه حال حدوثه ويبقيه حال بقائه ، فإن المكن حال بقائه يفتقر إلى المؤثر والتربية ، إشارة لا إلى حال الحدوث بل إلى حال البقاء ، فكا نه يقول : إنك لست محتاجاً إلى حال

### مِن شَرِّ مَاخَلَقَ ﴿ يَ

الحدوث فقط بل في حال الحدوث وحال البقاء معاً في الذات وفي جميع الصفات ، فقوله (برب الفلق) يدل على احتياج كل ما عداه إليه حالتي الحدوث والبقاء في المهاهية والوجود بحسب الدوات والصفات وسر التوحيد لا يصفو عن شوائب الشرك إلا عند مشاهدة هذه المعانى، وثالثها) أن التصوير والتكوين في الظلمة أصعب منه في النور ، فكا أنه يقول أنا الذي أفسل ما أفعله قبل طلوع الآنوار وظهور الأضواء ومثل ذلك بما لا يتأتي إلا بالعلم التام والحكمة البالغة وإليه الإشارة بقوله (هو الذي يصور كم في الارحام كيف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم) (القول الثالث) أنه واد في جهنم أوجب فيها من قولم لما اطها أن من الارض الفلق والجمع فلقان ، وعن بمض الصحابة أنه قدم الشام فرآى دور أهل الذمة وما هم فيه من خصب العيش فقال لا أبالي ، أليس من ورائهم الفلق ، فقيل وما الفلق ؟ قال بيت في جهنم إذا فتح صاح جميع أهل النار من شدة حره ، وإيما خصه بالذكر ههنا لانه هو القادر على مثل هذا التعذيب العظيم أهل النار عن حد أوهام الحلق ، ثم قد ثبت أن رحمته أعظم وأكمل وأنم من عذابه ، فكا أنه يقول ياصاحب العذاب الشديد أعوذ برحمتك التي هي أعظم وأكمل وأنم وأسبق وأقدم من عذابه . فيانك . فوله تعالى : ﴿ من شر ما خلق ﴾ وفيه مسألتان :

و المسألة الأولى ﴾ في تقسير هذه الآية وجوه (أحدها) قال عطاء عن ابن عباس بريد إبليس خاصة لآن الله تعالى لم يخلق خلقاً هو شر منه ولآن السورة إنما نزلت في الاستعاذة من السحر ، وذلك إنما يتم بإبليس وبأعوانه وجنوده (وثانيها) يريد جهنم كأنه يقول قل أعوذ برب جهنم ومن شدائد ما خلق فيها (وثالثها) (من شر ما خلق) يريد من شر أصناف الحيوانات المؤذياب كالسباع والهوام وغيرهما ، ويحوز أن يدخل فيه من يؤذيني من الجن والإنس أيضاً في جانب غير العقلاء حسن استمال لفظة ما فيه ، لآن المعبرة بالأغلب أيضاً ويدخل فيه شرور في جانب غير العقلاء حسن استمال لفظة ما فيه ، لآن المعبرة بالأغلب أيضاً ويدخل فيه شرور والمعقمة الممرضة وشرور الماء والنار ، فإن قبل الآلام الحاصلة عقيب الماء والنار ولدغ الحية والعقرب حاصلة بخلق الله تعالى ابتداء ، على قول أكثر المتكلمين ، أو متولدة من قوى خلقها الله تعالى في هسذه الآجرام ، على ما هو قول جمهور الحكاء و بعض المتكلمين ، وعلى التقديرين فيصير حاصل الآية أنه تعالى أمر الرسول عليه السلام بأن يستعيذ بالله من الله ، فأ معناه ؟ فلنا وأى بأس بذلك ، ولقد صرح عليه السلام بذلك ، فقال « وأعوذ بك منك » (ورابعها) أراد به ما خلق من الآمراض والاسقام والقحط وأنواع المحن والآفات ، وزعم الجسائى والقاضى أن هذا التفسير باطل ، لان فل الله تعالى لا يجوز أن يوصف بأنه شر ، قالوا والقاضى أن هذا التفسير باطل ، لان فل الله تعالى لا يجوز أن يوصف بأنه شر ، قالوا

# وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ٢

ويدل عليه وجوه (الأول) أنه يلزم على هذا التقدير أن الذى أمر بالتعوذ منه هو الذى أمرنا أن نعوذ به ، وذلك متنافض (والثانى) أن أفعال الله كلها حكمة وصواب ، وذلك لا يجوز أن يقال إنه شر (والثالث) أن فعل الله لوكان شراً لوصف فاعله بأنه شرير ويتعالى الله عن ذلك (والجواب) عن الأول أنا بينا أنه لا امتناع في قوله أعوذ بك منك ؟ وعن الثانى أن الإنسان لما تألم به فإنه يعد شراً ، فور داللفظ على وفق قوله ، كافى قوله . (وجزاه سيئة سيئة مثلها) وقوله (فن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم) وعن الثالث أن اسماء الله توقيفية لا اصطلاحية ، ثم الذى يدل على جواز تسمية الأمراض والاسقام بأنها شرور قوله تعالى (إذا مسه الشر جزوعا) وقوله لليل والنهار » .

و المسألة الثانية ﴾ طعن بعض الملحدة فى قوله (قل أعوذ برب الفلق من شر ما خلق) من وجوه (أحدها) أن المستعاذ منه أهو واقع بقضاء الله وقدره ، أو لا بقضاء الله ولا بقدره ؟ فإن كان الأول فكيف أمر بأن يستعيذ بالله منه ، وذلك لأن ماقضى الله به وقدره فهو واقع ، فكا نه تعالى يقول الشىء الذى قضيت بوقوعه ، وهو لابد واقع فاستعذ فى منه حتى لا أوقعه ، وإن لم يكن بقضائه وقدره فذلك يقدح فى ملك الله وملكوته (وثانيها) أن المستعاذ منه إن كان معلوم الوقوع فلا دافع له ، فلافائدة فى الاستعاذة وإن كان معلوم اللاوقوع ، فلاحاجة إلى الاستعاذة (وثالثها) أن المستعاذ منه إن كان مصلحة فكيف رغب المسكلف فى طلب دفعه و منعه ، وإن كان مفسدة فكيف خلقه و قدره ، وإن كان المستعاذ منه الكتاب عنامثال هذه الشبهات ، أن يقال إنه (لايسأل عما يفعل ) وقد تكرر هذا الكلام فى هذا الكتاب .

قوله تعالى : ﴿ وَمَن شَرَ غَاسَقَ إِذَا وَقَبِ ﴾ ذكروا فى الغاسق وجوهاً ( أحدها ) أن الغاسق هو الليل إذا عظم ظلامه من قوله ( إلى غسق الليل) ومنه غسقت العين إذا امتلات دماً وغسقت الجراحة إذا امتلات دماً ، وهذا قول الفراء وأبى عبيدة ، وأنشد ابن قيس :

إن هـذا الليل قد غسقاً واشتكيت الهم والأرقا

وقال الزجاج الغاسق في اللغة هو البارد، وسمى الليل غاسقاً لأنه أبرد من النهار، ومنه قوله إنه الزمهرير (وثالثها) قال قوم الغاسق والغساق هوالسائل من قولهم: غسقت العين تغسق غسقا إذا سالت بالمساء، وسمى الليل غاسقاً لا نصباب ظلامه على الآرض، أما الوقوب فهو الدخول في شيء آخر بحيث يغيب عن العين، يقال وقب يقب وقوباً إذا دخل، الوقبة النقرة لأنه يدخل في المساء، والإيقاب إدخال الشيء في الوقبة ، هذا ما يتعلق باللغة وللمفسرين في الآية أقوال الفخر الرازي – ج ٣٢ م ١٣ م ١٣ م

# وَمِن شَرِّ ٱلنَّفَّاثَاتِ فِي ٱلْعُقَدِ ١

(أحدها) أن الغاسق إذا وقب هو الليل إذا دخل ، وإنما أمر أن يتعوذ من شر الليل لأن في الليل تخرج السباع من آجامها والهوام من مكانها ، ويهجم السارق والمكابر ويقع الحريق ويقل فيه الغوث ، ولذلك لو شهر [معتد] سلاحاعلى إنسان ليلافقتله المشهر رعليه لايلزمه قصاص ، ولو كان نهاراً يلزمه لأنه يوجد فيه الغوث ، وقال قوم إن فى الليل تنتشر الأرواح المؤذية المسهاة بالجن والشياطين، وذلك لأن قوة شعاع الشمس كأنها تقهرهم، أما في الليل فيحصل لهم نوع استيلاء (وثانيها) أن الغاسق إذا وقب هو القمر ، قال ابن قنيبة الغاسق القمرسمي به لأنه يكسف فيغسق ، أي يذهب ضوؤه ويسود ، [ و ] وقوبه دخوله في ذلك الاسوداد ، روى أبوُسلة عن عائشة أنه أخذ رسول الله عِلَيْتُهِ بيدها وأشار إلى القمر ، وقال ﴿ استعيدَى بالله منشر هذا فإنه الغاسق إذا وقب ﴾ قال ابن قتيبة : ومعنى قوله تعوذي بالله من شره إذا وقب أي إذا دخل في الكسوف ، وعندى فيه وجه آخر : وهو أنه صح أن القمر فى جرمه غيرمستنير بل هو مظلم ، فهذا هو المراد من كونه غاسقاً ، وأما وقوبه فهو انمحاء نوره في آخر الشهر ، والمنجمون يقولون إنه في آخر الشهر يكون منحوساً قليل القوة لأنه لايزال ينتقص نوره فبسبب ذلك تزداد نحوسته ، ولذلك فإن السحرة إنما يشتغلون بالسحر المورث للتمريض فى هذا الوقت ، وهذا مناسب لسبب نزول السورة فانها إنما نزلت لاجل أنهم سحروا النبي ﷺ لاجل التمريض ( وثالثها ) قال ابن زيد الغاسق إذا وقب يعني الثريا إذا سقطت قال ، وكانت آلَّاسقام تكثرعند وقوعها ، وترتفع عندطلوعها ، وعلى هذا تسمى الثريا غاسقاً ، لانصبابه عنــد وقوعه في المغرب ، ووقوبه دخوله تحت الارض وغيبه بته عن الاعين (ورابعها) قال صاحب الكشاف يجوز أن يراد بالغاسق الاسمود من الحيات ووقوبه ضربه ونقبه ، والوقب والنقب واحد ، واعلم أنهذا التأويل أضعف الوجوه المذكورة (وخامسها) الغاسق ( إذا وقب ) هو الشمس إذا غابت و إنما سميت غاسقاً لاماً في الفلك تسبح فسمى حركتها وجريانها بالغسق ، ووقوبها غيبتها ودخولها تحت الأرض .

قوله تعالى : ﴿ ومن شر النفاثات فى العقد ﴾ فيه مسائل .

﴿ المسألة الأولى ﴾ في الآية قولان (الأول) أن النفث النفخ مع ريق ، هكذا قاله صاحب الكشآف ، ومنهم من قال إنه النفخ فقط ، ومنه قوله عليه السلام إن جبريل نفث في روعي والعقد جمع عقدة ، والسبب فيه أن الساحر إذا أخذ في قراءة الرقية أخذ خيطاً ، ولا يزال يمقد عليه عقداً بعد عقد وينفث في تلك العقد ، وإنما أنث النفاثات لوجوه (أحدها) أن هذه الصناعة إنما تعرف بالنساء لانهن يعقدن وينفثن ، وذلك لأن الأصل الاعظم فيه ربط القلب بذلك الامرواحكام الهمة والوهم فيه ، وذلك إنما يتأتى من النساء لقلة علمهن وشدة شهرتهن ، فلا جرم كان

# وَمِن شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ٥

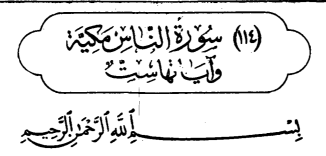
هذا العمل منهن أقوى ، قال أبو عبيدة (النفائات) هن بنات لبيد ن أعصم اليهو دى سحر ن الني يالية (وثانيها) أن المراد منها الجماعات ، وذلك لانه كلماكان اجتماع السحرة على العمل الواحداً كثر كان التأثير أشد (القول الثانى) وهو اختيا أن مسلم (من شر النفائات) أى النساد فى العقد ، أى فى عزائم الرجال وآرائهم وهو مستعار من عقد الحبال ، والنفث وهو تليين العقدة من الحبل بريق يقذفه عليه ليصير حله سهلا ، فعنى الآية أن النساء لآجل كثرة حبهن فى قلوب الرجال يتصرفن فى الرجال يحولنهم من رأى إلى رأى ، ومن عزيمة إلى عزيمة ، فأمر الله رسوله بالتعوذ من شرهن كقوله (إن من أذواجكم وأولادكم عدواً لكم فاحذروهم ) فلذلك عظم الله كيدهن فقال (إن كيدكن عظيم) .

واعلم أن هذا القول حسن ، لولا أنه على خلاف قول أكثر المفسرين .

﴿ المسألة الثانية ﴾ نكرت المعتزلة تأثير السحر ، وقد تقدمت هذه المسأله ، ثم قالوا سبب الاستعاذة من شرهن لثلاثة أوجه (أحدها) أن يستعاذ من اثم عملهن في السحر (والثانى) أن يستعاذ من فتنهن الناس بسحرهن (والثالث) أن يستعاذ من إطعامهن الاطعمة الرديئة المورثة للجنون والموت .

﴿ السؤال الثانى ﴾ لم عرف بعض المستعاذ منه ونكر بمضه ؟ (الجواب) عرف النفاثات لأن كل نفائة شريرة ، ونكر غاسقاً لانه ليسكل غاسق شريراً ، وأيضاً ليسكل حاسد شريراً ، بل رب حسد يكون محموداً وهو الحسد في الخيرات .

والله سبحانه وتعالى أعلم ، وصلى الله على سيدنا محمد ، وعلى آله وصحبه وسلم .



# قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ١ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ١ إِلَهِ ٱلنَّاسِ ١ وَهُ إِلَهِ ٱلنَّاسِ ١

#### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ قُلُ أُعُوذُ بِرِبِ النَّاسِ ، ملك النَّاسِ ، إله النَّاسِ ﴾ فيه مسائل:

﴿ المسألة الأولى ﴾ قرى. (قل أعوذ) بحـذف الهمزة ونقل حركتها إلى اللام ونظيره (فخذ أربعة من الطير) وأيضاً أجمع القراء على ترك الإمالة فى الناس، وروى عن الكسائى الإمالة فى الناس إذا كان فى موضع الحفض،

﴿ المسألة الثانية ﴾ أنه تعالى رب جميع المحدثات ، ولكنه ههنا ذكر أنه رب الناس على التخصيص وذلك لوجوه (أحدها) أن الاستعادة وقعت من شر الموسوس فى صدور الناس فكائه قيل : أعوذ من شر الموسوس إلى الناس بربهم الذى يملك عليهم أمورهم وهو إلمهم ومعبودهم كما يستغيث بعض الموالى إذا اعتراهم خطب بسيدهم ومخدومهم ووالى أمرهم (وثانيها) أن أشرف المخلوقات فى العالم هم الناس (وثالثها) أن المأمور بالاستعادة هو الإنسان ، فاذا قرأ الإنسان هذه صاركائه يقول: يارب ياملكى ياإلمى .

﴿ المسألة الثالثة ﴾ قولة تعالى (ملك الناس ، إله الناس) هما عطف بيان كقوله سيرة أبى حفص عمر الفاروق ، فوصف أولا بأنه رب الناس ثم الرب قد يكون ملكا وقد لايكون ،كا يقال رب الدار ورب المتاع قال تعالى ( اتخذوا أحارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ) فلا جرم بينه بقوله ( إله الناس ) بينه بقوله (ملك الناس ) ثم الملك قد يكون إلها وقد لا يكون فلا جرم بينه بقوله ( إله الناس ) لان الإله خاص به وهوسبحانه لايشركه فيه غيره وأيضاً بدأ بذكر الرب وهو اسم لمن قام بتدبيره وإصلاحه ، وهو من أوائل نعمه إلى أن رباه وأعطاه العقل فينئذ عرف بالدليل أنه عبد ممملوك وهو ملكه ، فنى بذكر الملك ، ثم لما علم أن العبادة لازمة له واجبة عليه ، وعرف أن معبوده مستحق لتلك العبادة عرف أنه إله ، فلهذا ختم به ، وأيضاً أول ما يعرف العبد من ربه كونه مطيعاً مستحق لتلك العبادة عرف أنه إله ، فلهذا ختم به ، وأيضاً أول ما يعرف العبد من ربه كونه مطيعاً لما عنده من النعم الظاهرة والباطنة ، وهذا هو الرب ، ثم لا يزال يتنقل من معرفة هذه الصفات

# مِن شَرِّ ٱلْوَسُواسِ ٱلْخُنَّاسِ ﴿ ٱلَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴿ وَالنَّاسِ الْفَي

إلى معرفة جلالته واستغنائه عن الحلق ، فينئذ بحصل العلم بكونه ملكا ، لأن الملك هو الذى يفتقر إليه غيره ويكون هو غنياً عن غيره ، ثم إذا عرفه العبد كذلك عرف أنه في الجلالة والكبرياء فوق وصف الواصفين وأنه هو الذى ولهت العقول في عزته وعظمته ، فحينئذ يعرفه إلها . والكبرياء فوق وصف الواصفين وأنه هو الذى ولهت العقول في عزته وعظمته ، فحينئذ يعرفه إلها عطف البيان يحتاج إلى مزيد الإظهار ، ولان هذا التكرير يقتضى مزيد شرف الناس ، لانه سبحانه كأنه عرف ذاته بكونه رباً للناس ، ملكا للناس ، إلها للناس . ولولا أن الناس أشر مخلوقاته والالما خم كتابه بتعريف ذاته بكونه رباً وملكا وإلها لهم .

و المسألة الخامسة ﴾ لا يجوز ههنا مالك الناس ويجوز (مالك يوم الدين) في سورة الفاتحة ، والفرق أن قوله (رب الناس) أفاد كونه مالكا لهم فلا بدوأن يكون المذكور عقيبه هذا الملك ليفيد أنه مالك ومع كونه مالكا فهو المك ، فإن قيل أليس قال في سورة الفاتحة (رب العالمين) مم قال (مالك يوم الدين) فيلزم وقوع التكرار هناك ؟ قلنا اللفظ دل على أنه رب العالمين ، وهي الأشياء الموجودة في الحال ، وعلى أنه مالك ليوم الدين أي قادر عليه فهناك الرب مضاف إلى شيء والمالك إلى شيء آخر فلم يلزم التكرير ، وأما ههنا لو ذكر المالك لسكان الرب والمالك مضافين إلى شيء واحد ، فيلزم منه التكرير فظهر الفرق ، وأيضاً فجواز القراءات يتبع النزول لا القياس ، وقد قرى ممالك لكن في الشراذ .

قوله تعالى : ﴿ مَن شَرَالُوسُواسَ الْحَنَاسِ ﴾ الوسواس اسم بمعنى الوسوسة ، كالزلزال بمعنى الزلزلة ، وأما المصدر فوسواس بالكسر كزلزال والمراد به الشيطان سمى بالمصدر ، كا نه وسوسة فى نفسه لانها صنعته وشغله الذى هو عاكف عليه ، نظيره قوله (إنه عمل غيرصالح) والمراد ذو الوسواس وتحتيق الكلام فى الوسوسة قد تقدم فى قوله (فوسوس لها الشيطان) وأما الخناس فهو الذى عادته أن يخنس منسوب إلى الخنوس وهو التأخر كالمواج والنفائات ، عن سميد بن جبير إذا ذكر الإنسان ربه خنس الشيطان وولى ، فإذا غفل وسوس إليه .

قوله تعالى : ﴿ الذي يوسوس في صدور الناس ﴾ .

اعلم أن قوله (الذى يوسوس) يجوز فى محمله الحركات الثلاث فالجرعلى الصفة والرفع والنصب على الشتم ، ويحسن أن يقف القارى. على الحناس ويبتدى الذى يوسوس ، على أحد هذين الوجهين .

# مِنَ ٱلْجُنَّةِ وَالنَّاسِ ٢

أما قوله تعمالي ﴿ مَنَ الْجَيْهُ وَالنَّاسُ ﴾ ففيه وجوه :

﴿ أحدها ﴾ كا نه يقول الوسواس الحناس قد يكون من الجنة وقد يكون من الناسكا قال (شَياطين الإنس والجن) وكما أن شيطان الجن قد يوسوس تارة ويخنس أخرى فشيطان الإنس يكون كذلك ، وذلك لانه يرى نفسه كالناصح المشفق ، فإن زجره السامع يخلس ، ويترك الوسوسة ، وإن قبل السامع كلامه بالغ فيه ( و ثانيها ) قال قوم قوله ( من الجنة والناس ) قسمان مندرجان تحت قوله فى ( صدور الناسِ )كا َّن القــدر المشترك بين الجن والإنس ، يسمى إنساناً والإنسان أيضاً يسمى إنساناً فيكون لفظ الإنسان واقعاً على الجنس والنوع بالاشتراك، والدليل على أن لفظ الإنسان يندرج فيه الجن والإنس ما روى أنه جا. نفر من آلجن فقيل لهم من أنتم فقالوا أناس من الجن ، وأيضاً قد سماهم الله رجالا في قوله ( وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن ) فجاز أيضاً أن يسميهم ههنا ناساً ، فعني الآية على هذا التقدير أن هــذا الوسواس الخناس شـــديد الخنث لايقتصر على إضلال الإنس بل يضل جنسه وهم الجن ، فجدير أن يحذر العاقل شره ، وهذا القول ضعيف ، لأن جعل الإنسان اسها للجنس الذي ينــدرج فيه الجن والإنس بعيد من اللغة لآن الجن سموا جناً لاجتنانهم والإنسان إنساناً لظهوره من الإيناس وهو الإبصار، وقال صاحب الكشاف من أراد تقرير هذا الوجه، فالأولى أن يقول المراد من قوله ( يوسوس في صدور الناس ) أي في صدور الناسي كفوله ( يوم يدع الداع ) وإذا كان المراد من الناس الناسي ، فحينهُ يمكن تقسيمه إلى الجن والإنس لانهما هما النوعات الموصوفان بنسيان حق الله تعمالي (وثالثها) أن يكون المراد أعوذ برب الناس من الوسواس الخناس ومن الجنة والناسكائه استعاذ بربه من ذلك الشيطان الواحد، ثم استعاذ بربه من الجميع الجنة والناس، واعلم أن هذه السورة لطيفة أخرى : وهي أن المستعاد به في السورة الأولى مذكور بصفة واحدة وهي أنه رب الفلق ، والمستعاد منه ثلاثة أنواع من الآفات ، وهي الغاسق والنفاثات والحاسد، وأما في هـذه السورة فالمستعاذ به مذكور بصَّفات تلاثة : وهي الرب والملك والإله والمستعاذ منه آفة واحدة ، وهي الوسوسة ، والفرق بين الموضعين أن الثناء يجب أن يتقدر بقــدر المطلوب ، فالمطلوب في السورة الأولى سلامة النفس والبيدن ، والمطلوب في السورة الثانية سلامة الدين، وهذا تنبيه على أن مضرة الدين وإن قلت ، أعظم من مضار الدنيا وإن عظمت، والله سبحانه وتعالى أعلم .

### فهرست الجزء الشاني والثلاثون من التفسير الكبير للامام فخر الدين الرازى

( تفسير سورة ألم نشرح). قوله تعالى (ألم نشرح لك صدرك).

الحكلام على حادثة شق الصدر.

لم لم يقل ألم نشرح لك قلبك ؟ .

لم لم يقل ألم نشرح صدرك؟.

و و و ألم أشرح؟.

قوله تعالى (ووضعنا عنك وزرك) . الاحتجاج بالآية على جواز وقوع المعصية من الانبياء.

قوله تعالى ( ورفعنا لك ذكرك ).

تفصيل وبيان لوجوهرفع ذكرالرسول حے صلی اللہ علیہ وسلم .

قوله تعالى ( فإن مع العسر يسرأ ) .

وجه تعلق الآية عما قبلها.

معنى اليسر والعسر .

وجه التنكير في اليسر .

قوله تعالى (فإذا فرغت فانصب). وجه تعلق هذا بما قبله.

قوله تعالى ( وإلى ربك فارغب ).

( تفسير سورة التين ) .

قوله تعالى (والتينوالزيتون)الآيات. المراد التين والزيتون المعروفان.

سان مزاياها .

ليس المراد بهما هاتين الثمرتين ؟ .

صفحة

ما المراد بالطُّور؟. ١.

ما المراد بالبلد الأمن ؟ 1. قوله تعالى (لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم ) .

قوله تعالى (ثمرددناه أسفل سافلين). 11

( إلا الذين آمنوا) الآية.

« (أليسالله بأحكم الحاكمين). 14

> ( تفسير سورة القلم ). 15

قوله تعالى ( اقرأ بأسم ربك ) . 18 المراد ( اقرأ القرآن ) .

> قوله تعالى ( الذى خاق ) . 14

الكلام على لفظ الرب. 18

الحكمة في أنه أضاف ذانه إليه.

وجود تفسير الآيات الثلاثة . 10 احتج الاصحاب على أنه لاخالق غير الله انفق المتكلمون علىأن أول الواجبات معرفة الله .

> لم قال ( من علق ) . 17

قوله تعالى (اقرأباسم ربك الأكرم). معنى الكرم .

المناسبة بين ألخلق والتعليم.

المراد من القلم الكتابة "مُطلقا ، أو الكتابة بالقلم.

قوله تعالى (علم الإنسانما لم يعلم). 17

صفحة

۱۷

۱۸

19

۲.

41

44

24

77

44

45

40

77

مخلصين له الدين ) الآية .

#### مفحة ٩٤ قوله تعالى (إن الذين كفروا من أهل ١٧ قوله تعالى (كلا إن الإنسان ليطغي) الكتاب) الآية. المراد إنسان واحد هو أبو جهل. قوله تعالى (أن الذين آمنوا وعملوا معانی (کلا). ما سبب التأكيد باللام؟. الصالحات) الآية. قوله تعالى (أن رآه استغنى). قولة تعالى ( جزاؤهم عند ربهم جنات عدن) الآية. وجوه الاستغناء. في الآية مدح للعلموذم للمال. ٧٥ (تفسير سورة الزلزلة) . قوله تعالى (إذا زلزلت الأرض). الالتفات في الآية. قوله تعالى ( إن إلى ربك الرجعي ). د د (وأخرجتالارض آثقالها). ٥٨ ( وقال الإنسان مالها ). (أرأيت الذي ينهي) الآية. 01 د د (يومنذ تحدث أخبارها). د (أرأيت إنكان على الهدى) الآية د د (بأن ربك أوحى لها). و ( (أرأيت إن كذب و تولى) الآية. ٦. د د ( يومئذ يصدر الناس أشتاتاً ( كلا لئن لم ينته لنسفعاً ) الآية . ليروا أعمالهم). « ( فليدع ناديه ) الآية د و (فن يعمل مثقال ذرة) الآيات. ( کلا لاتطعه واسجد واقترب) 71 ( تفسير سورة العاديات). ٢٧ ( تفسيز سورة القدر ). قوله تعالى ( والعاديات ضبحاً ) . قوله تعالى (إنا أنزلناه في ليلة القدر). د ( فالموريات قدحاً ) . (وما أدراك ماليلة القدر). 75 د د (فالمغيرات صبحاً ). « (ليلة القدر خير من ألف شهر). 70 ( فأثرن به نقما ). د د (تنزلَ الملائكة والروح فيها). ( فوسطن به جمعاً ) . • ( بإذن ربهم ) . 77 « « (إن الإنسان لربه لكنود). د ( من كل أمر ). 77 د ( وإنه على ذلك لشهيد ) . (سلام هيحتي،مطلع الفجر). (وإنه لحب الخير لشديد) . (تفسير سورة البينة). د د (أفلايه لم إذا بعثر ما في القبور). قوله تعالى ( لم يكن الذين كفروا من ٦٨ د د (وحصلُ مافي الصدور). أهل الكتاب) الآية . د د (إن ربم بهم يومئذ لخبير) قوله تعالى (وما أمروا إلا ليعبدوا الله 79

في التي بعدما .

#### مفخة

٧٠ ( تفسير سورة القارعة ) ٠

قوله تعالى ( القارعة ، ما القارعة ) .

(وما أدراك ما القارعة) .

۷۱ (پوم یکون الناس کالفراش المیشوث) .

( وتكون الجبال كالعهن المنفوش ) .

٧٢ ( فأما من ثقلت موازينه ).

د (فهر فی عیشة راضیة)

( وأمامن خفت موازينه ) .

٧٤ ( فأمه هاوية ، وما أدريك ماهيه ) الآية .

٥٧ ( تفسير سورة التكاثر ) .

قوله تعالى (ألهيكم التكاثرحتىزرتم المقابر)

٧٨ (كلاسوف تعلمون)الآيات.

٨٠ ( ثم لنسألن يو مئذعن النعيم ) .

٨٤ ( تفسير سورة العصر ) .

قوله تعالى ( والعصر ) .

٨٦ ( إن الإنسان لني خسر ).

۸۸ « (إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات).

۸۹۰ (وتواصوا بالحق وتواصوا بالحق وتواصوا بالصر).

٩١ ( تفسير سورة الهمزة ).

قوله تعالى (ويل لـكل همزة لمزة ).

٩٢ ( الذي جمع مالا وعدده ) .

٩٢ ( يحسب أن ماله أخداده ) الآيات .

مفحة

هوله تعالى (و ما أدريك ما الحطمة) الآيات
 ه و ( في عمد عمدة ) .

٩٦ ( تفسير سورة الفيل ).

قوله تعالى (ألم تركيف فعل ربك بأصحاب الفيل).

۹۹ (الم يحمل كيدهم في تضليل). (وأرسل عليهم طيرا أبابيل)

١٠٠ و (ترميم بحجارة من سجيل).

١٠١ قوله تعالى ( فجعلهم كعصف مأكول )

۱۰۳ ( تفسير سورة قريش ) .

قوله تعالى ( لإيلاف قريش إيلافهم )

١٠٦ ( رخلة الشتاءوالصيف).

١٠٧ (فليعبدوا ربهذا البيت).

۱۰۸ ( الذي أطعمهم من جوع )

۱۰۹ ( وآمنهم من خوف ) .

۱۱۱ ( تفسير شورة أرأيت ) .

١١١ قوله تعالى (أرأيت الذي يكذب بالدين).

١١٢ ( فذلك الذي يدع اليتيم).

(ولا بحض على طعام المسكين)

١١٣ ( فويل للمصلين ).

(الذين هم عن صلاتهم ساهون)

١١٥ ( الذين هم يرامون ).

د (ويمنعون الماعون).

١١٧ ( تفسير سورة الـكوثر ).

قوله تعالى ( إنا أعطيناك الكوثر ).

١٢٨ ( فصل لربك وانحر ).

١٣٢ ﴿ (إن شانتك هو الأبتر).

١٣٦ ( تفسير سورة الـكافرون ) .

#### صفحة

١٧١ بيان الأعمال التي كانت تعملها .

۱۷۲ رجز أم جميل فى الرسول عليه الصلاة والسلام .

کیف جاز آن تری ام حمیل آبابکر ولا تری الرسول وهو معه ؟

١٧٣ وجه الوصف بأنها حمالة الحطب .

قوله تعالى ( فى جيدها حبل من مسد)

١٧٤ (سورة الإخلاص).

قُوله تعالى (قل هو الله أحد) .

فضل الدعاء بالسورة

١٧٥ سبب نزولها .

ألقاب السورة وأسماؤها .

١٧٦ فضائل قراءة هذه السورة.

۱۷۷ ما فی الآیة من المسائل . بیان أن معرفة الله جنة حاضرة .

١٧٨ إعراب الآية .

مافى ( أحد ) من الوجوه .

۱۷۹ وجوه القراء فى قوله تعمالى (أحد، الله الصمد) بالوقف والتنوين إلخ . بان ما فى الآية من مقامات .

١٨٠ تقسيم صفات الله إلى إضافية وسلبية .

١٨١ قوله تعالى (الله الصمد).

معانى الصمد .

۱۸۲ وجه التنكير في (أحد) والتعريف في ( الصمد ) .

١٨٣ فائدة تكرير لفظة ( الله ) .

قوله تعالى (لم يلد ولم يولد). ننى كونه تعالى والدأ . مفحة

١٣٦ قرله تعالى (قل يا أيها الـكافرون).

١٤٤ (لا أعبد ما تعبدون).

(ولاأنتم عابدونماأعبد).

ولا أنا عابد ماعبدتم).

١٤٥ « (ولاأنتم عابدون ماأعبد).

١٤٧ ( لـ كم دينكم ولي دين ).

١٤٩ ( تفسير سورة النصر ) .

قوله تعالى (إذا جا. نصر الله) .

۱۵۲ ( والفتح ) .

۱۵۵ « (ورأيت الناس يدخلون فى دين الله أفواجاً ).

۱۵۸ قوله تعالى (فسبح بحمد ربكُواستغفره إنه كان تواباً ).

> ۱٦٥ ( تفسير سورة أبى لهب ). مقدمة في السورة .

١٦٦ قوله تعالى ( تبت يدا أبي لهب ) .

١٦٧ ( وتب ).

۱۳۹ وجه إسكان الهـا. من أبى لهب فى قراءة ابن كثير .

قوله تعالى ( ما أغنىءنه ماله و ما كسب)

۱۷۰ الفرق بین ( ما أغنی عنه ماله و ما کسب) و ( إذا تردی ) .

قوله تعالى (سيصلى ناراً ذات لهب) مافى هذه الآيات من الإخبار بالمفسات.

١٧١ احتجاج أهل السنة بهذه الآيات علىوقوع تـكليف مالا يطاق .

قوله تعالى (وامرأته حالة الحطب). اسم المرأة أم جميل.

#### صفحة

۱۸۳ ننی کونه تعالی مولوداً . ۱۸۶ المعانی الزائدة علی ذلك فی الآیة إلی مانعدها .

١٨٦ مقدمة سورة الفلق .

١٨٦ شرح مراتب المخلوقات .

٧٨٨ سبب نزول المعوذتين .

قوله تعالى (قل أعرذ برب الفلق) . مافى قوله (قل) من الفوائد . الاستعانة بالرقى .

. ١٩ الاستعادة .

١٩١ التأويل في الفلق.

۱۹۳ قوله تعالى ( من شر ما خلق ) .

صفحة

١٩٣ هل المراد إبليس خاصة ؟.

١٩٤ هل المستعاذ منه واقع بقضاء الله تعالى أو غير واقع ؟ .

قوله تعالى ( ومن شرغاسق إذا وقب )

١٩٥ ﴿ (ومنشرالنفاثات في العقد)

١٩٦ ( ومن شرحاسدإذا حسد ).

١٩٧ ( تفسير سورة الناس ).

۱۹۶۳ قوله تعالى (قل أعوذ برب الناس) الآيات ·

۱۹۸ قوله تعالى(من شرالوسواس) الآيات ۲۰۱ خاتمة الطبع .

٢٠٣ الفهرست وبها تمام التفسير .

تمت الفهرست



فهرست آيات الاحكام للتفسير الكبير للامام الفخر الرازي



| الآبَة                                           | موضوع الآيات           | رقم<br>الآية | السورة  | رقم<br>الصفحة | ألجؤء | التسلسل |
|--------------------------------------------------|------------------------|--------------|---------|---------------|-------|---------|
| ويسألونك عن المحيض»                              | إجتناب النساء في الحيض | 777          | البقرة  | 77            | ٦     | ,       |
| يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى | الغسل من الخبـــابـــة | ٤٣.          | النساء  |               | ١٠,   | 1       |
| حتى تعلموا ما تقولون ولا جنباً»                  | والإستبخاء والوضوء     |              |         |               |       |         |
| يا أيها الذين آمنوا إذا قتم إلى الصلاة           | التطهر للصلاة «الوضوء» | ٦            | المائدة | 1.4           | ١١)   | ٣       |
| لعلكم تشكرون .                                   |                        |              |         |               | i     |         |
| يا أيها الذين آمنوا إنما المشركون نجس فلا يقربوا | نجاسة المشركين وحرمسة  | 7.4          | التوبة  | 7 \$          | ١٦    | ٤       |
| المسجد الحرام بعد عامهم هذا»                     | دخولهم المسجد          | :            |         |               |       |         |
| إنه لقرآن كريم ، في كتاب مكنون ، لا يمسه إلا     | التطهر للمس القرآن     | ۸٠٧٧         | الواقعة | 14.           | 79    | ٥       |
| المطهرون .                                       |                        |              |         |               |       |         |

# ٢ ـــ في أحكام العبادات أ ـــالصلاة . وأحكام المساجد وما إليها

| الحمدللة رب العالمين ، الرحمن الرحيم ، مالك يوم          | قراءة الفاتحة في الصلاة                        | كل السورة    | الفاتحة ١ | 774-77. | ١ ، | ٦          |
|----------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------------|-----------|---------|-----|------------|
| الدين »                                                  |                                                | 1            |           |         | ì   |            |
| وأقيموا الصلاة وآتوا الزكساة واركعوا مسع الراكعين »      | الأمر بإقامة الصلاة                            | <b>1</b>     | البقرة    | ٤٦      | ٣   | ٧          |
| ومَن أَظلم ممن منع مساجد الله أن يذكر فيها               | تحريم المنع من دخول                            | 118          |           | 14      | ٤   | ٨          |
| إسمه»<br>ولله المشرق والمغرب فأينها تولوا عثم وجه الله   | المساجد<br>فأينا تولوا فثم وجه الله            | ١١٤          |           |         |     |            |
| سيقول السفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم التي           | اليهود والقبلة ٰ                               | 187          |           | ٧٠      | ٤   | ١.         |
| كانوا عليها»<br>قد نرى تقلب وجهك في السهاء فلنولينك قبلة | التوجه إلى بيت الله الحرام                     | 122          |           |         |     | 11         |
| ترضاها»                                                  | ,                                              |              |           | ,,,     | •   | <b>, ,</b> |
| ومن حيث خرجت فول وجهك شطر المسجد الحرام»                 | الأمر بـالتـوجــه في كــل<br>الصلوات إلى الحرم | ۱٤۹ و<br>۱۵۰ | د         | 101     | ٤   | ١٢         |
|                                                          | () ()                                          | '            | :         |         |     |            |

<sup>(</sup>١) للفائدة أذكر أن في التفسير بحثاً طويلاً وجميلاً في الأمور الفقهية المستنبطة من السورة وتضم حكم الجهر بالبسملة ومواضيع أخرى من الصفحة ١٩٤ — ٢٢٢.

| التسلسل | الجزء | رقم<br>الصفحة | السورة   | رقم<br>الآية           | موضوع الأحكام                            | الآيات                                                                              |
|---------|-------|---------------|----------|------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳      | 7     | ١٥٦           |          | 747                    | في الصلاة الوسطى                         | حافظوا على الصلوات والصلوة الوسطى»                                                  |
| ١٤      | ٦     | ١٦٥           |          | 744                    | صلاة الخوف                               | فإن حفتم فرجالاً أو ركباناً فإن أمنتم فاذكروا اللهكما علمكم»                        |
| ١٥      | 11    | ۱۷            | النساء   | 1.1                    | قصر الصلاة                               | وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن                                              |
| ١٦      | 11    | 74            |          | 1.4.                   | في صلاة الخوف                            | تقصروا من الصلاة » وإذا كنت فيهم فأقمت لهم الصلاة فلتقم طائفة                       |
| 17      | 11    | 71            |          | 1.4                    | في ذكر الله على كل الأحوال               | منهم معك » فإذا قطيماً وقعوداً »                                                    |
| ١٨      | 17    |               | التوبة   | ۱۸۱۷                   | عار المساجد هم المؤمنون                  | ما كان للمشركين أن يعمروا مساجد الله» «إنما                                         |
| 19      | 17    | 100           |          | ٨٤                     | النهـي عن الصلاة على<br>المنافقين        | يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر» ولا تصل على أحد منهم مات أبداً »         |
| ۲.      | ۱۸    | ٧٤            | هود      | 118                    | أوقات الصلاة                             | وأقم الصلاة طرفي النهار وزلفا من الليل                                              |
| 71      | 71    | 70            | الاسراء  | <b>٧٩</b> — <b>٧</b> ٨ | أوقـــات الصلاة وصلاة                    | أقم الصلاة لدلوك الشمس ، «ومن الليل                                                 |
| **      | *1    | ٧٠            |          | 11.                    | النهجد<br>رفع الصوت بالقرآن في<br>الصلاة | فتهجد به نافلة لك»<br>ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها وابتغ بين ذلك<br>سبيلاً.        |
| 74      | 74    | V1            | الحج     | ٧٨                     | فرضية الصلاة                             | فأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة .                                                       |
| 71      | ٣٠    | \ \;v         | الجمعة   | 119                    | صلاة الجمعة                              | يا أيها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة»                                  |
| 70      | 17    | 197           | التوبة   | ۱۰۷ و                  | مسجـــــد ضرار وحکم                      | من قوله «والذين اتخذوا مسجداً ضراراً» إلى قوله                                      |
| 77      | ۳۰    | ۱۸۹           | المزمل ، | ۲۰                     | الصلاة فيه<br>قيام الليل وقراءة القرآن   | « والله يحب المتطهرين »<br>إن ربك يعلم أنك تقوم أدنى من ثلثي الليل ونصفه<br>وثلثه » |

#### ب ـــ الزكاة والصدقات والإنفاق في سبيل الله .

| الذين يؤمنون بالعيب ويقيمون الصلوة ومما رزقناهم          | تعريف الزكاة والإنفاق | ٣  | البقرة | 44 | ۲ | ** |
|----------------------------------------------------------|-----------------------|----|--------|----|---|----|
| ينفقون وأقيموا الصلوة وآتوا الزكاة واركعوا مع الراكعين . | فرضية الزكاة          | ٤٣ |        | ٤٦ | ٣ | 44 |

| Y• 9                                                                                                           |                                                                                                        | ,            |             |               |       |         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------|---------------|-------|---------|
| الآية                                                                                                          | موضوع الأحكام                                                                                          | رقم<br>الآية | السورة      | رقم<br>الصفحة | الجزء | التسلسل |
| يسألونك ماذا ينفقون قل ما أنفقتم من خير<br>فللوالدين والأقربين واليتامي»                                       | مصارف الصدقات                                                                                          | 710          |             | 74            | ٦     | 79      |
| أنفقوا من طيبات ماكسبتم ومما أخرجنا لكم<br>من الأرض .                                                          | لا تصح الزكاة من المال الرديء                                                                          | 777          |             | ٦٥            | \ \   | ٣.      |
| من قوله تعالى «وما أنفقتم من نفقة» آية ٧٧٠ إلى<br>قوله «ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون» آية ٧٧٤                   | بردي.<br>إخفاء الصدقات وإظهارها                                                                        | ۲۷۰ و<br>۲۷٤ |             | ۸٩ <u></u> ۷٥ | ٧     | ٣١      |
| لن تنالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون وما تنفقوا من                                                               | الصدقات من البر                                                                                        | 44           | آل<br>عمران | 157           | ٨     | 44      |
| شيء لِغَإِن الله به عليم»<br>كلوا من ثمره إذا أثمر وآتوه حقه يوم حصاده<br>ولا تسرفوا إن الله لا يحب المسرفين . | زكاة الزروع والثمار                                                                                    | 111          | الانعام     | 771           | 14    | 44      |
| ود تسرعو إن الله والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم»                                                    | مصارف الزكاة                                                                                           | ٦.           | التوبة      | 1.4           | 17    | ٣٤      |
| وبموسط سوبهم<br>خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها»                                                         | الزكاة مطهرة للنفس                                                                                     | 1.4          |             | 174           | ١٦    | ٣٥      |
| ألم يعلموا أن الله هو يقبل التوبة عن عباده ويأخذ<br>الصدقات وأن الله هو التواب الرحيم                          | الصدقات لله                                                                                            | ١٠٤          |             | ۱۸۸           | 17    | 41      |
| وآت ذا القريم؛ حقه والمسكين وابن السبيل ولا تبذر<br>تبذيراً                                                    | الأمر بالصدقات                                                                                         | 77           | الاسراء     | 198           | ٧٠    | ۳۷.     |
| إن المبذرين كانوا إخوان الشياطين وكان الشيطان<br>لربه كفوراً                                                   | النهي عن التبذير والإمساك                                                                              | 14_7         |             | 198           | ٧٠    | 47      |
| ر.<br>والذين في أموالهم حق معلوم ، للسائل والمحروم .                                                           | الزكاة ِحق الفقراء                                                                                     | 70           | المعارج     | ٣٠            | ۳۰    | 44      |
|                                                                                                                | ـــــــــ الصيام وما يتبعه                                                                             | ÷            |             |               |       |         |
| قوله تعالى «يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم                                                                      | فرضية الصيام ورخص                                                                                      | ۱۸۳ و        | البقرة      | ٧٤            | ٥     | ٤٠      |
| الصيام» آية ۱۸۳ — إلى قوله « ولعلكم تشكرون»<br>آية ۱۸۵                                                         | الإفطار                                                                                                | ۱۸۵          |             |               |       |         |
| أحل لكم ليلة الصيام الرفث إلى نسائكم                                                                           | ميقات بداية الشهر وغشيان<br>النساء في الصيام                                                           | ۱۸۷          |             | 11.           | ٥     | ٤١      |
| ولا تباشروهن وأنتم عاكفون في المساجد                                                                           | ي .<br>الإعتكاف في المساجد                                                                             | 144          | :           | 11.           | ٥     | ٤٢      |
| انا أنزلناه في ليلة الفدر، وما أدراك ما ليلة القدر»                                                            | فرضية الصيام ورخص الإفطار ميقات بداية الشهر وغشيان النساء في الصيام الإعتكاف في المساجد فضل ليلة القدر | كل السورة    | القدر       | 44            | 44    | ٤٣      |
|                                                                                                                |                                                                                                        |              |             |               | •     |         |

| موضوع الأحكام                           | رقم<br>الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | رقم<br>الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الجزء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | التسلسل                                                                             |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| بناء البيت وأمنه                        | 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | البقرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ££                                                                                  |
| الطواف والسعي ركنان في                  | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۱۷۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤٥                                                                                  |
| الخج والعمره<br>الأهلة مواقيت للحج      | 149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۱۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤٦                                                                                  |
| إتمام الحج والعمرة                      | 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 189                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤٧                                                                                  |
| لا رفث ولا فسوق في الحج                 | 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۱۷۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤٨                                                                                  |
| الإفاضة من عرفات                        | 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٤٩                                                                                  |
| إنقضاء المناسك                          | ٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 194                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٠٩                                                                                  |
| لا إثم على من تعجل في<br>ذك الله        | 7.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٥١                                                                                  |
| فرضية الحج على المستطيع                 | 4٧—4٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | آل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۰۲                                                                                  |
| المحرم وقت الإحرام                      | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الماثدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٥٣                                                                                  |
| ·                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ot                                                                                  |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                     |
| l '                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 07                                                                                  |
| المحرم                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | !<br>:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                     |
| البيت الحرام قيام للناس                 | 4٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٥٧                                                                                  |
| فرضية الحج وأحكامه                      | **-*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الحج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>47-7</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۸۰                                                                                  |
| رۋى الأنبياء والحلق<br>والتقصير في الحج | **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفتح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۱۰٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٥٩                                                                                  |
|                                         | بناء البيت وأمنه الطواف والسعي ركنان في الحج والعمرة الأهلة مواقيت للحج إثمام الحج والعمرة لا رفث ولا فسوق في الحج إنقضاء المناسك لا إثم على من تعجل في ذكر الله فرضية الحج على المستطيع فرضية الحج على المستطيع الحرم وقت الإحرام الصيد حلال بعد الإحلال الحرم حلال على فدية من قتل صيداً وهو عرم البيت الحرام قيام للناس المحرم | الآية موضوع الأحكام الاقية البيت وأمنه الطواف والسعي ركنان في الحج والعمرة المج والعمرة الأهلة مواقيت للحج المهام الحج والعمرة الإفاضة من عرفات الإفاضة من تعجل في المستطيع ذكر الله الحج على المستطيع ذكر الله الحج على المستطيع الحرام وقت الإحرام الحيام وقت الإحرام المستطيع فلية من قتل صيداً وهو عرم المستطيع المستطيع المستطيع المستطيع الحرام وقت الإحرام المستطيع الحرام وقت الإحرام المستطيع المحرام المستطيع المستطيع الحرام وقت الإحرام المستطيع المحرام المح | السورة الآية موضوع الأحكام البقرة الآية بناء البيت وأمنه البقرة المحج والعمرة المحج والعمرة المحج المحج العمرة المحج المحل المحج المحل المحل المحل المحل المحل المحل المحران المحج المحل المحل المحل المحل المحل المحل المحل المحل المحل المحج المحل المحل المحل المحل المحرام الم | الصفحة السورة الآية موضوع الأحكام  • البقرة ١٢٥ بناء البيت وأمنه ١٧٣ ١٨٨ الطواف والسعي ركنان في ١٢٨ المحج العمرة المحج العمرة ١٢٨ الأهلة مواقيت للحج العمرة ١٢٨ الأهلة مواقيت للحج العمرة ١٩٩ الإفاضة من عرفات ١٩٩ الإفاضة من عرفات ١٩٨ الإفاضة من عرفات ١٩٨ الإفاضة من عرفات ١٩٨ الإفاضة من عرفات ١٩٨ المحج المحل المحج المحل في ١٩٨ المحج المحل في ١٩٨ المحج على المستطيع ذكر الله عمران ١٩٨ المحران المائدة ١ المحرم وقت الإحرام عمران ١٣٠ المحبد حلال بعد الإحلال ١٣٠ المحبد حلال بعد الإحلال ١٣٠ المحبد المحل على المحب المحل المحبد المح | الجزء الصفحة السورة الآية موضوع الأحكام  1 • • • البقرة ١٢٥ بناء الببت وأمنه  1 ١٧٨ |

٣ في أحكام المعاملات
 أ لبيع والشراء والتجارة والشركات وما إليها.

|                                                                                                                                             | 1                                     |              |          |               | <u> </u> |         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------|----------|---------------|----------|---------|
| الآيات                                                                                                                                      | موضوع الأحكام                         | رقم<br>الآية |          | رقم<br>الصفحة | الجزء    | التسلسل |
| الذين يأكلون الربا لا يقومون الاكما يقوم الذي<br>يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا إنما<br>البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا» | مشروعية البيع والشراء                 | Yov          | البقرة   | 41            | ٧        | ٦.      |
| إلا أن تكون تجارة حـــاضرة تــــديرونها<br>بينكم»                                                                                           | مشروعيسة التجسارة                     | 7.7          | ,        | 118           | <b>V</b> | 71      |
| ياً أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل<br>إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم»                                                     | مشروعيــــة التجـــــارة              | 79           | النساء   | ٧١            | ١٠       | ٦٢      |
| وأوفوا الكيـــل إذا كُلَّتُم وزنوا بـــالقسطـــاس المستقيم»                                                                                 | الأمر بتوفية الكيل .                  | ٣٥           | الاسراء  | 4.4           | ٧٠       | 74      |
| وَيُلُ لَلْمُطْفَفِينَ ، الذَّيْنَ إِذَا اكتالُوا عَلَى النَّاسُ يُسْتُوفُونَ ، وإذَا كالوهم أو وزنوهم يخسرون                               | تحريم تطفيف المكيسال<br>والميزان      | 4.1          | المطففين | ۸۷            | ۳۱       | 78      |
|                                                                                                                                             | في الدين والرهن وكتابه الديون         | ب ـــا       |          |               |          |         |
| يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى<br>فاكتبوه »                                                                              | الأمر بكتابة الدين وجواز              | 7.7          | البقرة   | 111           | V        | 70      |
| ما تنبوه<br>وإن كنتم على سفر ولم تجدوا كاتباً فرهان<br>مقبوضة»                                                                              | الرهن<br>جوازا لرهن مقابل دين في<br>: | 77.7         |          | 144           | v        | 77      |
| وإن كان ذو عسرة فنظره إلى ميسره»                                                                                                            | سفر<br>تأجيل الدين للمعسر             | 44.          |          | ١٠٥           | ٧        | ٦٧      |
|                                                                                                                                             | ـ ـ في أحكام الشهود .                 |              |          |               |          |         |
| واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان »                                                                               | في عدد الشهود ونوعيتهم                | YAY          | البقرة   | 118           | ٧        | ٦٨      |
| يا أيها الذين آمنواكونوا قوامين لله شهداء بالقسط                                                                                            | الشهادة بالقسط                        |              | المائدة  | 148           | 11       | 79      |
| يا أيها الذين آمنوا شهادة بينكم إذا حضر أحدكم<br>الموت »                                                                                    | الشهود على وصية الميت                 | 1.7          |          | 14.           | 14       | ٧٠      |
| من قوله «فإن عثر على أنهها استحقاً» إلى قوله<br>«والله لا يهدي القوم الفاسقين» آية ١٠٨                                                      | الشهود على وصية الميت<br>وشروطهم      | ۱۰۷ و        |          | 177           | 14       | ٧١      |

|                                                                                   |                                           |               |             |               |       | 414.    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------------|-------------|---------------|-------|---------|
| الآيات                                                                            | موضوع الآيات                              | رقم<br>الآية  | السورة      | رقم<br>الصفحة | الجزء | التسلسل |
| وأشهدوا ذوي عدل منكم وأقيموا الشهادة لله                                          | الإشهاد على الطلاق                        | ۲             | الطلاق      | 74            | ۳.    | ٧٢      |
|                                                                                   | د ـــ في أحكام الربا                      |               |             |               |       |         |
| الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطِان من المس»           | تحويم الربا                               | 770           | البقرة      | 41            | ٧     | ٧٣      |
| يمحق الله الربا ويربي الصدقات»                                                    | ليس في الربا خير                          | 777           |             | 1.1           | ٧     | ٧٤      |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا اتقو الله وذروا ما بقي                               | الأمر بترك الربا                          | ۲۷۸ و         |             | 1.0           | ٧     | ٧٥      |
| من الربا» إلى قوله « لا إنظلمون ولا تظلمون ، ٢٧٩                                  |                                           | 141           | ۔           |               |       |         |
| يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا أضعافاً مضاعفة                                | تجريم الرِب أضعسافً<br>مضاعفة             | , 18.         | آل<br>عمران | 4             | 4.7   | ٧٦      |
| . ئە                                                                              | م معاملة اليتامى وأحكام المال عا          | . ـــ في أحكا |             |               |       |         |
| ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها إلى الحكام»                           | تحريم الرشوة وأكل مال<br>الناس بالباطل    | ۱۸۸           | البقرة      | 170           | ٥     | vv      |
| وآتوا اليتسامى أموالهم ولا تتبدلوا الخبيث<br>بالطيب»                              | _                                         | 7             | النساء      | 174           | •     | ΥA      |
| وإن خفتم ألا تقسطوا في اليتامي فانكحوا ما طاب لكم من النساء»                      | العدل باليتامى                            | *             |             | 1             | •     | ٧٩      |
| وابتلوا اليتامى حتى إذا بلغوا النكاح فإن آنستم منهم<br>رشداً»                     | إذا بلغ اليتيم سن الرشد<br>يدفع إليه ماله | •             |             | 198           | •     | ۸۰      |
| إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً                                               | تحريم أكل أموال اليتامي                   | ,1•           |             | 7.7           | •     | ۸۱      |
| ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياماً»                               | الحجر على مال السفيه                      | . •           |             | 19.           | ٩.    | ۸۲      |
| ويستفتونك في النساء قل الله يفتيكم فيهن وما يتلى عليكم في الكتاب في يتامى النساء» | في معاملة النساء اليتامى<br>والولدان      | 177           |             | 77            | 11    | ۸۳      |
| « ويسألونك عن اليتامى قل إصلاح لهم خير وإن تخالطوهم فإخوانكم »                    | جواز محالطة مال اليتيم                    | 77.           | البقرة      | ٥٣            | ٦     | ٨٤      |

| YIF                                                       |                                                       |                       |         |               |          |         |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-----------------------|---------|---------------|----------|---------|
| الآيات                                                    | موضوع الأحكام                                         | ر <b>ق</b> م<br>الآية | السورة  | رقم<br>الصفحة | الجزء    | التسلسل |
| ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ<br>أشدم» | النهي عن أكل مال اليتيم                               | 71                    | الاسراء | 7.0           | ٧.       | ۸٥      |
| « فأما اليتيم فلا تقهر ، وأما السائل فلا تنهر . »         | معاملة اليتيم والسائل                                 | 11-7                  | الضحى   | 719           | ۳۱       | ۸٦      |
|                                                           | أحكام الزواج وما يتعلق به .                           | ٤ — ني                |         |               | <b>-</b> |         |
| ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن ولأمة مؤمنة خبر              | تحريم زواج المشركات                                   | 771                   | البقرة  | ٥٧            | ٦        | ٨٧      |
| من مشركة ولو أعجبتكم»                                     | للمؤمنين والعكس                                       |                       |         |               |          |         |
| من قوله «وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج                   | في أحكام المهور                                       | 71-7.                 | النساء  | 14            | 1.       | ٨٨      |
| إلى قوله «ميثاقاً غليظاً» آية ٢١                          | <u> </u>                                              |                       |         |               |          |         |
| ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم من النساء »                      | تحريم زوجات الآباء                                    | 77                    |         | 7.            | ١.       | ۸٩      |
| حرمت عليكم أمهاتكم وبناتكم وأخواتكم                       | بقية المحرمات من النساء                               | 74                    |         | 70            | ١٠       | 4.      |
| وعاتكم وخالاتكم»                                          |                                                       |                       |         |               |          |         |
| والمحصنات من النساء إلا ما ملكت إيمانكم كتاب              | تحريم النساء المتزوجات                                | 7 £                   |         | ٥٥            | 1.       | 41      |
| الله عليكم»                                               | على غير أزواجهن                                       |                       |         |               | :        |         |
| ومن لم يستطع منكم طولاً أن ينكح المحصنات                  | الحر الذي لا يستطيع زواج                              | 70                    |         | ٥٧            | 1.       | 44      |
| المؤمنات»                                                 | حره ينكح أمة ، وعقاب                                  |                       |         |               |          |         |
|                                                           | الأمة إن أنت فاحشة                                    |                       |         |               | İ        |         |
| من قوله «وإن خفتم لا تقسطوا في اليتامي»                   | الزواج والمهر وتعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ٤٣                    | النساء  | ۱۸۰           | ١.       | 94      |
| « وَآتُوا النساء صدقاتَهُنْ نحلة » آية ٤ ُ.               | الزوجات                                               |                       |         |               |          |         |
| الرجال قوامون على النساء بما فضل الله بعضهم               | تأديب الزوجات الناشزات                                | 45                    |         | 4.            | ١.       | 48      |
| على بعض و عما انفقوا »                                    |                                                       |                       |         |               |          | -       |

الحكمام لإصلاح ما بين

إذا خافت المرأة من بعلها

العدل بين النساء

إذا تفرق الزوجان

الحث على الزواج عامة

الزوجين

وإن خفتم شقاق بينهما فابعثوا حكماً من أهله وحكماً

وإن امرأة خافت من بعلها نشوزاً أو إعراضاً فلا

ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم فلا

وإن يتفرقا يعن الله كلاً من سعته وكان الله واسعاً

وانكحوا الأيامي منكم والصالحين من عبادكم

جناح عليهما إن يصلحا بينهما ... »

من أهلهاً ....»

تميلوا كل الميل ....»

حكيماً»

وإمائكم ....»

| الآيات                                                                                   | موضوع الأحكام                                               | رقم<br>الآية | السورة  | رقم<br>الصفحة | 1 1  | التسلسل |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--------------|---------|---------------|------|---------|
| وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً حتى يغنيهم الله                                           | الصبر إذا لم يجد المرء الزواج                               | 77           | · · ·   | 717           | 74   | 1       |
| من فضله»<br>وقرن في بيوتكن ولا تبرجن تبرج الحاهليــــة<br>الذا                           | في تحريم التبرج                                             | 44           | الاحزاب | Y 1-0         | 7.0  |         |
| الأولى» وإذ تقول للذي أنعم الله عليه وأنعمت عليه أمسك                                    | جواز أن يتزوج الرجـــل                                      | 77           |         | 714           | 70   | 1.7     |
| عليك زوجك ،<br>يا أيها النبي انا أحللنا لك أزواجك ،                                      |                                                             |              |         | 771           | . 40 | 1 • 4   |
| يا أيها الذين آمنوا إذا جاءكم المؤمنات مهاجرات                                           | تحريم المؤمنـــات على                                       | 01-0.        | المتحنه | 4.8           | 79   | ١٠٤     |
| فامتحنوهن »<br>وإن فاتكم شيء من أزواجكم إلى الكفار فعاقبتم<br>فآتوا الذين ذهبت أزواجهم » | المشركين<br>في حكم زواج المؤمنين من<br>نساء مؤمنات كن زوجات |              |         | ٣٠٦           | 79   | ١.6     |
| p <del>y</del> . 30° - 2° - 0°.                                                          | للكفار                                                      | ļ.<br>       |         |               |      |         |

### ٥ — في أحكام الطلاق والعدة والظهار وما يلحق بها .

| للذين يؤلمون من نسائهم تربص أربعة أشهر فإن     | مقدار الفترة التي ينتظرها  | ۲۲٦ و | البقرة | ۸٥   | ٦ | 1.7 |
|------------------------------------------------|----------------------------|-------|--------|------|---|-----|
| فاؤوا فإن الله غفور رحيم                       | الزوج ليسترد مطلقته        | 777   |        |      |   |     |
| والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء ، »        | عدة المطلقة غير الحامل     | . 775 |        | 41   | ٦ | ١٠٧ |
| الطلاق مرتسان فسامساك بمعروف أو تسريح          | عدد مرات الطلاق            | 779   |        | ۱۰۴  | ٦ | \·\ |
| باحسان »                                       |                            |       |        |      |   |     |
| ف إن طلقهـا فلا تحل لــه حتى تنكــع زوجـاً     | ما يترتب على الطلاق للمرة  | 74.   |        | 111  | ٦ | 1.4 |
| غيره »                                         | वंधीधी .                   |       |        |      |   |     |
| وإدا طلقتم النساء فبلغن أجلهن»                 | النهي عن مضارة النساء في   | 741   |        | 117  | ٦ | 11. |
|                                                | عدتهن                      |       |        |      | 1 |     |
| وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهنأن    | النهي عن منع المرأة العودة | 747   |        | 119  | ٦ | 111 |
| ينكحن أزواجهن»                                 |                            |       |        |      |   |     |
| والذين يتوفون فكم ويذرون أزواجأ يتربصن         | عدة المتوفي عنها زوجها     | 777.5 |        | 14.5 | ٦ | 111 |
| بأنفسهن أربعة أشهر وعشراً»                     |                            |       |        |      |   |     |
| ولا جناح عليكم فيما عرضتم به من خطبة النساء أو | التعريض بالخطبه وقت        | 740   |        | 188  | ٦ | 114 |
| أكننتم في أنفسكمَ»                             |                            |       |        |      |   |     |
| لا جناح عليكم إن طلقتم النساء ما لم تمسوهن أو  | طلاق المرأة قبل أن تمس     | 747   |        | 180  | ٦ | 118 |
| تفرضو لهن فريضة»                               | ·                          |       |        |      |   |     |

| الآيات                                                                                      | موضوع الآية                              | ر <b>ق</b> م<br>الآية | . السورة | رقم<br>الصفحة | الجزء    | التسلسل |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------|----------|---------------|----------|---------|
| وإن طلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقد فرضتم لهن                                                 | كم تأخذ المطلقة قبلالمس                  | 744                   |          | 101           | ٦        | 110     |
| فريضة فنصف ما فرضتم»<br>من قوله «والذين يتوفون منكم» إلى قوله «حقاً على                     | من المهر<br>في المتوفي عنها زوجها        | Y٤·                   |          | 179           | ۹,       | 117     |
| المتقين» الآية ٢٤١                                                                          |                                          | 711                   |          |               |          |         |
| ينا أيها اللذين آمنوا إذا تكحتم المؤمنات ثم ا<br>طلقتموهن من قبل أن تمسوهن»                 | لا عدة على المطلقة قبل<br>الدخول         | <b>£</b> ¶:           | الاحزاب  | 719           | 70       | 114     |
| قد سمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي<br>إلى الله                                     | مقدمة الحكم                              | <b>\</b>              | الجحادلة | 729           | 79       | 114     |
| من قوله «الذين يظاهرون منكم» إلى قوله « بما تعملون خبير» آية ٣                              | الظهار وكفارته                           | ۲—۲                   |          | 700           | - 44     | 119     |
| فِين لَمْ يَجِدُ فَصِيام شهرين متتابعين من قبل أن<br>يتاسا»                                 | كفائرة أخرى للظهار                       | ٤                     |          | 771           | 44       | 17.     |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا إذا طلقتم النساء» إلى                                          | في الطلاقِ والعدة والإشهاد               | ۲۱                    | الطلاق   | 79            | ۳۰       | 171     |
| قوله «يجعل له محرجاً» آية (٢) واللاتي يئسن من المحيض من نسائكم إن ارتبتم فعدتهن ثلاثة أشهر» | على الطلاق<br>عدة اليائسات من الحيض      | £                     |          | ٣٥            | ۳۰       | 144     |
|                                                                                             | ـــ في أحكام الإرضاع                     | ٦.                    |          |               | <u> </u> |         |
| والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد<br>أن يتم الرضاعة»                            | في أحكام الرضاعة                         | 777                   | البقرة   | 144           | ٦        | 175     |
| ووصيناً الإنسان بوالديه حملته أمه كرها ووضعته<br>كرهاً»                                     | الإرضاع والفصال والحمل                   | 10                    | الاحقاق  | 17            | 44       | 171     |
| من قوله «اسنكوهن» إلى قوله «سيجعل الله بعد عسر يسراً»                                       | الإرضاع والإنفاق على<br>الولد            | ٧—٦                   | الطلاق   | 41            | 4.       | 170     |
|                                                                                             | ٧ ـــ في أحكام التبني .                  | ,                     |          | <u> </u>      |          |         |
| أدعوهم لآبائهم هو أقسط عند الله »<br>ماكان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول<br>الله »       | النهي عن التبني<br>نسخ التبني في الإسلام | ٤٠                    | الأحزاب  | 192           | 70       | 177     |
|                                                                                             |                                          | <u> </u>              |          | <u> </u>      | L1       |         |

### ٨ ـــ في أحكام الزواج الخاصة بالنبي علي وغيرها من الخطابات المتعلقة بالنبي علي وأهله .

|                                                                                                   |                              | رقم       |         | رقم    | T      | <u> </u> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|-----------|---------|--------|--------|----------|
| الآبة                                                                                             | موضوع الأحكام                | الآبة     | السورة  | الصفحة | الجنوء | تسلسل    |
| النبسي أولى بـــالمؤمنين من أنفسهم وأزواجـــه                                                     | زوجــات النبــي أمهــات      | ٦         | الأحزاب | 190    | ۲٥     | ۱۲۸      |
| أمهاتهم»                                                                                          | المؤمنين وغيرها              |           | _       |        |        |          |
| من قوله «يا نساء النبي من يأت منكن بفاحشة                                                         | أجر نساء النبي وعقابهن       | 78-7.     |         | ۲۰۸    | 40     | 179      |
| مبينة يضاعف لها العذاب ضعفين» آية ٣٠ إلى                                                          | مضاعف ولهن ميزة على          |           |         |        |        |          |
| قوله « إن الله كان لطيفا خبيراً » نهاية الآية ٣٤ .                                                | نساء المؤمنين عامة .         |           | :       |        | ,      |          |
| لا يحل لك النساء من بعد ولا أن تبدل بهن ه                                                         | لا يحل للنبي النساء من       | ٥٢        |         | 707    | ۲٥     | 14.      |
|                                                                                                   | دون زوجاته                   |           |         |        |        |          |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت                                                       | معاملة المؤمنين للنبي ﷺ      | 08_04     |         | 377    | 70     | 14,      |
| النبي » إلى قوله « بكل شيء عليماً » آخر آية ٤٥                                                    | في بيته                      |           |         |        |        |          |
| لا جناح عليهن في آبائهن ُولا أبنائهن»                                                             | من يدخل على نساء النبي       | ٥         |         | 447    | 70     | 141      |
|                                                                                                   | من الرجال ؟                  |           |         |        |        |          |
| إن الله وملائكة يصلون على النبي .                                                                 | في الصلاة على النبي ﷺ        | ٥٦        | · ·     | 777    | 70     | 141      |
| من قوله «إن الذين يؤذون الله ورسوله» إلى قوله                                                     | حرمة إيذاء النبيي والمؤمنين  | 0A—0V     |         | 779    | 70     | 14:      |
| « وإثما مبيناً » آية ٥٨                                                                           |                              |           |         |        |        |          |
| يــا أيها النبــي قــل لأزواجك وبـــاتك ونساء                                                     | في حجـاب نساء النبــي        | ٥٩        |         | 741    | 70     | 14.      |
| المؤمنين »                                                                                        | ونساء المؤمنين               |           |         |        |        |          |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا» آية (١) إلى قوله                                                    | آداب التعامل مع النبي        | •—\       | الحجرات | ۱۱۰ و  | 7.4    | ١٣       |
| « والله غفور رحيم » نهاية الآية (٥)                                                               | <b>4</b>                     |           | !***    | ۱۱۸    |        |          |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا إذا اناجيتم الرسول»                                                  | آداب مناجساة الرسول          | 14-11     | l i     | ۲۷۰ و  | ۲۹     | ١٣       |
| إلى قوله «والله خبير بما تعملون» آية (١٣)                                                         | النبي ﷺ وقيام الليل          |           |         | 777    |        |          |
| من قوله «يا أيها المزملي» آية (١) إلى قوله «إن لك                                                 | النبي ﷺ وقيام الليل          | V—\       | المزمل  | ۱۷۱ و  | ۳٠     | 14       |
| في النهار سبحاً طويلاً ﴾ آية ٧                                                                    | -                            |           |         | 1      |        |          |
|                                                                                                   | كام الأطعمة والذبائح والنذور | ٩ _ في أح |         |        |        |          |
| يا أيها الذين آمنوا كلوا مما في الأرض حلالاً طيباً » طيباً الدين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم » | اباحة الأكل من الحلال        | ١٦٨       | البقرة  | ۲      | ۰      | 14       |
| طيباً<br>يا أيها اللذين آمنوا كلوا من طيبات ما                                                    | اناحة الأكل من الطيب         | 177       |         | 4      |        | ١٤       |
| رزقناكم»                                                                                          | الحلال                       |           |         |        |        |          |

| الآية                                                                                 | موضوع الآيات                                           | رقم<br>الآية | السورة   | رقم<br>الصفحة    | الحزء    | التسلسل |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|--------------|----------|------------------|----------|---------|
|                                                                                       |                                                        |              |          |                  |          |         |
| إنما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل<br>لغير الله به»                     | أنواع من محرمات الطعام                                 | ۱۷۳          |          | . 11             | •        | 181     |
| وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فإن الله                                           | في مشروعية النذر                                       | 77.          |          | ٧٥               | <b>v</b> | 187     |
| يعلمه »<br>حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل<br>لغير الله به »             | في أنواع المحرمــات من<br>الأطعمة<br>الحلال من الأطعمة | *            | المائدة  | ١٣٤              | 11       | 124     |
| يسألونك ماذا أحل لهم قـــل أحل لكم                                                    | الحلال من الأطعمة                                      | ٤            |          | 111              | 11       | 188     |
| الطيبات»<br>اليوم أحل لكم الطيبات وطعام الذين أوتوا                                   | طعام أهل الكتاب خلال                                   | •            |          | 104              | 11       | 120     |
| الكتاب»<br>يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحمل الله                           | النهي عن تحريم الحلال                                  | ^~           |          | ٧٤               | ١٢       | 127     |
| لكمَ»<br>وكلوا مما رزقكم الله حلالاً طيباً ولا تعتدوا إن الله                         | من الطعام<br>الأمر بالأكل من الحلال                    | ^^           |          | ٧٦               | ١٢       | 127     |
| لا يحب المعتدين »<br>ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيا                     | الطيب<br>في حكم الأطعمة                                | 94           |          | ^^               | ١٢       | ١٤٨     |
| طعموا»<br>من قوله «فكلوا مما ذكر اسم الله عليه» آية ١١٨                               | حکم أكل ما ذكر إسم                                     | ۱۱۸ و        | الأنعام  | 144-144          | 14       | 189     |
| الى قوله «إنكم لمشركون» نهاية آية ١٣١<br>من قوله «ثمانية أزواج من الضأن » آية ١٤٣ إلى | الله عليه وما لم يذكر<br>في أحكام الذبائح وحل          | ۱۲۱<br>۱٤۳ و |          | 7 <b>7.</b> —77V | 14       | ١٥٠     |
| قوله «وانا لصادقون» نهاية آية ١٤٦                                                     | الطعام وحلاله                                          | 127          |          |                  |          |         |
| من قوله «فكلوا مما رزقكم الله» آية ١١٢ إلى<br>قوله «لا يفلحون» نهاية الآية ١١٦        | في الحلال والحزام من<br>الطعام                         | ۱۱۶ و<br>۱۱۹ | النحل    | 188-181          | 7.       | 101     |
| يا أيها الرسل كلوا من طيبات ما رزقناكم واعملوا<br>صالحاً إني بما تعملون علم»          | الأكل من الطيبات                                       |              | المؤمنون | ,1.8             | 74       | 107     |
| من قوله «يوفون بالنذر » إلى قوله « جزاءً ولا                                          | ' <i>-</i>                                             | <b>1</b> _v  | الدهر    | 727              | ۳۰       | 104     |
| شكوراً » آية ٩ .<br>من قوله «يا بني آدم خذوا زينتكم » آية ٣١ إلى                      | حب الله<br>النهي عن الإسراف وبيان                      | ***1         | الأعراق  | : 79—78          | ١٤       | 108     |
| قوله «ما لا تعلمون» نهاية آية ٣٣ .                                                    | المحرمات<br>حك الحدة مالياة قد                         | 1.4          | المائدة  | 110              | 14       | 100     |
| ما جعل الله من بخيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا<br>حام»                                  | حكم البحيرة والسائبة<br>والوصيلة                       | 1*1          | 520 UI   |                  |          |         |

|                                                                                                | :-33 -23 /               |                       |         |               |       |         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------------------|---------|---------------|-------|---------|
| الآية                                                                                          | موضوع الآيات             | ر <b>ق</b> م<br>الآبة | السورة  | رقم<br>الصفحة | الجزء | التسلسل |
| من قوله «كتب عليكم إذا احضر أحدكم الموت،                                                       | الوصية وأحكامها          | ۱۸۰ و                 | البقرة  | 77            | •     | 107     |
| إلى قوله «إن الله غفور رحيم» نهاية الآية ١٨٢                                                   |                          | ۲۸۲                   |         |               |       |         |
| من قوله « للرجال نصيب » آية ٧ إلى قوله « عذاب                                                  | في المواريث والوصايا     | 18-4                  | النساء  | ۲۰۰ و         | •     | ١٥٧     |
| مهین» نهایة آیة ۱٤ »                                                                           |                          |                       |         | 317           | ļ     |         |
| يا أيها الذين آمنوا لا يحل لكم أن ترثوا النساء                                                 | في المواريث              | ١٩                    |         | ١٠            | ١.    | 101     |
| کرها»                                                                                          |                          |                       |         |               |       |         |
| ولكل جعلنا موالي مما ترك الوالدان والأقربون »                                                  | في الإرث                 | ۸۳                    |         | ۸٦            | ١.    | 109     |
| يستفتونك قل الله يفيتكم في الكلالة إن امرؤ هلك                                                 | في الكلالة               | 177                   |         | 177           | 11.   | 17.     |
| ليس له ولد ، ه                                                                                 |                          |                       |         | ı.            |       |         |
|                                                                                                | في أحكام اليمين          | -11                   |         |               |       |         |
| ولا تجعلوا الله عرضة لايمانكم»                                                                 | النهي عن اتخاذ الله عرضة | 445                   | البقرة  | ۸۰            | ٦     | 15      |
| لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم »                                                            | لليمين<br>الغو اليمين    | 770                   |         | ۸۱            | ۱ ٦   | 1.      |
| ر يواحد كم الله باللغوفي أيمانكم ولكن يؤاخذكم<br>لا يؤاخذكم الله باللغوفي أيمانكم ولكن يؤاخذكم | لغو اليمين وعقده وكفارته | 1                     | المائدة |               | 14    | 199     |
| بما عقدتم الأيمان»                                                                             | مو بین وحدد او           |                       |         |               | ',    |         |
| ب عدد ۱۱ مروفوا بعهد الله إذا عاهدتم» آية ۹۱ إلى                                               | النهي عن نقض اليمين بعد  | 194-91                | النحل   | . • A         | ٧٠    | ,       |
| قوله «فيه تختلفون» آية ٩٢                                                                      | توكيده                   | ',                    |         |               |       |         |
| من قوله «ولا تتخذوا أيمانكم دخلاً» آية ٩٤ إلى                                                  | النهي عن نقض اليمين      | 90_98                 |         | 114           | ٧٠    |         |
| قوله «إن كنتم تعلمون» آية ٩٥                                                                   |                          | :                     |         |               |       | ļ       |
| وخذ بيدك ضغثاً فاضرب به ولا تحنث»                                                              | الحنث باليمين            | 1                     | ص       | 717           | 77    |         |
| قد فرض الله لكم تحلة أيمانكم والله مولاكم وهو                                                  | تحلة اليمين              | ۲ .                   | التحريم | ٤٣            | ١.    |         |
| العليم الجكيم».                                                                                |                          |                       | '<br>   |               |       |         |
|                                                                                                | ـ في أحكام الخمر والميسر | _ 17                  |         | <del></del>   | •     | <b></b> |
| يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع                                              | سؤال عن الخمر والميسر    | 719                   | البقرة  | 2.7           | ٦     | Γ       |
| للناس »                                                                                        |                          |                       |         |               |       |         |
| مَن قوله «يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر                                               |                          | 94-4.                 | المائدة | ۸۷—۸٤         | ١٢    |         |
| والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان»                                                          |                          |                       |         |               |       |         |
| إلى قوله أ« إنما على رسولنا البلاغ المبين» نهاية                                               |                          |                       |         |               |       |         |
| الآية ٩٢                                                                                       |                          | 1                     | 1       |               |       |         |

| الآيــة                                                                                                  | موضوع الآيات                                                            | رقم<br>الآية | السورة    | ر <b>ق</b> م<br>الصفحة | الجزء | التسلسل       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------|-----------|------------------------|-------|---------------|
| ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً<br>ورزقاً حسناً »                                             | إشارة لقبح السكر                                                        | ٦٧           | النحل     | 79                     | ٧.    | ۱۷۰           |
| ، به                                                                                                     | م الجهاد في سنيل الله وما يتعلق                                         | ١٠ _ في أحكا | <u>'</u>  |                        |       |               |
| وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن<br>الله لا يحب المعتدين»                              | الأمر بقتسال من يقاتل<br>المسلمين                                       | 19.          | البقرة    | ١٣٧                    | ۰     | 171           |
| من قوله « واقتلوهم حيث ثقفتموهم » إلى قوله                                                               | القتـــال في الشهر الحرام                                               | ۱۹۱ و        |           | 187-189                | •     | 174           |
| <ul> <li>(إن الله يحب المحسنين، نهاية الآية ١٩٥</li> <li>كتب عليكم القتال وهو كره لكم وعسى أن</li> </ul> | وغیرہ<br>فرضیة الجھاد                                                   | 190          |           | <u></u>                |       | <b>4.4.4.</b> |
| کلب علیاتم الحلمان او لو عرف معم از الله تکرهوا شیئاً وهو خیر لکم»                                       | فرضيه اجهاد                                                             | 717          |           | **                     | ``    | ۱۷۳           |
| يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه                                                             | القتال في الشهر الحرام                                                  | 717          |           | ۳۰                     | ٦     | ۱۷٤           |
| كبير»                                                                                                    | •                                                                       |              |           |                        |       |               |
| وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أن الله سميع عليم، يسألونك عن الأنفال لله                                   | أمر بالقتال                                                             | 337          | 11 - 2 11 | ۱۷۸                    | ٦     | 140           |
| والرسول »                                                                                                | في أحكام النيء                                                          | \            | الأنفال   | 117                    | ١٥    | ۱۷٦           |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم الذين كفروا                                                       | النهي عن تولية الأدبار                                                  | 17-10        |           | 181                    | ١٥    | 177           |
| رحفاً » الآية ١٥ إلى قوله ( ومأواه جه                                                                    |                                                                         |              |           | ,                      |       |               |
| وبئس المصير، نهاية الآية ١٦                                                                              |                                                                         |              |           |                        |       |               |
| واعلموا أنما غنمتم من شيء فـــأن لله خمس                                                                 | تقسيم الغنائم                                                           | ٤١           | الأنفال   | 179                    | ١٥    | ۱۷۸           |
| وللرسول»<br>وأعدوا لهم ما استطع <del>م من قوة</del> ومن رباط                                             | الأمر بالإعداد للقتال                                                   | •            | -:        |                        |       | 4             |
| الخيل                                                                                                    | ار بر پر ماد سان                                                        | ٩.           |           | 141                    | 10    | 174           |
| وإن جنحوا للسلم فاجنح لها»                                                                               | في أحكام السَّلْمُ                                                      | 71           |           | 195                    | ١٥    | ۱۸۰           |
| يا أيها النبي حرض المؤمنين على القتال ٣                                                                  | الأمر بـــالتحريض على                                                   | ٦١<br>٦٥     |           | 197                    | ١٥    | 141           |
|                                                                                                          | القتال                                                                  |              |           |                        |       |               |
| من قوله «ماكان لنبي أن يكون له أسرى » إلم                                                                | الفقال<br>في الأسرى وحكم الأكل<br>من الغنائم<br>معاهدة المشركين وقتالهم | ٧٠٦٧         |           | 71                     | 10    | 184           |
| قوله «والله غفور رحيم» آية ٧٠<br>                                                                        | من الغنائم                                                              |              |           |                        |       |               |
| من قوله «إلا الذين عاهدتم من المشركين» إلى قول<br>«إن الله غفور رحيم» آية ٥                              | معاهدة المشركين وفتاهم                                                  | o &.         | التوبة    | 777                    | 10    | ١٨٣           |

|                                                                      | -                                | ī.           | 1        | - <del>-</del> - |           |          |
|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------|--------------|----------|------------------|-----------|----------|
| الآيات                                                               | موضوع الأحكام                    | رقم<br>الآية | السورة   | رقم<br>الصفحة    | الجزء     | التسلسل  |
| « وان أحد من المشركين استجارك » إلى قوله                             | اجارة المشركين                   | ٧—٦          |          | ۲۳۰ و            | 10        | ١٨٤      |
| «إن الله يحب المتقين» آية ٧                                          |                                  | :            |          | 74.À             |           |          |
| « فإن تابوا وأقاموا الصلاة » إلى قوله « لعلهم                        | توبــة المشركين أو نكثهم         | 1711         | 1        | 72.              | .\ 0      | 1/0      |
| ينتهون، نهاية الآية ١٢                                               | بالعهد                           |              |          |                  |           |          |
| قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا                    | الجزية                           | 79           | }        | 44               | ١٦        | 7,7.1    |
| يحرمون ما حرم الله ورسوله»                                           |                                  |              |          |                  |           |          |
| إن عدة الشهور عند الله إثنا عشر شهراً،                               | الأشهر الحرم والقتال فيها        | ٣٦           |          | ٥١               | ١٦        | 144      |
| إنما النسيء زيادة في الكفر يضل به الذين كفروا                        | النسيء زيادة في الكفر            | ۳۷           |          | ٥٧               | 17        | ۱۸۸      |
| ایحلونه عاماً ویحرمونه عاماً»                                        |                                  |              |          |                  |           |          |
| من قوله «ليس على الضعفاء ولا على المرضى» إلى                         | المعذورون عن الجهاد              | 94-91        | ļ        | ۱٦٣ و            | ١٦        | 1/4      |
| قوله «فهم لا يعلمون» نهاية آية ٩٣                                    |                                  |              |          | 177              |           |          |
| من قوله « وما كان المؤمنون لينفروا كافة » إلى قوله                   | في النفير والقتال                | ۱۲۲ و        | 1        | ۲۳۰ و            | 17        | 19.      |
| «أن الله مع المتقين» نهاية الآية ١٢٣                                 |                                  | 174          |          | 748              |           |          |
| من قوله « إن الله يدافع عن الذين آمنوا » إلى قوله                    | الحهاد ونصر المؤمنين             | ٤٠٣٨         | الحج     | 44               | 74        | 191      |
| «إن الله لقوي عزيز» آية ٠ ٤                                          |                                  |              |          |                  |           |          |
| ً فإذا لقيتم الذين كفروا فضرب الرقاب»                                | في القتال والأسرى                | ٤            | محمد     | ٤٣               | 7.        | 197      |
| فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم وأنتم الأعلون والله<br>                   | لا يدعوا لمسلم الى السلم عن      | ٣٥           |          | VY               | 44        | 194      |
| معكم»                                                                | ضعف                              |              | :11      |                  | J.        | 104      |
| سيقول المخلفون إذا انطلقتم إلى مغـــــانم                            | المخلفون والغناثم                | ١٥           | الفتح    | 11               | 44        | 198      |
| لتَأْخَذُوها»                                                        |                                  |              |          | 40               | 44        | 190      |
| ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج                                    | المعفوون من الجهاد               | ١٧           |          |                  | 1/        | , ,,-    |
| حرج)                                                                 |                                  | 70           |          | ,                | 47        | 197      |
| هم الذين كفروا وصدوكم عن المسجد الحرام والهدي معكوفاً»               | مغلوبون غير مميزين               | , ,          |          | , , ,            |           | '``      |
| والهدي معموماً »<br>من قوله «ما أفاء الله على رسوله» إلى قوله «أولئك | في أحكام النيء<br>في أحكام النيء | ۸_٧          | الحشر    | 7.77             | 44        | 197      |
| س طوف " ما ۱۰۰۰ ملک علی رسوب " إلى طوف " اوست من الصادقون » آية ۸    | ي ٢٥٠٦ .وي-                      | , ,          |          |                  |           |          |
| وماكان لبني أن يغل ومن يغلل يأتي بما غل يوم                          | وماكان لبني أن يغل               | 171          | آل       | ٧١               | ٩         | ۱۹۸      |
| ربات القيامة»                                                        | ر د ده بي مېن                    |              | عمران    |                  |           |          |
| فقاتل في سبيل الله لا تكلف إلا نفسك وحرض                             | الجهاد والنفير                   | ٨٤           | النساء   | 7.4              | ١.        | 199      |
| المؤمنين»                                                            | J. J. V.                         |              |          |                  |           |          |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا إذا ضربتم» إلى قوله                     | الجهاد                           | 97-98        |          | ٦                | 11        | 7        |
| « وكان الله غفوراً رحيماً » آية ٩٦                                   |                                  |              |          |                  |           |          |
|                                                                      | <u> </u>                         |              | <u> </u> | l                | · · · · · | <u> </u> |

|                                                     | 70 750 7-40               | 1 - 4        |         |               |         |            |
|-----------------------------------------------------|---------------------------|--------------|---------|---------------|---------|------------|
| الآية                                               | موضوع الآيات              | رقم<br>الآية | السورة  | رقم<br>الصفحة | الجزء   | التسلسل    |
| يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم القصاص في             | في أحكام القصاص           | ۱۷۸ و        | البقرة  | ٤٩            | ٥       | 7.1        |
| القتلى »                                            |                           | 174          | ,       |               |         | ' '        |
| والاتّي يأتين الفاحشة من نسائكم » إلى قوله          | عقاب من أتى الفاحشة من    | 17_10        | النساء  | ۲۳۷ و         | ١٩      | 7.7        |
| « إن الله كان تواباً رحيماً » نهاية الآية ١٦        | الرجمال والنساء (ولكن     |              |         | 727           |         | , ,        |
|                                                     | هذا الحكم منسوخ)          |              |         |               |         |            |
| وماكان لمؤمن أن يقتل مؤمناً إلا خطأ»                | دية المؤمن المقتول خطأ    | 44           | النساء  | 747           | 1       | 7.4        |
| ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم خالداً          | جزاء قتل المؤمن عمداً     | 44           |         | 754           | ''      | 7.5        |
| فيها)                                               |                           |              |         |               |         |            |
| من قولــه «من أجـل ذلك كتبنــا على بني              | القصاص والحزاء العام      | TOTY         | المائدة | ۲۱۶ و         | \ \\ \\ | 7.0        |
| اسرائيل » إلى قوله «لعلكم تفلحون» نهاية آية         | ,                         |              | ļ.      | 377           |         |            |
| ٣٥                                                  |                           |              |         |               |         |            |
| من قوله «والسارق» إلى قوله «إن الله غفور            | في حد السرقات             | 79-TA        |         | 777           | 11      | 7.7.       |
| رحيم» نهاية آية ٣٩                                  |                           |              |         |               |         |            |
| من قوله «فلما جاء أمرنا » إلى قوله «وما هي من       | حد فاعل فعل قوم لوط       | ۸۳۸۲         | هود     | ۳۸            | ١٨      | <b>Y•V</b> |
| الظالمين إببعيد» آية ٨٣                             | ·                         |              |         |               |         |            |
| فإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به ولن صبرتم لهو  | المعاقبة بالمثل           | 177          | النحل   | 184           | ٧٠      | . Y+A      |
| خير للصابرين »                                      |                           |              | ]       |               |         | •          |
| ولا تقتلوا أولادكم خشية إملاقٍ نحن نرزقهم           | النهــي عـن قتــل الأولاد | ۳۱           | الإسراء | 197           | ٧٠      | 7.9        |
| وایاکم»                                             | خشية الفقر                |              |         |               |         |            |
| ولا تقربوا الزنا إنه كان فاحشة ومقتاً وساء سبيلاً . | النهي عن الزنا            | 44           |         | 194           | ۲٠      | ۲۱۰,       |
| ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق »          | في تحريم قتــــل النفس    | ٣٣           |         | 7             | ٧٠      | 711        |
|                                                     | المحرمة والقصاص           |              |         |               |         |            |
| ذلك ومن عاقب بمثل ما عوقب به فم إبغي عليه           | المعاملة بالمثل في العقاب | ٦.           | الحج    | ٥٨            | 74      | 717        |
| لينصرنه الله إن الله لغفور رحيم »                   | عدل                       |              | .       |               |         |            |
| سورة أنزلناها وفرضناها» إلى قوله «وحرم ذلك          | في الزنا وحدوده           | ۲۱           | النور   | ۱۳۱ و         | 74      | 714        |
| على المؤمنين» آية ٣                                 |                           |              |         | 10.           |         |            |
| من قوله «والذين يرمون المحصنات» إلى قوله            |                           | · •—٤        |         | 104           | 74.     | 418        |
| « بأن الله غفور رحم » نهاية الآية ٥                 | المسلمات                  |              |         |               |         |            |
| من قوله «والذين يرمون أزواجهم» إلى قوله «وأن        | قذف الزوجة والملاعنات     | 11           |         | 170           | 74      | 410        |
| الله تواب حكيم » نهاية الآية ١٠                     |                           |              |         |               |         |            |

| الآيــة                                                                      | موضوع الآيات              | ر <b>ق</b> م<br>الآية | السورة   | رقم<br>الصفحة | الجؤء | التسلسل |
|------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------|----------|---------------|-------|---------|
| من قوله « وجزاء سيئة سيئة مثلها » إلى قوله « أولئك<br>لهم عذاب أليم » آية ٤١ | جزاء سيئة سيئة مثلها      | ٤١—٤٠                 | الشورى   | 144           | **    | YIT     |
|                                                                              | و أحكام العقيدة           | 10                    |          |               |       |         |
| لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغمي ٥                                   | لا إكراه في الدين         | 707                   | البقرة   | ١٥            | Y     | 414     |
| ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في                               | من يبتغ غير الإسلام       | ٨٥                    | آل       | ۱۳۸           |       | 414     |
| الآخرة من الخاسرين                                                           |                           |                       | عمران    |               |       |         |
| فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر                                       | حکم من لم یرضی محکم       | 70                    | النساء   | 177           | ١٠.   | 719     |
| بيتهم»                                                                       | الله                      |                       |          |               |       |         |
| من قوله « إن أنزلنا التوراة فيها هدى ونور ،                                  | حکم من لم محکم            | 14-11                 | المائدة  | 744           | 11    | ***     |
| إلى قوله «فأولئك هم الفاسقون» نهاية الآية ٤٧ .                               | بالكتاب من أهل الكتاب     |                       |          |               |       |         |
| لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة وما من اله                            | من قال أن الله ثالث ثلاثة | ٧٣                    | Ì        | 74            | 17    | 771     |
| الا إله واحد »                                                               |                           |                       |          |               |       |         |
| ولا تدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك فإنك<br>إذا من الظالمين،            | النهي عن دعاء غير الله    | 1.7                   | يونس     | 1 1 1 1       | 1     | 777     |
| وقال يا بني لا تدخلوا من باب واحد وادخلوا من                                 | في حكم الإصابة بالعين     | 77                    | يوسف     | ٦٧            | ١٨    | 774     |
| أبواب منفرقة،                                                                |                           |                       |          |               | ļ     |         |
| يا بني اذهبوا فتحسسوا من يوسف وأخيه ولا تيأسوا                               | اليأس من روح الله         | ۸۷                    | يوسف     | 197           | ۱۸    | 377     |
| من روح الله لانه لا يا يشس من روح الله إلا القوم                             |                           |                       |          |               | ,     |         |
| الكافرون »                                                                   |                           | ļ                     |          |               |       |         |
| من كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره وقلبه                                 | من كفر مكرهـــاً وقلبـــه | 1.7                   | النحل    | 177           | ٧٠    | 770     |
| مطمئن بالإيمان ٥                                                             | مطمئن بالإيمان            |                       |          |               |       |         |
| أدع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة »                                   | السدعوة إلى الله بالحكمة  | 140                   |          | 144           | ۲.    | 777     |
| ·                                                                            | والموعظة الحسنة           |                       |          |               |       | !       |
| قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أياً ماتدعو فله<br>الأساء الحسني               | دعاء الله باسمائه الحسنى  | ,,,                   | الإسراء  | ٧٠            | 1,4   | 777     |
| ووصينا الإنسان بوالديه حسناً وإن جاهداك لتشرك                                | إذا طلب الوالدين من الولد | ٨٣                    | العنكبوت | 47            | 70    | 774     |
| بي ما ليس لك به علم فلا تطعها إلى مرجعكم                                     | الكفر                     |                       | العنكبوت |               |       |         |
| بي سيال عاب م<br>فأنبثكم بماكنتم تعملون <sub>ا</sub>                         | 1                         |                       |          |               |       |         |
|                                                                              | ı                         | ı                     | 1        |               | 1     | ı       |

|                                                                          | 1                             | I.           | <del>,                                     </del> | T .i.         | · ·    |          |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------|---------------------------------------------------|---------------|--------|----------|
| الآيات                                                                   | موضوع الآيات                  | رقم<br>الآية | السورة                                            | رقم<br>الصفحة | الجنوء | التسلسل  |
| وماكان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً                         | ليس للمؤمن الخيرة من          | ٣٦           | الأحزاب                                           | 717           | 70     | 779      |
| أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ومن يعصى الله                                | أمره إذا قضى الله ورسوله      |              | ;                                                 |               |        |          |
| ورسوله فقد ضل ضلالاً مبيناً .                                            | أمرأ                          | 1            |                                                   |               |        |          |
| قل يا عبادي الذين أسرقوا على أنفسهم لا تقنطوا                            | حكم اليأس من روح الله         | ٥٣           | الزمر                                             | ٣             | : 44   | 74.      |
| من رحمة الله                                                             |                               |              |                                                   |               |        |          |
| من قوله «قالت الأعراب آمنا» آية ١٤ إلى                                   | الإيمان والإسلام وشروطها      | 14-18        | الحجرات                                           | ۱٤٠ و         | . 44   | 741      |
| قوله «والله بصير بما تعملون» آية ١٨                                      | _                             | •            |                                                   | 188           |        |          |
| ما أصاب من مصيبه في الأرض ولا في أنفسكم                                  | في أحكام القضاء والقدر        | 74-77        | الحديد                                            | 747           | 79     | 747      |
| إلا في كتاب من قبل أن نبرأها                                             |                               | .:           |                                                   |               |        |          |
|                                                                          | _ في عامة الأحكام             | - 17         |                                                   | ·             |        |          |
| واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سلمان »                                | في أحكام السحر                | 11.4         | البقرة                                            | 74574.        | ٣      | 744      |
| يا أيها الذين آمنوا لا تقولوا راعنا وقولوا انظرنا                        | النهي عن قول راعنا بل         | ١٠٤          |                                                   | 71            | ٣      | 745      |
| واسمعوا »                                                                | انظرنا                        |              |                                                   |               |        |          |
| من قوله «ما ننسخ من آية أو نسها ، إلى قوله                               | في أحكام الناسخ والمنسوخ      | ۱۰۹۰ و       |                                                   | ۲٤٤ و         | ٣      | 740      |
| « فقد ضل سواء السبيل» الآية ١٠٨                                          |                               | ۱۰۸          |                                                   | 707           |        |          |
| ليس البرأأن تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب،                             | حقيقة البر                    |              |                                                   | 77            | ٥      | 777      |
| هو الذي أنزل عليك القرآن منه آيات محكمات هن                              | متشابه القرآن ومحكمه          | V            | آل                                                | 174           | Y      | 747      |
| أم الكتاب»                                                               |                               |              | عمران                                             |               | -      |          |
| لا يتخــذ المؤمنـون الكــافريـن أوليـاء مـن دون                          | في حكم اتخاذ المؤمن           | 4.4          |                                                   | 1.            | ٨      | 747      |
| المؤمنين»                                                                | الكافر ولياً له               |              |                                                   |               |        |          |
| إذ قال الله يا عيسى إني متوفيك ورافعك إلي                                | عیسی لم یمت ولکن رفع          | 00           |                                                   | ٧٤            | ٨      | 749      |
| ومطهرك من الذين كفروا»                                                   |                               |              |                                                   |               |        |          |
| فن حاجك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل                                  | في حكم المباهلة               | 71           | ŀ                                                 | ۸٦            | ^      | 75.      |
| تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم                              |                               |              |                                                   |               |        |          |
| وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على                             |                               |              |                                                   |               |        |          |
| الكاذبين،                                                                |                               |              |                                                   |               | , A    | <b>.</b> |
| ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون                                   | وجوب الأمر بـــالمعروف        | 1.8          |                                                   | ١٨١           | 1      | į .      |
| بالمعروف وينهون عن المنكر»<br>يا أيها الناس اتقوا ريكم الذي خلقكم من نفس | والنهي عن المنكر<br>صلة الرحم |              | النساء                                            | . 174         |        | Y:5 Y    |
| واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالاً كثيراً                            | صبه الرجم                     | ,            |                                                   |               | ,      | '.• '    |
| ونساءً واتقوا الله الذي تسألون به والأرحام إن الله                       |                               |              |                                                   |               |        |          |
| وساءً واطور الله الدي تسانون له والاركام إن الله<br>كان عليكم رقيباً».   |                               |              |                                                   |               | ,      |          |
| ٥٥ مسم ريبه .                                                            | i                             | <b>.</b>     | 1                                                 | I             | 1 .    | i        |

| الآب                                                                                         | موضوع الآيات                                                                                                     | رقم<br>الآية | السورة  | رقم<br>الصفحة | الجؤء | التسلسل |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|---------|---------------|-------|---------|
| من قوله «إنما التوبة على الله للذين يعملون<br>السوء » إلى قوله «عذاباً أيماً» نهاية الآية ١٨ | في أحكام التوبة                                                                                                  | 14-14        | النساء  | 14-1          | ١.    | 727     |
| إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها »                                                 | في حكم الأمانة وردها                                                                                             | ٥٨           |         | 127           | ١٠.   | 711     |
| يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى                                         | رد الحكم إلى الله وإطاعة                                                                                         | ٥٩           | [       | 127           | ١٠,   | 720     |
| الأمر منكم»                                                                                  | أولى الأمر                                                                                                       | İ            |         |               |       |         |
| وإذا حييتم بتحبــة فحيوا بـــأحس منهـــا أو<br>ردوها»                                        | رد التحية                                                                                                        | ۸٦           |         | 317           | ١٠    | 117     |
| رورو<br>من قوله « ودوا لو تكفرون كها كفروا » إلى قوله                                        | في النهبي عن موالاة                                                                                              | 11-11        |         | ۲۲۹ و         | ١.    | 717     |
| « سلطانا مبينا»                                                                              |                                                                                                                  |              |         | 741           | `     |         |
| ولا تجادُلُ عن الذين يختانون أنفسهم»                                                         | النهمي عن المحادلة عن<br>الكافرين                                                                                | 1.4          |         | ٣٥            | 11    | 711     |
| وقد أنزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله<br>يكفر بها »                                | حکم الجلوس مـع من<br>يسخر بآيات الله                                                                             | 12.          |         | ۸۲            | ١١    | 719     |
| ر يحب الله الجهر بالسوء من القول إلا من ظلم<br>وكان الله سميعاً عليماً »                     | حكم الحهر بالسوء للمظلوم                                                                                         | ١٤٨          | , .     | . 11          | ١٠\   | 70.     |
| واذا رأيت الذين يخوضون في آياتنا فأعرض<br>عهم»                                               | من جالس المنحرفين وهو                                                                                            |              | الأنعام | 44            | ١٣    | 701     |
| ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله<br>عدواً بغير علم»                             | النهي عن سب الكافرين                                                                                             | ۱۰۸          |         | 117           | ١٣    | 707     |
| من قوله اقبل تعالبوا أتبل ما حرم ربكم                                                        | في أنواع المحرمات من كل                                                                                          | ۱۵۱ و        |         | ۲٤۳ و         | ۱۳    | 707     |
| عليكم » إلى قوله « ذلكم وصاكم به العلكم تذكرون » نهاية الآية ١٥٢ .                           | شيء                                                                                                              | 107          |         | 787           |       |         |
| من قوله «إن الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا                                                      | المؤمنون أولياء بعض                                                                                              | V0VY         | الأنفال | <b>71</b> 2   | ١٥    | 405     |
| أأرب أزأ بالقام الزالقميكا                                                                   | الكلفين أما لميعض                                                                                                |              | ,       |               | ' '   |         |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا أباءكم<br>وإخوانكم أولياء » إلى قوله « والله لا يهدي  | والحافرون الوياء بلس<br>لا يتخذ المؤمنون الكافرين<br>أولياء ولوكانوا أولى قربى<br>النهي عن الإستغفار<br>للمشركين | 78—77        | التوبة  | 19—14         | 17    | 700     |
| القوم الفاسقين» نهاية الآية ٢٤                                                               |                                                                                                                  |              |         |               |       |         |
| من قوله «ماكان للنبي والذين آمنوا أن يستغفروا                                                | النهي عن الإستغفــــار                                                                                           | ۱۱۳ و        |         | 714           | 17    | 707     |
| للمشركين» إلى قوله « إن إبراهيم لأواه<br>حليم» نهاية الآية ١١٤                               | ا للمشرك <i>ين</i><br>ا                                                                                          | 118          |         | :             |       | :       |

| الآيــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 7.                     | رقم                    |         | رقم     |       | ,       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------|---------|---------|-------|---------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | موضوع الآيات             | الآية                  | السورة  | الصفحة  | الجزء | التسلسل |
| فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم                                                                                                                                                                                                                                                                | الإستعاذة قبل التلاوة    | 4.4                    | النحل   | 117     | ٧.    | 707     |
| مَن قوله ﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين                                                                                                                                                                                                                                                             | في أحكام معاملة الوالدين | - 77-77                | الإسراء | ۱۸۳ و . | ٧.    | 701     |
| إحساناً ، إلى قوله «رَب ارحمها كما ربياني                                                                                                                                                                                                                                                                      |                          |                        |         | ۱۸٥     |       |         |
| صغيراً» نهاية الآية ٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                          |                        |         |         |       |         |
| «ولا تقف ما ليس لك به علم إن السمع والبصر                                                                                                                                                                                                                                                                      | التثبت من الحديث         | 44                     |         | Y•A     | ۲٠    | 709     |
| والفؤاد »                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                          |                        |         |         |       | ,       |
| ولا تمش في الأرض مرحاً إنك لن تحزق الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                       | النهي عن مشية الخيلاء    | ٣٧                     |         | 717.    | ۲.    | 77.     |
| ولن تبلغ الحبال طولاً                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                          | i                      |         |         | ;     |         |
| من قوله « واذكر في الكتاب إبراهيم » إلى قوله                                                                                                                                                                                                                                                                   | غضب الأبوين الكافرين     | 19-11                  | مريم    | YÝA     | ۲۱    | 771     |
| <ul><li>« وكلآ جعلنا نبياً » آخر الآية ٤٩</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                            | على الإبن المؤمن من أجل  |                        | ,       |         |       |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الإيمان                  |                        |         |         |       |         |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير                                                                                                                                                                                                                                                              | آداب الإستئذان           | 79-74                  | النور   | 194     | 74    | 777     |
| بيوتكم» إلى قوله « وما تكتمون» نهاية                                                                                                                                                                                                                                                                           |                          |                        |         |         |       |         |
| الآية ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                          |                        |         |         |       |         |
| من قوله «قل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم»                                                                                                                                                                                                                                                                         | غض البصر                 | <b>*1</b> — <b>*</b> • | ļ       | 7.7     | 74    | 774     |
| إلى قوله « لعلكم تفلحون» نهاية الآية ٣١                                                                                                                                                                                                                                                                        |                          |                        |         |         |       |         |
| من قوله «يا أيها الذين آمنوا ليستأذنكم الذين                                                                                                                                                                                                                                                                   | يستئذان الأرقاء والصبيان | ٧٠_٥٧                  | النور   | **      | . 37  | 772     |
| ملكت أيمانكم» إلى قوله «والله سميع عليم»                                                                                                                                                                                                                                                                       |                          |                        |         |         |       |         |
| نهاية الآية ٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                          |                        |         |         |       |         |
| وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنسى نصيبك                                                                                                                                                                                                                                                               | النهبي عن الفساد في      | ٧٧                     | القصص   | 11      | 70    | 410     |
| من الدنيا وأحسن كما أحسن الله إليك ولا تبغ                                                                                                                                                                                                                                                                     | الأرض                    |                        |         |         |       |         |
| الفساد في الأرض إن الله لإ يحسب المفسدين                                                                                                                                                                                                                                                                       |                          |                        | ĺ       | ĺ       | -     |         |
| فأقم وجهك للدين حنيفا فطرت الله التي فطر                                                                                                                                                                                                                                                                       | حكم تبديل خلق الله       | ۳۰                     | الروم   | 14.     | 40    | 777     |
| الناس عليها لا تبديل لخلق الله »                                                                                                                                                                                                                                                                               |                          |                        | Ì       |         |       |         |
| وإن جاهداك على ان تشرك بي ما ليس لك به                                                                                                                                                                                                                                                                         | إطاعة الوالدين في غير    | ١٥                     | لقان    | 184     | 40    | 777     |
| علم فلا تطعها»                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | معصية                    |                        |         |         |       |         |
| من قوله «يا بني إنها إن تك مثقال حبة من                                                                                                                                                                                                                                                                        | آداب عامة وعبادات        | 19-17                  | İ       | 10.     | 70    | 778     |
| خردل» إلى قوله «لصوت الحمير» نهاية أية                                                                                                                                                                                                                                                                         |                          |                        | J       |         |       |         |
| 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •                        | İ                      | . [     |         |       |         |
| الفساد في الارض إن الله لا يحسب المهسدين فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرت الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله » وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعها » من قوله «يا بني إنها إن تك مثقال حبة من خردل » إلى قوله «لصوت الحمير» نهاية آية يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل وجفان كالحواب » | الصور والنحت والتماثيل   | 14                     | اسيا    | 789     | 70    | 779     |
| کالجواب »                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ļ                        | .                      |         |         |       |         |

|                                                                                                          |                                    | ·رقم    |               | رقم        |        |             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------|---------------|------------|--------|-------------|
| الآيات                                                                                                   | موضوع الآيات                       | الآية   | السورة        | الصفحة     | الجزء  | التسلسل     |
| قوله تعالى «فلما بلغ معه السعي قال يا بني إني أرى                                                        | رؤيا الأنبياء                      | ۱۰۲ و . | الصافات       | 104        | 77     | ۲٧٠         |
| في المنام أني أذبحك»                                                                                     |                                    | ١٠٥     |               |            |        | ,           |
| إلى قوله « إنا كذلك نجزي المحسنين، آخر آية                                                               |                                    |         |               |            |        |             |
| ١٠٥<br>يـا أيها الـذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ                                                          | الأمر بالتثبت من الأخبار           | ٦       | الحجرات       | ۱۱۸        | YA,-   | 771         |
| الفتبينوا»<br>معمد قام ومان مالفنوان معملات من المسلمات ما ا                                             |                                    |         |               | , , ,      |        | نررن        |
| من قوله « وان طائفتان من المؤمنين اقتتلوا» إلى<br>قوله « لعلكم ترحمون» آية ١٠                            | الصلح بين المسلمين                 | 14      |               | ۱۲۸        | '^     | 777         |
| وه بالمناسم مو كون .<br>يا أيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن<br>يكونوا خيراً منهم»              | السخرية والتنابز بالألقاب          | 11      |               | 181        | 44     | 777         |
| يا أيها الذين آمنوا اجتنبواكثيراً من الظن إن بعض                                                         | الظن والتجسس                       | 17      |               | 171        | 44     | <b>YV</b> £ |
| الظن إثم»<br>ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله وما                                            |                                    | ١٦      | الحديد        | 777        | 44     | <b>4</b> 45 |
| انزل من الحق»<br>من قوله «يا أيها الذين آمنوا إذا تناجيتم» إلى                                           | الكتاب<br>المناجاة بين إثنين وأكثر | 19      | الجحادلة      | ***        | <br>Y9 | 777         |
| قوله « وعلى الله فليتوكل المؤمنون» آية ١٠<br>يا أيها الذين آمنوا إذا قيل لكم تفسحوا في المجالس<br>ناذ ما | آداب الجالس                        | 11      |               | 779        | 79     | <u>*</u> ** |
| فافسحوا»<br>من قوله «يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوى                                                  | الـولاء بين المؤمنين               | 1-1     | المتحنه       | ۲۲۳ و      | 44     | ۸۸Ÿ         |
| وعدوكم أولياء ، إلى قوله د فأولئك هم                                                                     | الولاء بين المؤمنين<br>والكافرين   | , ,     | , <del></del> | 7.4        |        |             |
| الظالمون» نهاية الآية ٩                                                                                  |                                    |         |               |            |        |             |
| يا أيها النبي إذا جاءك المؤمنات يبايعنك على أن لا                                                        | بيعة النساء                        | ١٢      |               | . ***      | 44     | 774         |
| يشركن بالله شيئاً»                                                                                       |                                    |         |               |            |        |             |
| يا أيها الذين آمنوا لا تتولوا قوماً غضب الله                                                             | النهي عن ولاء من غضب               | ١٣      |               | 4.4        | 79     | 44.         |
| عليهم »                                                                                                  | الله عليه                          |         |               |            |        |             |
| يا أيها الذين آمنوا توبوا إلى الله توبة نصوحاً»                                                          | في أحكام التوبة                    | . ^     | التحريم       | <b>£</b> V | ۳٠     | 441         |